
7 

Einleitung: Charles Taylor als politischer Denker 9 

I. Ideengeschichtliche Konstellationen 19 

Martin Oppelt  
Zwischen Authentizität und totalitärem Terror. Charles Taylor liest Rousseau 21 

Andreas Braune  
Die Wiederentdeckung der Sittlichkeit: Taylor und Hegel 40 

Tilman Reitz  
Die katholische Ethik und der Geist des Sozialismus.  

Charles Taylors frühe Marx-Rezeption 61 

Maike Weißpflug  
Zwei Wege der Versöhnung mit der Welt. Charles Taylor und Hannah Arendt 74 

II. Positionen und Begriffe 95 

John Dunn  
Die flüchtige Gemeinschaft. Zur politischen Theorie Charles Taylors 97 

Paul Sörensen/Hartmut Rosa  
„Wenn die Kommandobrücken verstummen“. Politiktheoretische und 

sozialphilosophische Perspektiven auf Entfremdung im Werk Charles Taylors 117 

Nikolai Münch/Hans-Jörg Sigwart  
Wir, die Gesellschaft: Politik und Hermeneutik bei Charles Taylor 140 

Nicholas H. Smith  
Der Solidaritätsbegriff von Charles Taylor 176 

Bernd Ladwig  
Rechte ohne Atomismus.  

Charles Taylors hermeneutische Konzeption subjektiver Ansprüche 193 

III. Demokratie und Institutionalisierungsfragen 219 

Michael Haus  
Zwischen Bewährung und Abwärtsspirale.  

Taylor über Demokratie, Bürgerbeteiligung und Zivilgesellschaft 221 



8 

Dirk Jörke/Tobias Müller  
Charles Taylors Theorie der Postdemokratie avant la lettre 246 

Jörg Broschek/Bettina Petersohn  
Der Verfassungskonflikt und die Anerkennung Quebecs im kanadischen 

Föderalismus aus Charles Taylors Perspektive 266 

Ruth Abbey  
Der Weg des Bürgers. Charles Taylor über die Integration von kulturellen 

Minderheiten in Quebec 289 

Autorenverzeichnis 315 



9 

Einleitung: 

Charles Taylor als politischer Denker 

Charles Taylor ist ein politischer Denker.1 Diese Aussage über den kanadischen 

Philosophen ist wohl weniger selbstverständlich, als es auf den ersten Blick erschei-

nen mag. Sein Werk zeichnet sich durch eine enorme Bandbreite an Themen und 

Disziplinen aus und wird aus den unterschiedlichsten Blickwinkeln – der Soziologie, 

Philosophie, Kulturwissenschaft, Theologie und vielen mehr – betrachtet. Politi-

schen Theoretikern und Studierenden der Politikwissenschaft ist er vor allem durch 

die Kommunitarismusdebatte geläufig.2 Unabhängig davon, ob man von einer blei-

benden systematischen Bedeutung dieser Debatte ausgeht, oder wie man sie bewer-

ten mag: Sie ist ein Kind der achtziger und neunziger Jahre des vergangenen Jahr-

hunderts, die hohen Wellen haben sich gelegt. Es ist allerhöchste Zeit, dem Beitrag 

Taylors für das politische Denken mithilfe eines größeren Objektivs nachzuspüren. 

Taylors Rezeption im deutschsprachigen Raum ist inzwischen ausgeprägt, läuft 

dem internationalen Ausmaß aber noch eindeutig hinterher.3 Hierzulande wurde er 

insbesondere von Philosophen und Soziologen wie Axel Honneth und Hans Joas 

eingeführt, ausdrücklich als politischer Philosoph vor allem von Hartmut Rosa.4 In 

der Beschäftigung mit Taylors Werk dominieren häufig, wie auch insbesondere in 

aktuellen Zusammenhängen, Themen wie Religion und Säkularismus, Identität und 

Moderne. Diese können zwar allesamt einen Zug zum Politischen aufweisen; die 

umfassenderen Debatten scheinen jedoch die politische Theorie nur eigentümlich zu 

streifen oder ganz an ihr vorbei zu gehen.5 Gleichwohl haben die Arbeiten Taylors 

der politischen Theorie viel zu bieten. Sie setzen häufig bei einer entschieden grund-

                                                        
1  Hier, wie auch in allen folgenden Beiträgen, wird die grammatikalisch männliche Form verwendet. 

Dies geschieht aus den naheliegenden Gründen der sprachlichen Vereinfachung, aber auch, um 

nicht innerhalb kürzester Zeit durch inhaltlich wünschenswerte inklusivere Standards bereits wieder 

rückständig zu sein.  

2  Siehe dazu Honneth 1993 und Forst 1994; Taylor verlässt diesen Bereich inhaltlich keineswegs, 

allerdings erscheinen entsprechende Weiterführungen nicht mehr unter diesem Etikett. Als spätere, 

wohl wichtigste politiktheoretische Veröffentlichung siehe beispielhaft Taylor 2001. Für eine kon-

zise Einführung in Taylors kommunitaristische Politiktheorie siehe Rosa/Bohmann 2015. 

3  Bei klarem angelsächsischen Schwerpunkt ist Taylors Wirken inzwischen global; für ein Beispiel, 

wie sein Denken etwa die indische politische Theorie beeinflusst, siehe den in diesem Kontext be-

deutenden Ansatz von Bhargava 2010, insb. S. 27-55. 

4  Honneth 1988, Joas 1997, Rosa 1998.  

5  Siehe zuletzt Garbowski/Hudzik/Kłos 2009, Warner/VanAntwerpen/Calhoun 2010, Kühnlein/Lutz-

Bachmann 2011. 



10 

lagenorientierten Ebene an, leisten begrifflich-theoretische Klärung, und betten 

politisches Denken in einen beeindruckend breiten (ideen-)geschichtlichen Kontext.  

Bereits an Taylors erster akademischer Publikation lässt sich ablesen, wie grund-

legend er ansetzt; dort stellt er die Frage: Can Political Philosophy Be Neutral?6 Die 

Notwendigkeit, die elementaren Gesichtspunkte der Wertgebundenheit und Norma-

tivität jeglicher Politik wie auch ihrer Wissenschaft zu adressieren, wird er in seinem 

gesamten Schaffen immer wieder herausstellen und verteidigen. Richtungsweisend 

ist hier sein breit rezipierter Text Neutralität in der politischen Wissenschaft.7 Ein 

weiterer, damit verbundener Grundzug ist seine tief verankerte Überzeugung, ge-

genwärtige Konstellationen des Denkens und der Politik nur auf dezidiert historische 

Weise wirklich angemessen erfassen zu können, um so Probleme an ihrer Wurzel zu 

packen.8 Die beiden Hauptwerke Taylors, die beiden monumentalen historischen 

Studien Quellen des Selbst und Ein säkulares Zeitalter,9 legen reichlich Zeugnis 

darüber ab. Diese (weit verstandene) Ideengeschichte ist entsprechend kein bloß 

neutrales Auffinden von Tatsachen; sie wird stets auch mit kritischen und politi-

schen Ambitionen betrieben.10 Während Taylor im ersten Fall die Mannigfaltigkeit 

und Tiefe unserer modernen Identität retten will, geht es ihm im zweiten Fall um 

eine Zurückweisung allzu einfacher Säkularisierungstheorien – beides stellt in Be-

zug auf den politischen Bereich eine wesentliche Voraussetzung für seine Kritik an 

einem rigiden individualistischen und universalistischen Liberalismus dar.11 

Interessiert man sich für Taylors Staatsverständnis, kann man nicht unmittelbar 

auf eine klar umrissene Idee zurückgreifen. Vielmehr wird man genötigt sein sich 

auf die Suche zu machen; und bei dieser braucht man durchaus Kondition, wie auch 

ein gutes Auge für die feineren Zusammenhänge. Um beim letzten Beispiel zu blei-

ben: Es nimmt nicht wunder, dass der Staat zwar bereits auf der ersten Seite von Ein 

säkulares Zeitalter angesprochen wird, um aber sogleich ein grundlegenderes, um-

fassenderes Verständnis anzumahnen: Es sei zu simpel wie auch fehlgeleitet, davon 

auszugehen, dass sich die zeitgenössische Säkularität darin erschöpfe, dass der Staat 

weltanschaulich neutral sein solle.12 Methodisch ist Taylor hier Wiederholungstäter: 

                                                        
6  Taylor 1957. 

7  Taylor 1975.  

8  Exemplarisch (anhand der Philosophie): Taylor 1984; zu seinem historischen Bekenntnis im All-

gemeinen Bohmann/Montero 2014. 

9  Taylor 1994, 2009. 

10  Für eine solche Geschichtsschreibung mit strategischen Intentionen und (positiven wie negativen) 

legitimationsbezogenen Effekten bietet sich der Begriff der ‚Genealogie‘ an; siehe hierzu, mit Fo-

kus auf Taylor, Bohmann 2013.  

11  Siehe etwa in Taylor 1988a.  

12  Taylor 2009, S. 11ff.; gezielter wie auch ausführlicher zur Frage der religiösen Neutralität des 

Staates auch Maclure/Taylor 2011. 



11 

Er argumentiert nicht einfach für oder gegen seine oftmals mit Mut zur Parteilichkeit 

formulierte Position, sondern arbeitet die Grundlagen unseres Verständnisses und 

dessen historische Gewordenheit heraus. Wie sich zeigt, ist Taylors Vorstellung des 

Staates mithin weniger die eines Ensembles aus institutionellen Arrangements, als 

vielmehr Ausdruck eines umfassend verstandenen politischen Gemeinwesens. Er 

zielt daher nicht darauf ab, festzustellen, wie ein Staat beschaffen ist oder wie er 

konkret aussehen sollte; vielmehr widmet er sich, gleichsam mit umkreisender Be-

wegung, einer ganzen Bandbreite korrespondierender Begriffe, Phänomene und 

Problembereiche: von Einheitsvorstellungen über die Ressourcen der Zivilgesell-

schaft und Solidarität bis hin zur Funktionsweise moderner demokratischer Öffent-

lichkeit. Dies ist zuvorderst in seiner politiktheoretisch wichtigsten Textsammlung – 

Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsätze zur politischen Philoso-

phie13 – greifbar, zieht sich aber durch sein gesamtes Werk, und lässt sich problem-

los ausweiten auf Fragen der Menschenrechte, der Integration oder des Föderalis-

mus. Es ist diese Ambition, unbeirrbar den größeren Zusammenhang in den Blick zu 

nehmen, der charakteristisch für Taylor im Allgemeinen und sein politisches Den-

ken im Besonderen ist. Den gleichsam materiellen politischen Dingen widmet sich 

der Theoretiker Taylor daher seltener unmittelbar, sondern prüft beharrlich deren 

Fundamente und Voraussetzungen. 

Gleichwohl darf darüber nicht vergessen werden, dass Taylor nicht zuletzt durch 

seine zahlreichen Einmischungen bei aktuellen politischen Themen, insbesondere in 

Kanada, auch als politischer Intellektueller von Interesse ist. Dies gilt sowohl theo-

retisch (etwa zum Thema Multikulturalismus)14 als auch praktisch (als stellvertre-

tender Vorsitzender der sozialdemokratischen New Democratic Party in den 1960er 

Jahren in Kanada, oder zuletzt als Co-Vorsitzender einer Kommission über den 

Umgang mit kultureller Differenz in Québec, die 2008 abgeschlossen wurde).15 

Überraschenderweise liegt bislang jedoch weder im deutschsprachigen Raum 

noch international ein spezifisch politiktheoretischer Band zum Werk von Taylor 

vor.16 Die vorliegende Zusammenstellung versteht sich daher als ein Beitrag zur 

Schließung dieser erstaunlichen Lücke und zur stärkeren Wahrnehmung Taylors als 

                                                        
13  Taylor 2001. 

14  Taylor 1993a, zuletzt Taylor 2012a, für entsprechende föderalismusbezogene Fragen auch Taylor 

1993b; für demokratietheoretische Aspekte in Taylors Multikulturalismus siehe Schubert 2012.  

15  Zu Taylors praktisch-politischen Ambitionen siehe Smith 2002, S. 172-198; ein frühes Beispiel aus 

dem kanadischen Kontext findet sich in Taylor 1970; aus der Kommissionstätigkeit entstand die 

Arbeit Maclure/Taylor 2011. 

16  Natürlich gibt es Editionen, die den politischen Bereich mitberücksichtigen; als eine der wenigen 

Ausnahmen einer noch vergleichsweise umfangreichen Bearbeitung darf hier gelten: Tully 1994, 

Teil V, S. 159-209. Typischer ist jedoch eine untergeordnete Rolle bzw. die Beschränkung auf ei-

nen Einzelbeitrag, wie etwa in Abbey 2004. 



12 

politischer Denker tout court. Diese Vorgehensweise erscheint, auf den ‚Gegen-

stand‘ bezogen, mithin in mehrfacher Hinsicht sowohl angemessener wie auch viel-

versprechender, als nur ein einzelnes politiktheoretisches Beispiel herauszugreifen 

und gesondert zu diskutieren. Eine immense Aufgabe, die kaum je erschöpfend 

erfüllt werden kann – zumal Taylor sich beileibe nicht auf seinen Meriten ausruhen 

will: Er wird nicht müde, sich noch immer in aktuelle Debatten einzubringen, und ist 

nach wie vor als politischer Denker produktiv.17 Nichtsdestotrotz wird hier folge-

richtig Taylors Bedeutung für die politische Theorie möglichst breit und vielfältig 

aufgezeigt. Dabei werden vorzugsweise die weniger ausgetretenen Pfade beschritten 

und neue Konstellationen und Themen erschlossen. 

Trotz dieses Bekenntnisses zur umfangreichen Begutachtung ist es möglich wie 

sinnvoll, Taylors vielfältiges Schaffen auf eine Formel zu bringen. Nach eigenem, 

aber inzwischen schon etwas in die Jahre gekommenen Bekunden ließen sich seine 

Arbeiten auf diversen Gebieten letztlich als Beschäftigung mit nur einem einzigen 

Thema verstehen: der philosophischen Anthropologie.18 Als Frage formuliert geht es 

darum, was es eigentlich heißt, ein menschliches Wesen (in der Moderne) zu sein. 

Im Lichte von für den politischen Bereich einschlägigeren Arbeiten scheint jedoch 

eine veränderte, aber ebenso elementare Frage durch, ohne explizit ausgesprochen 

worden zu sein. Sie lässt sich in Taylors Sinne trefflich folgendermaßen formulie-

ren: Wie wollen wir leben?19 Unter dieser Kernfrage können wiederum eine Reihe 

großer Fragen des politischen Denkens gefasst werden, exemplarisch etwa die fol-

genden: Wie wollen wir unser demokratisches Miteinander ausüben? Wie wollen 

wir unsere Gesellschaft einrichten? Wie wollen wir gemeinsam ein gutes Leben 

führen? Wie wollen wir auf gesellschaftliche Missstände reagieren? All dies betrifft 

die kollektive Suche nach dem guten Leben, die seit den antiken Gründungsge-

schichten das politische Denken umtreibt, und mit deren Hilfe Taylor nicht weniger 

will als die Moderne zu retten.20 Ebenjene Suche kann entsprechend keine (für Tay-

                                                        
17  Neben einer Vielzahl vor allem religionsbezogener Veröffentlichungen siehe zuletzt die politikthe-

oretisch einschlägigeren, kleineren Arbeiten Taylor 2012a, 2012b, Stepan/Taylor 2014. 

18  Taylor 1985, S. 1; ein erneuertes Bekenntnis findet sich in Bohmann/Montero 2014, S. 14. 

19  Eine anregende Auseinandersetzung mit der Kernfrage bietet auch Hirsch 2013. Er schreibt: „Nur 

dann, wenn die Frage ‚Wie wollen wir leben?‘ in den Vordergrund der kulturellen und politischen 

Bemühungen tritt, haben alternative Gesellschaftsmodelle Aussicht auf Erfolg. Die klassische Fra-

ge nach dem guten Leben, wie sie von Aristoteles als zentral für das Gemeinwesen definiert wurde, 

müsste also für unsere Verhältnisse neu formuliert werden.“ (ebd., S. 13). Seine Antwort zielt auf 

Postwachstum; dass Taylor schon früh ganz Ähnliches im Sinn hatte, zeigt Taylor 1988b.  

20  Taylor hegt geradezu therapeutische Ambitionen, historisch scheinbar Verlorengegangenes wieder-

zugewinnen (Taylor 1994, S.898f.; siehe dazu den ausgezeichneten Aufsatz von Goldstein 2012). 

Für die Moderne sucht er dabei gleichwohl nicht nach den antiken, sondern den spezifisch moder-

nen Wertfundamenten, die er in Aufklärung und Romantik erkennt (dazu auch Bohmann 2012). 



13 

lor stets: nur vermeintlich) neutrale Analyse sein, aber auch keine paternalistische 

Vorschrift. Für Taylor, wie auch für weite Teile der Sozialphilosophie und politi-

schen Theorie, bedeutet diese Suche charakteristischerweise, aufzuzeigen, was an 

unserer gegenwärtigen Situation Anlass zur Sorge gibt und Unbehagen auslöst.21 Es 

gilt somit, Schieflagen, Problematiken und Übel zu identifizieren, oder kurz: Wie 

wir bestimmt nicht leben wollen – etwa in Zuständen des sozialen Atomismus, der 

Herrschaft verselbstständigter Sachzwanglogiken, der Entfremdung oder der Post-

demokratie; ebenso gilt es, herauszufinden, was deren Überwindung blockiert. 

Demgegenüber steht die unablässige Artikulation, was uns als politisches Gemein-

wesen überhaupt wichtig ist. Mithin leitet Taylor die Überzeugung, dass das beharr-

liche Stellen der Frage, wie wir eigentlich leben wollen – und die tentativen Beant-

wortungsversuche – geradezu überlebenswichtig sind für eine vitale Demokratie, die 

ihren Namen auch verdient. Naturgemäß oszillieren besagte Beantwortungsversuche 

zwischen Utopie und Zweckmäßigkeit, wie das Titelbild des vorliegenden Bandes 

im Medium des Architektonischen widerspiegelt. Diese eine Frage und ihre histori-

schen wie gegenwärtigen Verwirklichungs- und Verhinderungsbedingungen sind es, 

die Taylors politisches Denken im Kern zusammenhalten. 

Alle hier versammelten Texte leisten dazu einen Beitrag. Die Erkundung, wie 

dieses politische Denken Taylors genauer aussieht, erfolgt im vorliegenden Band 

anhand dreier Schwerpunkte: einer ideengeschichtlichen Verortung Taylors, die 

dabei hilft ihn im Feld zu situieren; einer Rekonstruktion und Diskussion fruchtbarer 

systematischer Begriffe und Positionen im Bereich der politischen Theorie; sowie 

eines Aufzeigens des Demokratieverständnisses und konkreter Anwendungsbezüge 

im Bereich spezifischer Institutionalisierungen. Zum Ablauf im Einzelnen: 

(I) Der Abschnitt zu den ideengeschichtlichen Konstellationen beschäftigt sich in 

chronologischer Reihenfolge mit ausgewählten politischen Denkern, die für Taylor 

besondere Bedeutung haben, sei es als Ideengeber oder Bündnispartner (auch wenn 

sie sich für ihn bisweilen als unsichere Kantonisten erweisen). Diese Selektion muss 

notgedrungen auf andere Figuren verzichten, ohne damit zugleich eine definitive 

Aussage über das Maß an Bedeutung für Taylor zu treffen. Weitere wichtige Ge-

währsmänner – zu denken ist hier vordringlich an Tocqueville oder auch an Heideg-

ger – werden en passant in den weiteren Beiträgen herangezogen. Beleuchtet werden 

Zusammenhänge, die, obgleich oft nur allzu naheliegend, bisher noch weitestgehend 

unerforscht geblieben sind. Dies gilt in aller Deutlichkeit bereits für den Protagonis-

ten des ersten Beitrages von Martin Oppelt, namentlich Rousseau, der ein signifi-

kanter (gleichwohl oftmals nebenher laufender) Stichwortgeber für Taylor ist. Eben-

                                                        
21  Ein solches Unbehagen wird titelgebend artikuliert und analysiert in Taylor 1995. 



14 

dies wird in diesem Text erstmalig gezielt analysiert. Obgleich Taylor bei einer 

Vielzahl von Themen zustimmend auf Rousseau zurückgreift – etwa bei der für ihn 

so bedeutsamen Authentizität oder der republikanischen Selbstregierung –, lässt 

diese Studie klar erkennen, wie sich Taylor zunehmend vom vermeintlichen Ahn-

herr der Totalitarismen des 20. Jahrhunderts lossagen will. 

Mit Hegel folgt vielleicht die prägendste Figur im Lichte von Taylors Gesamt-

werk, die zudem als zentral für sein ausdrücklich formuliertes Staatsverständnis 

erachtet werden darf. Andreas Braune wagt sich an diese große Herausforderung, 

arbeitet gezielt den politiktheoretisch relevanten Zusammenhang auf, und unter-

streicht den maßgeblichen Einfluss Hegels. Es werden dabei unter anderem Fragen 

des Atomismus, des Freiheitsbegriffes, der Identifikationsfähigkeit oder der Gliede-

rung des politischen Staates eingehender beleuchtet. 

Tilman Reitz begibt sich auf die Suche nach den oft vergessenen Spuren einer zu 

Beginn von Taylors Schaffen wegweisenden Figur – Karl Marx – deren Bedeutung 

für ihn im Laufe der Jahre verblasste, und in seinem Denken mittlerweile eher spo-

radisch und verdünnt auftritt. Reitz zeichnet in dieser originellen Untersuchung mit 

feinen Strichen nach, auf welche Weise sich Taylor bei Marx bediente, sowie wann 

und wie er sich wiederum distanzierte und seinem Ansatz letztlich eine andere Stoß-

richtung gab, die hier als eine katholische Ethik markiert wird. 

Maike Weißpflug begutachtet wiederum mit Hannah Arendt eine naheliegende 

Bündnispartnerin Taylors, mit der er nicht nur wesentliche Überzeugungen, sondern 

auch, so die These, vor allem eine bestimmte Haltung teilt. So sehr es auf der Hand 

liegt, dass beide Ansätze viel gemein haben – vom Republikanismusverständnis bis 

zur historisch ausgerichteten Kritik –, eine gezielte Betrachtung dieser Konstellation 

stand bis dato auch hier noch aus. Es zeigt sich, dass die entscheidende Bruchlinie 

zwischen beiden Ansätzen entlang der Begriffe von Einheit und Differenz verläuft. 

(II) Der zweite Abschnitt greift politiktheoretisch relevante Positionen Taylors 

auf und behandelt sie eingehender. Die Auswahlmöglichkeiten sind hier besonders 

umfangreich. Es wird der Weg beschritten, auf der einen Hand elementare Positio-

nen heranzuziehen, und auf der anderen Hand noch weitgehend unkartographiertes 

Territorium zu erschließen. Der Übergang von der Ideengeschichte erfolgt dabei 

durch den Beitrag von John Dunn, seines Zeichens einer der drei Gründungsfiguren 

der einflussreichen Cambridge School der politischen Ideengeschichte. Der hier 

erstmals in deutscher Übersetzung vorliegende Text darf für sich den Status eines 

Klassikers beanspruchen, ist es doch wohl der erste Versuch überhaupt, sich an die 

politische Theorie Taylors in ihrer Gesamtheit zu wagen. Dunn nähert sich dabei auf 

seine charakteristisch elegante Weise den fundamentalen Themen der Werte, der 

Interpretation und der Gemeinschaft. 

Paul Sörensen und Hartmut Rosa bergen einen Schlüsselbegriff im Taylorschen 

Werk, der vielleicht nicht immer offen zutage liegt, gleichwohl aber ein durchgängi-

ges Motiv und Antriebsmoment darstellt: den Begriff der Entfremdung. Selbiger 



15 

leistet einen Beitrag, besser zu verstehen, wie wir ganz sicher nicht leben wollen, 

woran unser politisches Miteinander krankt, und was womöglich geeignete Gegen-

mittel sein könnten – zentrale Stichworte hierfür könnten Resonanz, Repolitisierung 

und demokratische Ermächtigung sein. Zu diesem Zwecke wird Taylors Entfrem-

dungsbegriff vom frühen bis hin zum späten Werk herausgearbeitet und in einen 

sozialphilosophischen wie auch ideengeschichtlichen Kontext gestellt, sowie 

schließlich in eine politische Theorie mit kritischem Anspruch überführt. 

Nikolai Münch und Hans-Jörg Sigwart greifen wiederum ein Paradigma auf, das 

offenkundig essentiell für Taylors Herangehensweise ist: die Hermeneutik. Die 

Untersuchung nimmt ihren Ausgang bei Heidegger, und demonstriert dessen nach-

haltigen Einfluss auf Taylors Zugang. Sodann werden diese Erkenntnisse auf die 

Ebene der ‚Gesellschaft als Ganze‘ bezogen und nach den damit zusammenhängen-

den Herausforderungen und Problemen der kollektiven Identität und politischen 

Integration gefragt. Der Beitrag mündet folgerichtig in einem Vorschlag, wie man 

von individuellen starken Wertungen zu spezifisch politischen Wertungen gelangt. 

Nicholas Smith, ein international einschlägiger Experte für die Politik- und Sozi-

alphilosophie Taylors, widmet sich dem für das Funktionieren moderner Demokra-

tien so wichtigen Begriff der Solidarität, und zeigt auf, inwiefern aus Taylors Per-

spektive nicht darauf verzichtet werden darf. Er rekonstruiert, welche Bedeutung 

ihm Taylor beimisst und wie er den Begriff konzeptionalisiert, zeigt aber gleichwohl 

ebenfalls auf, welchen gangbaren Weg Taylor nicht beschreitet – der über die alltäg-

liche gemeinsame Praxis der Arbeit verlaufen würde – und was er damit verschenkt. 

Bernd Ladwig demonstriert, wie Taylor, eigentlich kein klassischer Theoretiker 

der Rechte im Allgemeinen oder der Menschenrechte im Besonderen, sich zu eben-

jenen verhält. Eine entscheidende Größe ist dabei die konstitutive Spannung zwi-

schen der kollektiven Ebene der Rechtskultur, und ihrem Inhalt, den subjektiven 

Rechten. Taylors elaborierter Kommunitarismus möchte entsprechend als inneres 

Korrektiv der liberalen Parteinahme für subjektive Rechte fungieren, das diese ernst 

nimmt, ohne in einen Atomismus zu verfallen. Der wichtigste Beitrag Taylors zur 

Theorie der Menschenrechte bestehe somit darin, zu zeigen, warum auch Kritiker 

des Atomismus Anhänger der Menschenrechte sein können. 

(III) Im dritten Teil wird der Schritt von den politikphilosophischen Grundsatz-

themen zu den politiktheoretischen Anwendungsfragen gemacht. Begonnen wird 

dieser Abschnitt mit zwei komplementären Betrachtungsweisen der modernen Ba-

sisinstitution der Demokratie, um dann zu den konkreteren Institutionalisierungsfra-

gen des Föderalismus und der Minderheitenintegration zu gelangen. Im Beitrag von 

Michael Haus wird dargelegt, wie sich Taylor eine gelingende politische Praxis der 

Demokratie vorstellt, und wie er ihren gegenwärtigen Zustand beurteilt. Dies legt 

eine genauere Betrachtung der zugehörigen Elemente der Zivilgesellschaft und der 

Bürgerbeteiligung nahe, deren Betonung Taylors weites Verständnis des Staates 

bezeugt. Wie herausgestellt wird, besteht Taylors Diagnose in einer für ihn charakte-



16 

ristischen Gleichzeitigkeit zweier gegensätzlicher Figuren, die hier als Selbstbe-

hauptung (‚Bewährung‘) und Selbstschwächung (‚Abwärtsspirale‘) der modernen 

Demokratie modelliert werden. Abschließend stehen Taylors Erneuerungsvorschlä-

ge (wie etwa zur Dezentralisierung) auf dem Prüfstand. 

Dirk Jörke und Tobias Müller drehen die Spirale noch etwas weiter und begeben 

sich auf das gegenwärtig viel diskutierte Terrain der Postdemokratie. Sie zeigen auf, 

welche Elemente bereits bei Taylors Kritik gegenwärtiger politischer Verhältnisse 

versammelt sind, die es rechtfertigen, ihn noch vor der neueren Begriffsschöpfung 

der Postdemokratie als deren frühen Theoretiker zu betrachten. Sie demonstrieren, 

wie sich Taylor in diesem Feld verorten lässt, welchen Beitrag er anbietet, aber 

auch, was er selbst nach eigenen Maßstäben nicht zu leisten vermag. 

Jörg Broschek und Bettina Petersohn beleuchten Taylors Relevanz für die spezi-

fischen Institutionalisierungsfragen multikultureller Staaten anhand des theoretisch 

aufschlussreichen wie politisch brisanten Falles des kanadischen Föderalismus. Eine 

historisch gesättigte Rekonstruktion der komplexen Konfliktdynamik zwischen 

Quebec und dem ‚restlichen‘ Kanada bildet die Grundlage, um den Föderalismus als 

eine institutionelle Erscheinungsform der Bearbeitung der von Taylor hervorgeho-

benen deep diversity zu konzipieren. Voraussetzung hierfür sei die Offenheit der 

Identität Quebecs, was stets ein zentrales Charakteristikum in Taylors Zugriff auf 

den kanadischen Verfassungskonflikt darstellte. 

Der Band wird beschlossen mit dem Beitrag von Ruth Abbey, die international 

vielleicht versierteste Kennerin des Werkes von Taylor, die unter anderem 10 Jahre 

lang für die Charles Taylor Bibliography (die umfassendste ihrer Art, seit 2013 

betreut von Bradley Thames) verantwortlich zeichnete. Sie demonstriert in ihrem 

Beitrag, wie es sich konkret verhält, wenn der Sprung von der Theorie zu den ganz 

handfesten und alltäglichen politischen Fragen gemacht wird. Sie analysiert die 

Rolle Taylors als Politikberater, genauer gesagt als Co-Vorsitzender einer Regie-

rungskommission in Quebec, die sich mit der hoch umstrittenen Frage des Umgangs 

mit kultureller Differenz und der Integration von Minderheiten beschäftigte. 

Insgesamt soll dieser Band dazu beitragen, ein vielfältiges Bild des politischen 

Theoretikers Taylor zu zeichnen, und neue, wie auch bisweilen vergessene Wege 

seines Denkens in den Blick nehmen. Das Ensemble der vorliegenden Texte bezeugt 

die Reichhaltigkeit, das Anregungspotential und die Überzeugungskraft seines poli-

tischen Denkens; gerade weil es ernst zu nehmen ist, muss eine Begutachtung stets 

auch darin bestehen, auf Versäumnisse, Defizite und Fehleinschätzungen hinzuwei-

sen, sowie auch darin, überhaupt die Fallstricke der Frage, wie wir leben wollen, zu 

adressieren. Ebendiese Aufgabe lösen die nun folgenden Beiträge auf hervorragende 

Weise. Dies gesagt, bleibt am Ende ein klarer Schluss: dass es nur allzu selbstver-

ständlich ist, in Charles Taylor einen politischen Denker zu sehen.  

Ulf Bohmann 



17 

Literatur 

Abbey, Ruth (Hrsg.), 2004: Charles Taylor, Cambridge. 

Bhargava, Rajeev, 2010: What is Political Theory and why do we need it? Oxford/New Delhi. 

Bohmann, Ulf, 2012: Der ambivalente Aufklärungs- und Rationalitätsbegriff von Taylor und Foucault. In: 

Ders./Bunk, Benjamin/Koehn, Elisabeth Johanna/Wegner, Sascha/Wojcik, Paula (Hrsg.): Das Ver-

sprechen der Rationalität. Visionen und Revisionen der Aufklärung, München, S. 263–293. 

Bohmann, Ulf, 2013: Charles Taylors Mentalitätsgeschichte als kritische Genealogie. In: Andreas Bu-

sen/Alexander Weiß (Hrsg.): Ansätze und Methoden zur Erforschung des politischen Denkens, Ba-

den-Baden, S. 185–214. 

Bohmann, Ulf/Montero, Darío, 2014: History, Critique, Social Change and Democracy. An Interview 

with Charles Taylor. In: Constellations 21, H.1, S. 3–15. 

Charles Taylor Bibliography, University of Notre Dame, abrufbar unter: https://www3.nd.edu/~rabbey1/ 

(letzter Zugriff 18. Juli 2014). 

Forst, Rainer, 1994, Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Philosophie zwischen Liberalismus und 

Kommunitarismus, Frankfurt a.M. 

Garbowski, Christopher/Hudzik, Jan/Kłos, Jan (Hrsg.), 2009: Charles Taylor’s Vision of Modernity, 

Newcastle. 

Goldstein, Jürgen, 2012: Moralische Topographie. Charles Taylors neoromantische Wiedergewinnung 

einer Ordnung des Guten. In: Ders., Perspektiven des politischen Denkens. Sechs Portraits, Weilers-

wist, S. 175–212. 

Hirsch, Michael, 2013: Wie wir leben wollen. In: Die Gazette 38, S. 10–17. 

Honneth, Axel, 1988, Nachwort. In: Taylor, Charles: Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen 

Individualismus, Frankfurt a.M., S. 295–314. 

Honneth, Axel (Hrsg.), 1993: Kommunitarismus, Frankfurt a.M./New York. 

Joas, Hans, 1997: Die Identität und das Gute (Charles Taylor). In: Ders., Die Entstehung der Werte, 

Frankfurt a.M., S. 195–226. 

Kühnlein, Michael/Lutz-Bachmann, Matthias (Hrsg.), 2011: Unerfüllte Moderne? Neue Perspektiven auf 

das Werk von Charles Taylor, Frankfurt a.M. 

Maclure, Jocelyn/Taylor, Charles, 2011: Laizität und Gewissensfreiheit, Berlin. 

Rosa, Hartmut, 1998, Identität und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles Taylor, Frank-

furt a.M./New York. 

Rosa, Hartmut/Bohmann, Ulf, 2015: Die politische Theorie des Kommunitarismus: Charles Taylor. In: 

Brodocz, André/Schaal, Gary S. (Hrsg): Politische Theorien der Gegenwart II, 4., erw. u. aktual. Auf-

lage, Opladen/Farmington Hills (i.E.).  

Schubert, Sophia, 2012: Zwischen Universalismus und Relativismus. Die multikulturalistische Demokra-

tietheorie (Charles Taylor, Will Kymlicka). In: Lembcke, Oliver W./Ritzi, Claudia/Schaal, Gary S. 

(Hrsg): Zeitgenössische Demokratietheorie, Band I: Normative Demokratietheorien, Wiesbaden, S. 

387–416. 

Smith, Nicholas H., 2002: Charles Taylor. Meaning, Morals and Modernity, Cambridge. 

Stepan, Alfred/Taylor, Charles (Hrsg.), 2014: Boundaries of Toleration, New York. 

Taylor, Charles, 1957: Can Political Philosophy be Neutral? In: Universities and Left Review 1 

(Frühjahr), S. 68−70. 

Taylor, Charles, 1970: The Pattern of Politics, Toronto. 

Taylor, Charles, 1975: Neutralität in der politischen Wissenschaft. In: Ders., Erklärung und Interpretation 

in den Wissenschaften vom Menschen, Frankfurt a.M., S. 14–64. 



18 

Taylor, Charles, 1984: Philosophy and its History. In: Rorty, Richard/Skinner, Quentin/Schneewind, 

Jerome (Hrsg.): Philosophy in History. Essays on the Historiography of Philosophy, Cambridge, S. 

17–30.  

Taylor, Charles, 1985: Philosophical Papers, 2 Bd., Cambridge. 

Taylor, Charles, 1988a: Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 1988b: Legitimationskrise? In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen 

Individualismus, Frankfurt a.M., S. 235–294.  

Taylor, Charles, 1993a: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, hrsg. von Amy Gutmann, 

Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 1993b: Reconciling the Solitudes: Essays on Canadian Federalism and Nationalism, 

hrsg. von Guy Laforest, Québec. 

Taylor, Charles, 1994: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 1995: Das Unbehagen an der Moderne, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 2001: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsätze zur politischen Philoso-

phie, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 2009: Ein säkulares Zeitalter, Berlin. 

Taylor, Charles, 2011: Dilemmas and Connections. Selected Essays, Cambridge, Mass./London. 

Taylor, Charles, 2012a: Interculturalism or Multiculturalism? In: Philosophy & Social Criticism 38, H.4-

5, S. 413–423. 

Taylor, Charles, 2012b: Democracia Republicana/Republican Democracy, hrsg. von Renato Cristi/J. 

Ricardo Tranjan, Santiago de Chile. 

Tully, James (Hrsg.), 1994: Philosophy in an Age of Pluralism. The Philosophy of Charles Taylor in 

Question, Cambridge. 

Warner, Michael/VanAntwerpen, Jonathan/Calhoun, Craig (Hrsg.), 2010: Varieties of Secularism in a 

Secular Age, Cambridge, Mass./London. 

 



I. 

Ideengeschichtliche Konstellationen



 
  



21 

Martin Oppelt 

Zwischen Authentizität und totalitärem Terror. 

Charles Taylor liest Rousseau. 

1. Einleitung 

Es gilt als ausgemacht, dass Jean-Jacques Rousseau maßgeblichen Einfluss auf das 

Denken Charles Taylors hatte.1 Und in der Tat scheint allein schon die hohe Anzahl 

der breit über das Werk verteilten Bezugnahmen Taylors auf Rousseau dafür zu 

sprechen, dass dieser für Taylors Politisches Denken von einiger Bedeutung ist. 

Vorliegender Aufsatz möchte dieser Bedeutung auf die Spur kommen und fragen, 

aus welcher Perspektive, sprich welchen Rousseau Taylor liest. Denn auch über 300 

Jahre nach Rousseaus Geburt und über 250 Jahre nach Erscheinen des Émile und des 

Contrat Social gilt, dass sich nicht ein richtiges oder wahres Verständnis seines 

Werks durchgesetzt hat. Kaum ein anderer Autor des „westlichen“ ideengeschichtli-

chen Kanons wurde und wird bis heute so ambivalent diskutiert, wenige teilen ihre 

Interpreten in Lager mit derart unversöhnlichen Positionen auf. Worum es in vorlie-

gendem Aufsatz also nicht geht, ist Taylor eine „falsche“2 Lektüre Rousseaus nach-

zuweisen, da es so etwas wie richtige oder falsche Lesarten nicht gibt. Die Frage der 

Wahrheit ist keine, die die Politische Ideengeschichte interessiert. Vielmehr befasst 

sie sich mit unterschiedlich stark ausgeprägten Rezeptionen zwischen den Extrem-

polen der Ignoranz, der Ablehnung und der Affirmation. Diese aufzudecken und 

nachzuzeichnen, ist ihre Aufgabe und ihr Anspruch, natürlich nicht in rein histori-

scher oder archivarischer Absicht, sondern immer auch mit Blick auf Lösungsvor-

schläge für aktuelle politische und gesellschaftliche Herausforderungen. Politische 

Ideengeschichte ist immer beides, Archiv und Arsenal.3  

So soll also in vorliegendem Aufsatz untersucht werden, wie sich Taylors 

Rousseau-Rezeption im oben skizzierten Spannungsfeld positionieren lässt, welche 

Elemente er also aus Rousseaus Werk in welchem Zusammenhang und zu welchen 

Zwecken rezipiert. Zusätzlich soll aber auch gefragt werden, warum Taylor   

Rousseau an manchen Stellen nicht oder nur selektiv liest, wo eine Bezugnahme 

oder alternative Lesart zumindest naheliegend wäre, um so seinen spezifischen Blick 

auf die Schriften Rousseaus deutlicher herauszustellen. Wenn die Politische Ideen-

                                                        
1  Abbey 2005, S. 5. Siehe auch Reisert 2000. 

2  Marks 2005. 

3  Llanque 2008, S. 1ff. 



22 

geschichte nämlich untersucht, unter welchen Umständen und mit welcher Absicht 

ein Autor an eine Tradition anknüpft (oder eben auch nicht) und folglich „die Frage 

nach den Referenzautoren […] die Frage ein[schließt], welche nicht-rezipierten 

Autoren zur Verfügung gestanden hätten“,4 dann muss dies auch die Frage mit be-

rücksichtigen, welche Rezeptionsalternativen innerhalb des Werkes eines Referenz-

autoren liegen gelassen wurden. Die Auswahl bestimmter Textstellen hat ebenso 

eine Bedeutung für die Architektur und Statik einer Politischen Theorie, wie das 

Ausblenden ihrer Alternativen. Dem berechtigten Einwand, es könne sich dabei in 

letzter Konsequenz um eine spekulative Vorgehensweise handeln, sei entgegenge-

halten, dass Politische Ideengeschichte mitunter auf solch eine „notwendigerweise 

spekulative Methodik“5 zurückgreifen muss. Wenn es wie gesagt nicht um die Frage 

der richtigen oder falschen Rousseau-Lektüre Taylors geht, dann umso mehr um 

jene nach dessen selektiver Rezeption, will man der konkreten Bedeutung Rousse-

aus für Taylors Politisches Denken auf die Spur kommen. 

Die dem Aufsatz zugrunde liegende These ist, dass Taylor Rousseaus Denken ge-

genüber prinzipiell sehr wohlwollend und zustimmend eingestellt ist, er sich aber 

aufgrund des schlechten Leumunds Rousseaus an einem bestimmten Punkt glaubt 

von ihm lossagen zu müssen. Dies ist genau dann der Fall, wenn er um die vermeint-

lichen realhistorischen Folgen der Rezeption Rousseaus nicht mehr herumzukom-

men glaubt und ihm diese zum argumentativen Ballast werden. So offenbart die 

Analyse der Bezugnahmen auf Rousseau eine gewisse Zerrissenheit Taylors, der 

trotz aller Sympathie gegenüber dessen Werk schließlich der von Jacob L. Talmon 

geprägten Interpretation Rousseaus als Ahnherr der Totalitarismen des 20. Jahrhun-

derts folgt.6 Dabei trennt er klar zwischen den Schriften und Intentionen Rousseaus 

und deren Rezeption und Folgen, für die er ihn nicht verantwortlich macht. So ist er 

überzeugt, dass „Jean-Jacques […] das Grauen gepackt [hätte], wenn er erlebt hätte, 

was man aus seiner Idee gemacht hat“.7 Taylor interessiert sich jedoch zumeist we-

niger für die Intention eines Autors, als für dessen Rezeption und für die Wirkung 

seiner Werke auf die Nachwelt. Was er über Kant schreibt, gilt in dieser Hinsicht 

wohl programmatisch auch für seine Lektüre Rousseaus: „[…] his own hopes and 

fears are of secondary importance“8. Wenn Taylor dann aber ab einem bestimmten 

Punkt einer so starken These wie der Talmons anhängt und Rousseau als Vordenker 

der totalitären Gewaltherrschaften des 20. Jahrhunderts versteht, dürfte man erwar-

                                                        
4  Llanque 2008, S. 9. 

5  Fischer 2011, S. 40. 

6  Talmon 1961. 

7  Taylor 2002, S. 18. 

8  Taylor 1985, S. 336. 



23 

ten, dass er in der Folge komplett auf jede affirmative Bezugnahme verzichtet. Dies 

ist jedoch nur vordergründig der Fall, Taylor bleibt Rousseaus Denken trotz der 

Lossagung näher, als es diese zunächst vermuten lässt und er selber bereit ist, zuzu-

geben.  

Welche Bedeutung hat Rousseau nun aber dann genau für Taylors Politisches 

Denken? Um dies zu illustrieren, sei hier ein von Taylor an anderer Stelle und in 

anderem Zusammenhang benutztes Bild bemüht. Rousseaus politische Reflektionen 

und daraus abgeleitete Vorschläge sind für Taylor so etwas wie der Whisky, der bei 

übermäßigem Genuss zwar betrunken, in der richtigen Verdünnung jedoch lediglich 

„beschwipst“ macht und dann als Bereicherung des Lebens in einer Gemeinschaft 

angesehen werden kann.9 Auf dieses Genussmittel, um im Bild zu bleiben, will er 

für seine Konzeption eines modernen Gemeinwesens trotz des Wissens um dessen 

Gefahr letztlich nicht verzichten.10 Er weigert sich, die Position des liberalen wasser-

trinkenden Asketen einzunehmen und gesellschaftspolitische Herausforderungen 

rein über die nüchternen Verfahren des prozeduralen Rechtsstaates zu regeln. Auf 

der anderen Seite fürchtet er aber mit Hegel die Konsequenzen eines sich im patrio-

tischen Vollrausch „austobenden Rousseaus“11, wie er während der Jakobinischen 

Terrorherrschaft am Werk gewesen sei. Taylors favorisierte Form des Kommunita-

rismus als vermittelnde Position zwischen den liberalen Prinzipien individueller 

Freiheit und Autonomie und den republikanischen Prinzipien der Gemeinwohlorien-

tierung, der Solidarität und des Patriotismus kann und will also ihre Rousseauschen 

Elemente in letzter Konsequenz nicht aufgeben. Diese klassisch republikanischen 

Grundzutaten will Taylor modernen Gesellschaften jedoch nicht unverdünnt, son-

dern auf einen „liberalen Patriotismus“ heruntergekühlt reichen.12 Seine Empfehlung 

für eine in diesem Sinne gelungene Mischung, so könnte man es formulieren, ist ein 

wohldosierter „Rousseau on the Rocks“. Um sich an dessen perfekte Mischung 

heranzutasten, so scheint es in leichter Abänderung einer Aufsatzsammlung Tay-

lors,13 folgt seine Lektüre der Frage: „Wie viel Rousseau verträgt die Demokratie?“ 

Wenn Taylor also modernen liberal-demokratischen Gesellschaften, welche sich am 

Ideal der „negativen Freiheit“
14

 und der dieses flankierenden individuellen Abwehr-

                                                        
9  Taylor 2002, S. 140. Taylor benutzt das Bild des Whiskys im Zusammenhang mit der von ihm als 

„eindimensional“ kritisierten These, es gebe so etwas wie „den“ Nationalismus, der sich von Ge-

sellschaft zu Gesellschaft nur durch einen unterschiedlichen Grad an Extremität unterscheide: 

„Whisky pur macht betrunken, verdünnt nur beschwipst“. 

10  Vgl. Taylor 1993. 

11  Taylor 1997, S. 594. 

12  Taylor 2002, S. 164. 

13  Taylor 2002. 

14  Berlin 1995, S. 197-256. Taylor 1992. S. 118-144.  



24 

rechte orientieren, die aus seiner Sicht für die Stabilität eines jeden Gemeinwesens 

unerlässliche Dosis an Leidenschaften, Emotionen, Patriotismus und Solidarität 

einflößen möchte, geistert dabei gewissermaßen immer Rousseau durch die Kulis-

sen. 

2. Taylors Rousseau-Lektüren 

2.1 Hegel und der „sich austobende Rousseau“ 

Im Buch über seinen „wichtigsten ideengeschichtlichen Stichwortgeber“15 Hegel 

würdigt Taylor Rousseaus historische Leistung, den in der abendländischen Philoso-

phie- und Ideengeschichte immer schon viel diskutierten Gegensatz von Tugend und 

Lastern in das moderne Spannungsverhältnis von Selbstvertrauen und Abhängigkeit 

transformiert, und damit Herders Anthropologie des „sich selbst entfaltenden Sub-

jekts“ vorbereitet zu haben.16 Rousseau sei die maßgebliche Inspiration für Herders 

„Ausdruckstheorie“ gewesen, welche die für die Moderne zentrale Kategorie der 

Freiheit des Menschen um die Komponente des „authentischen Selbstausdrucks“ 

erweitert habe. Rousseau habe somit wesentlich zu der Herausbildung eines allge-

meinen Bewusstseins dafür beigetragen, dass die Gefährdungen der Freiheit in mo-

dernen Gesellschaften nicht mehr nur von externen Autoritäten wie dem Staat oder 

der Kirche ausgehen, sondern auch dem Inneren des Menschen selbst entspringen 

können. Dank Rousseau und Herder sei Freiheit damit auch zu dem Synonym für 

Selbstverwirklichung geworden, als das wir sie heute verstehen.17 Gleichermaßen 

habe Rousseau auf Kant eingewirkt, der moralische Freiheit als die Fähigkeit des 

Menschen definierte, sowohl von außen diktierten (Natur-)Gesetzen, als auch den 

eigenen Trieben und Neigungen zu widerstehen. Diese Überzeugung habe Rousseau 

vorbereitet und Kant dann zur „radikal freien moralischen Subjektivität“ ausformu-

liert.18 Bereits Hegel habe erkannt, dass Rousseau die „in der Ethik Kants kulminie-

rende Behauptung moralischer Autonomie“ begründete.19 Für Hegel wie Rousseau 

sei der Mensch prinzipiell dazu geneigt, das Gute zu tun und in beider Verständnis 

gehörten Liebe, Freundschaft und Mitgefühl zu den grundlegenden menschlichen 

                                                        
15  Rosa 2009, S. 68. Siehe dazu auch den Beitrag von Andreas Braune in diesem Band. 

16  Taylor 1997, S. 30f. 

17  Taylor 1997, S. 42f. 

18  Taylor 1997, S. 49. 

19  Taylor 1997, S. 481. 



25 

Neigungen.20 Beide hätten zudem Freiheit als die Abwesenheit persönlicher und 

willkürlicher Abhängigkeitsverhältnisse verstanden.21 An diesem Punkt hörten die 

Gemeinsamkeiten aber auch schon auf.  

So war für Hegel mit Rousseau im wahren Wortsinn kein Staat zu machen, habe 

Rousseaus „Traum absoluter Freiheit“ für jenen doch eine praktische Unmöglichkeit 

dargestellt. Rousseaus Forderung nach der gleichen Beteiligung aller Staatsbürger an 

der Legislative konnte aus Hegels Perspektive keine Basis für einen funktionieren-

den Staat sein, da einem solchen ein Ständesystem funktional differenzierter Klassen 

zugrunde liegen müsste. Ein Staat verlange laut Hegel demnach geradezu nach Insti-

tutionen in unterschiedlicher Nähe zur Macht, was entgegen Rousseaus Forderungen 

die politische Ungleichheit der Bürger geradezu zwangsläufig zur Folge haben müs-

se.22 Die Stände seien Hegel Basis und Bedingung eines differenzierten und diffe-

renzierenden Staates gewesen und als solche das Gegenmittel gegen die „undiffe-

renzierte Homogenität des aus dem allgemeinen Willen geflossenen Staates“, was 

nach dessen Auffassung „zwangsläufig in Tyrannei und Terror enden muss“.23 In 

einem Staat nach dem Vorbild Rousseaus dürfe es daher niemanden verwundern, so 

Hegel, wenn dort diejenigen, die sich der Unterordnung unter die Herrschaft des 

allgemeinen Willens verweigerten, liquidiert würden und durch die Hand des Staates 

den „kältesten, plattesten Tod, ohne mehr Bedeutung als das Durchhauen eines 

Kohlhauptes oder ein Schluck Wassers“ stürben, wie Taylor Hegels Phänomenolo-

gie des Geistes zitiert.24 

Gegen Hegels Vorwurf, dass Rousseau unter dem allgemeinen Willen nicht das 

„an und für sich Vernünftige des Willens“, sondern nur das „Gemeinschaftliche, das 

aus dem einzelnen Willen als bewusstem Willen hervorgeht“ verstanden und folg-

lich den Staat auf „Willkür, Meinung und beliebiger ausdrücklicher Einwilligung“ 

ruhend gedacht habe,25 verteidigt Taylor Rousseau jedoch. Dies sei insofern unge-

recht, als Rousseaus volonté générale ausdrücklich mehr als die Summe aller einzel-

nen Willen sei. Rousseaus Streben nach dem Ideal absoluter Freiheit führe daher 

keineswegs so notwendig, wie von Hegel behauptet, zu dem sich in den „Mobaktio-

nen“ der jakobinischen Schreckensherrschaft „austobenden Rousseau“.
26

 Zwar ver-

lange Rousseaus Ideal der Selbstregierung nach vollständiger Teilhabe und Teil-

nahme aller und liefe somit auf „größtmögliche Homogenität“ hinaus. Damit sei 

                                                        
20  Taylor 1997, S. 84. 

21  Taylor 1997, S. 249. 

22  Taylor 1997, S. 249f. 

23  Taylor 2002, S. 89. 

24  Taylor 1997, S. 250. 

25  Taylor 1997, S. 487. 

26  Taylor 1997, S. 594. 



26 

aber nicht zwangsläufig politische Homogenität gemeint. Und tatsächlich war eine 

strikte Trennung von Exekutive und Legislative für Rousseau eine Grundbedingung 

eines funktionierenden Gemeinwesens, da eine „wahre“ oder „direkte“ Demokratie 

im Sinne einer Identität von Regierten und Regierenden sich für Götter, nicht aber 

für Menschen eigne.27 Was Rousseaus Konzeption neben dem modernen Prinzip der 

Gewaltenteilung jedoch ausschließe, hierin folgt Taylor der Kritik Hegels, sei die 

Differenzierung der Gesellschaft in verschiedene Stände und soziale Gruppen.28 Das 

bedeute aber letztlich – und hier sieht Taylor das große Problem – eine soziale Ho-

mogenität, wie sie mit den in unserem „nachromantischen Klima“ für die menschli-

che Identität konstitutiven kulturellen, sprachlichen, religiösen, ethnischen und kon-

fessionellen Differenzen nicht mehr vereinbar sei.29 Rousseaus Ideal stelle somit 

eine potentielle Gefahr nicht nur für die Freiheit der Individuen, sondern in letzter 

Konsequenz für deren Identität dar. Auf der anderen Seite distanziert sich Taylor 

aber auch von Hegel, dem er vorwirft, die Erfüllung der Prinzipien der Französi-

schen Revolution im Namen eines „bedeutungslosen konservativen Prinzips“ zu 

bekämpfen. Interessant dabei ist, dass Taylor in diesem Zusammenhang neben der 

„Freiheit“ und der „Gleichheit“ als drittes Prinzip der Französischen Revolution 

nicht etwa die „Brüderlichkeit“, sondern die „Volkssouveränität“ nennt, als deren 

ideengeschichtlicher Ahnherr ja gemeinhin Jean-Jacques Rousseau gilt. Im Ver-

gleich ist Rousseau aus Taylors Perspektive eigentlich sogar der modernere Autor, 

sieht dieser Hegels Position doch viel enger mit all jenen vormodernen Theorien 

verwandt, welche die Gesellschaften als einen Körper und die Monarchen als deren 

Haupt vorstellten und das Verhältnis zwischen König und Gesellschaft analog zu 

dem zwischen Gott und Gläubigen verstanden.30  

Bereits in diesem frühen Werk – das Original erschien 1975 – ist Taylors Haltung 

zu Rousseau also zwiespältig, er pendelt etwas unentschlossen zwischen den Polen 

der Affirmation und der Ablehnung. So hebt er einerseits Rousseaus Einfluss auf 

Herder und Kant positiv hervor und deutet so zumindest an, dass dessen Werk auch 

aus einer liberalen Perspektive gelesen werden kann. Explizit nennt Taylor Rousse-

au damals an anderer Stelle zudem in einem Atemzug mit Montesquieu und Tocqu-

eville als Vertreter der „modern liberal democratic tradition“.31 Dies unterstreicht er 

noch, wo er Rousseau gegen Hegels Vorwurf verteidigt, geistiger Wegbereiter der 

Gräueltaten der Französischen Revolution und der Schreckensherrschaft der Jakobi-

                                                        
27  Rousseau 1964, S. 405f. 

28  Taylor 1997, S. 532. 

29  Taylor 1997, S. 540. 

30  Taylor 1997, S. 591. Siehe auch: Kantorowicz 1990.  

31  Taylor 1985, S. 310. 



27 

ner gewesen zu sein. Auf der anderen Seite aber ist er sehr kritisch gegenüber allen 

vermeintlichen Versuchen einer praktischen Umsetzung des Rousseauschen Frei-

heitsideals eingestellt, da diese zur Einebnung aller sozialen Differenzen beitragen 

würden und dadurch eine Gefahr für die Freiheit und Identität des modernen Selbst 

darstellten, dessen Herausbildung Rousseau ja auf der anderen Seite wiederum laut 

Taylor maßgeblich vorbereitet hat. So scheint Taylor für Rousseau zu gelten, was 

für alle „Genussmittel“ gilt, dass es nämlich die Dosis ist, die das Gift macht. Fortan 

schwebt daher die Frage nach der Menge an Rousseau, die modernen demokrati-

schen Gemeinwesen zugemutet werden kann oder muss, im Hintergrund von Tay-

lors weiterer Rezeption dessen Werkes. 

2.2 Rousseau als Quelle der Quellen des Selbst 

Diese Unentschiedenheit setzt sich in Taylors Hauptwerk Quellen des Selbst zu-

nächst fort. So führt er Rousseau dort (neben Goethe) als „großes Beispiel“ der 

„modernen Kultur“ ein, welche ihren literarischen Ausdruck in der Form der Auto-

biographie genommen habe. Dieses Genre habe zur Zeit seiner Entstehung gegen 

alle traditionelle Modelle, Archetypen und Festlegungen aufbegehrt und passe somit 

zu den tatsächlichen Erfahrungen des modernen ungebundenen „partikularen 

Selbst“.32 Taylor bezieht sich hierbei auf Rousseaus Roman Julie ou la Nouvelle 

Héloïse als das Paradebeispiel einer sich im 18. Jahrhundert vollziehenden Revolu-

tion des traditionellen Familienbildes. Mit der Julie habe Rousseau dem Sieg der 

Autonomie über die „urteilende Autorität“ der patriarchalischen Familie ein literari-

sches Denkmal gesetzt.33 So habe er dem damals einsetzenden kollektiven morali-

schen Wertewandel nicht nur am prominentesten Ausdruck verliehen, sondern zu-

gleich auch am meisten zu dessen Verbreitung beigetragen. Taylor liest Rousseau 

als Chronist und Katalysator eines neuen „Kultes der Empfindsamkeit“34 um die 

Möglichkeit individueller Selbstaufwertung mittels „starker und edler Empfindun-

gen“ wie Liebe, Güte und Pflichtbewusstsein und damit als Verfechter der Freiheit 

des Individuums von jedem gesellschaftlich vermittelten Konformitätsdruck. Dafür, 

so Taylor, sprächen nicht nur der immense Erfolg des Romans – die Nouvelle 

Héloïse war eines der meist verkauften Bücher des 18. Jahrhunderts – sondern vor 

allem die Reaktionen der damaligen Leser. Diese seien von Rousseaus Heroismus 

der edlen und reinen Gefühle nicht nur überwältigt gewesen, sondern haben sich 

                                                        
32  Taylor 1996, S. 512. 

33  Taylor 1996, S. 512f. 

34  Taylor 1996, S. 523. 



28 

geradezu „moralisch emporgehoben“ gefühlt.35 Für Taylor war Rousseau also der 

Fackelträger jener „psychologischen Revolution“, welche im 18. Jahrhundert be-

gann, das Gute im Inneren des Menschen zu verorten. Er markiere damit den Beginn 

des modernen Denkens radikaler Autonomie, wie es sich über Kants kategorischem 

Imperativ, Fichte, Hegel und Marx bis heute jedem Diktat angeblich unveränderli-

cher Gegebenheiten verweigere und auf die Selbstbestimmung der Lebensführung, 

sowie den Erhalt und die Ausweitung individueller Freiheit abziele.36 Der für Taylor 

enorm wichtige Diskurs des „Romantizismus“, welcher als „romantische Rebellion“ 

im 18. Jahrhundert die europäische Kultur und Gefühlswelt erobert habe, wurde für 

ihn also wesentlich von Rousseau initiiert.37 Deutlich distanziert er sich daher von 

allen Versuchen, Rousseau „primitivistisch“ zu lesen und verteidigt ihn gegen jene 

Kritiker, welche ihm im Anschluss an Voltaires berühmte Verunglimpfung ein zu 

wörtlich verstandenes „Zurück zur Natur!“ unterstellten.38 Rousseaus Bedeutung 

gehe eben nicht darin auf, Einfluss auf die Anhänger einer wie auch immer gearteten 

Konzeption eines „edlen Wilden“ genommen zu haben, sondern liege vor allem in 

seinem Einwirken auf das Politische Denken Kants sowie auf die Epochen des 

Sturm und Drangs und der Romantik.39  

Im gleichen Werk aber – und das ist ein entscheidender Wendepunkt in der Re-

zeption – bringt Taylor Rousseaus Denken erstmalig explizit mit dem von Jacob L. 

Talmon auf den Begriff gebrachten „politischen Messianismus“40 in Verbindung, 

welcher seine Wurzeln ebenfalls im 18. Jahrhundert habe. Talmon bezeichnete 

Rousseau als den geistigen Ahnherren der totalitären Herrschaftsformen des zwan-

zigsten Jahrhunderts, die er unter dem Begriff der „totalitären Demokratie“ subsu-

mierte.41 Damit gehört Talmon einer seit Benjamin Constant sehr wirkmächtigen 

Interpretationstradition des Werks Rousseaus an, welche dieses als anachronistisch, 

freiheitsgefährdend, und proto-totalitär versteht und deren geteilte Überzeugung 

Bertrand Russel wie folgt auf den Punkt brachte: „Rousseau […] ist der Erfinder der 

politischen Philosophie pseudo-demokratischer Diktaturen […] In unserer Zeit war 

Hitler eine Folgeerscheinung Rousseaus; hinter Roosevelt und Churchill stand der 

Geist Lockes […]. [Rousseaus] Lehren zielen auf die Rechtfertigung des totalitären 

                                                        
35  Taylor 1996, S. 523. 

36  Taylor 1996, S. 633. 

37  Taylor 1996, S. 639ff. 

38  Voltaire dankte Rousseau in einem Brief spöttisch für dessen „Buch gegen das Menschenge-

schlecht“, welches in ihm die Lust weckte, „auf allen Vieren zu gehen“, was er sich jedoch vor über 

sechzig Jahren abgewöhnt habe. Siehe Rousseau 1966, S. 156f.  

39  Taylor 1996, S. 624. 

40  Taylor 1996, S. 672. 

41  Talmon 1961. 



29 

Staates ab, wenn sie auch scheinbar der Demokratie das Wort reden“.42 Die Über-

nahme des Talmonschen Begriffs markiert also den Punkt, an dem Taylor beginnt 

sich von Rousseau abzuwenden. Er behauptet dabei aber nicht etwa, dass Rousseaus 

Politische Theorie an sich proto-totalitär sei. Vielmehr hätten die Revolutionäre am 

Höhepunkt der Französischen Revolution durchaus nachvollziehbaren Bedarf an 

einer tragfähigen Unterscheidung von „gut“ und „böse“ gehabt und sich dafür eben 

bei Rousseau bedient. Das ist aber trotz aller Relativierung bereits ein ganzes Stück 

von der noch im Hegelbuch erfolgten Freisprechung Rousseaus von jeglicher Ver-

antwortung für die Jakobinische Schreckensherrschaft entfernt. Indem Taylor Tal-

mons Begrifflichkeit und Lesart Rousseaus in sein Werk integriert, rückt er diesen 

dadurch zumindest in die Nähe einer Mitverantwortung für den Nationalsozialismus 

und den Stalinismus. Zwar müsse, so Taylor, Rousseaus Werk sowohl als Quelle 

alternativer politischer Vorstellungen gegen das Ancien Régime angesehen werden 

und sei zudem immer auch ein wichtiger Quell der Kritik an den modernen bürokra-

tischen und industriellen Gesellschaften gewesen, aus dem etwa Schiller, Tocquevil-

le, Humboldt oder Marx geschöpft haben. Zugleich aber habe sich eben auch der 

moderne Nationalismus aus diesem gespeist, der im Rückgriff auf Rousseaus Kon-

zeption der Volkssouveränität seine nicht zu leugnende „hässliche“ Seite offenbart, 

chauvinistische Appelle an eine nationale Identität mit militärischem Machtstreben 

kombiniert und seine extremste Ausprägung im nationalsozialistischen Deutschland 

genommen habe.43  

Taylors zuvor noch unentschiedenes Oszillieren zwischen den Polen der Ableh-

nung und Affirmation scheint sich also in den Quellen des Selbst in Richtung der 

Ablehnung festzulegen. Und dennoch folgt er dort noch nicht komplett jener Lesart, 

die in Rousseau den Vorläufer „totalitärer Demokratien“ erkannt haben will. So 

müssten etwa Rousseaus Forderungen nach gemeinsamen Beratungen und der Betei-

ligung aller als „Bollwerk gegen die bedrohliche jakobinische Stoßrichtung seines 

Denkens, die auf Einmütigkeit hinauswill“ angesehen werden.44 Wohlgemerkt 

spricht Taylor hier aber nicht von der Rezeption Rousseaus durch die Jakobiner, 

sondern umgekehrt von der jakobinischen Stoßrichtung des Denkens Rousseaus. Ist 

Taylor im Hegelbuch also noch deutlich wohlwollender, distanziert er sich hier 

schon stärker. Zwar ist Rousseau für ihn immer noch der Kämpfer gegen die Erb-

sünde als Herrschafts- und Machtmittel der Kirche,45 ist er ihm immer noch der 

Wegbereiter des modernen Prinzips der individuellen Autonomie und damit Kants, 

                                                        
42  Russel 1975, S. 695. 

43  Taylor 1996, S. 724. 

44  Taylor 1996, Anm. 60, S. 167f. 

45  Taylor 1996, S. 436. 



30 

Herders, des Sturm und Drangs und der Romantik. Auf der anderen Seite lässt sich 

aber auch die mit dem Import der Interpretation Talmons einhergehende qualitative 

Verschiebung der Rezeption in Richtung des Pols der Ablehnung nicht einfach 

übergehen. Vollständig lösen von Rousseau wird sich Taylor aber erst im Rahmen 

der Ausformulierung seiner Politik der Anerkennung. 

2.3 Rousseau und die Politik der Anerkennung 

Taylor schreibt in den Philosophical Papers, dass wer zu sehr auf den Inhalt von 

Theorien fokussiere, leicht die wesentlich wichtigere Frage nach der „practice of 

theorizing“, danach „what we do in our theoretical activity“, aus den Augen verliere, 

was „far from being unproblematic“ sei.46 Sein Essay Die Politik der Anerkennung47 

kann in diesem Sinne als Versuch gelesen werden, seine theoretischen Überlegun-

gen praxisrelevant zu reflektieren und zu konkretisieren, indem er diese in eine „Po-

litik des Multikulturalismus“48 überführt, um so zugleich seine Zwischenposition im 

Rahmen der so genannten Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte zu untermau-

ern.49 Taylor geht dabei zunächst der Frage nach, warum uns die Begriffe der Aner-

kennung und der Identität heute im Unterschied zu früheren Epochen so vertraut 

erscheinen.50 Hierfür komme Rousseaus Werk eine wesentliche Bedeutung zu, da 

dieses „etwas artikulierte, das innerhalb der Kultur bereits zu wirken begonnen hat-

te“51 und somit maßgeblich zu diesem Bewusstseinswandel beigetragen habe. Seit-

her wird der Quell aller moralischen Empfindungen im Inneren des Menschen ver-

mutet, woran Rousseau wiederum die Hoffnung geknüpft habe, dass man trotz wid-

riger gesellschaftlicher Umstände erneut in ein verloren gegangenes authentisches 

Selbstverhältnis eintreten und das sentiment de l´existence als Quelle innerer Zufrie-

denheit wiederentdecken könne.52 Erneut hebt Taylor dabei Herders Rezeption 

Rousseaus hervor. Seit Rousseau und Herder bestimme das Individuum seine Identi-

tät dialogisch, mitunter auch im Kampf gegen den „signifikanten Anderen“.53 

Rousseau sei daher als Ahnherr des modernen Diskurses der Authentizität und als 

stärkster Kritiker aller gesellschaftlichen Hierarchien anzusehen, welche auf dem 

                                                        
46  Taylor 1985, S. 91. 

47  Taylor 2009. 

48  Taylor 2009, S. 13. 

49  Taylor 1993. 

50  Taylor 2009, S. 14. 

51  Taylor 2009, S. 17. 

52  Ebd. 

53  Taylor 2009, S. 20. 



31 

menschlichen Wunsch nach Besserstellung gegenüber den Mitmenschen aufruhen. 

Das im Contrat Social und den Considérations sur le Gouvernement de Pologne 

entworfene Ideal einer republikanischen Gesellschaft versteht Taylor entsprechend 

als Rousseaus Gegenmittel zu diesen politischen und sozialen Ungleichheiten.54 

Dessen vermeintliche Folgen aber ist er – wie bereits im Hegelbuch – nicht bereit zu 

akzeptieren. Eine moderne Politik der Anerkennung müsse stets von zwei sich teils 

überschneidenden, teils widersprechenden Prinzipien angeleitet sein: einer „Politik 

der universellen Würde“, welche die Gleichberechtigung aller Bürger einfordere, 

und von einer „Politik der Differenz“, laut der jeder soziale Akteur seiner oder ihrer 

Eigenart wegen Anerkennung erfahren müsse.55 Rousseau ist für Taylor nun aber 

der Bannerträger einer von zwei Varianten einer „Politik der universellen Würde“, 

wie sie sich in der westlichen Zivilisation herausgebildet habe, die andere berufe 

sich auf Kant. Rousseau habe dabei die Position vertreten, dass die allgemeine 

Gleichachtung aller Bürger die Grundvoraussetzung für ein Leben in Freiheit sei, 

wobei er Freiheit als die Abwesenheit persönlicher Abhängigkeitsverhältnisse ver-

standen habe. Abhängigkeit wiederum sei für Rousseau das Ergebnis jenes der 

menschlichen amour propre entspringenden Bedürfnisses nach Wertschätzung ge-

wesen, welches die Menschen zu Sklaven der Meinung ihrer Mitmenschen mache. 

Die sich in gesellschaftlicher Ungleichheit manifestierende Unfreiheit sei für 

Rousseau folglich ein „Gut, das aus Besserstellung erwächst“56. Deswegen habe er 

eben verlangt, dass „jeder von jedem abhängig ist, aber alle in gleichem Grade“, was 

er durch die Forderung der aliénation totale und die Einführung öffentlicher Spiele 

als Mittel der politischen Erziehung zu Tugend und Patriotismus zu erreichen ge-

hofft habe.57 Das Problem liegt für Taylor nun darin, dass die von Rousseau präsen-

tierten Lösungsvorschläge eine differenz-inkompatible gesellschaftliche Homogeni-

tät forderten und somit die „rigorose Ausschließung jeder Rollendifferenzierung“ 

notwendig zu ihrer Bedingung hätten.58 Hieraus würden aber drei untrennbare Dinge 

resultieren: das Prinzip der Freiheit als Abwesenheit persönlicher Abhängigkeitsver-

hältnisse, das Prinzip sozialer Gleichheit und das Prinzip einer kollektiven Zielset-

zung in Gestalt des Gemeinwillens.
59

 Besonders letzteres identifiziert Taylor nun mit 

Talmon als die größte Gefährdung der individuellen Freiheit. So sei Rousseaus For-

derung nach der Unterwerfung unter die Herrschaft des Gemeinwillens die Formel 

                                                        
54  Taylor 2009, S. 22; Anm. 12, S. 62. 

55  Taylor 2009, S. 25. 

56  Taylor 2009, S. 31. Zur zwiespältigen Funktion der amour propre als zugleich Quell allen Übels 

und Motor des Kampfes um Anerkennung siehe Neuhouser 2012. 

57  Taylor 2009, S. 33. 

58  Taylor 2009, S. 36f. 

59  Taylor 2009, S. 37. 



32 

„für die schrecklichsten Formen homogenisierender Tyrannei – angefangen bei den 

Jakobinern bis hin zu den totalitären Regimen unseres Jahrhunderts“ gewesen.60 Mit 

dieser expliziten Verortung Rousseaus als Ahnherren der Terrorherrschaft, des Nati-

onalsozialismus und des Stalinismus schwenkt Taylors Rezeption schließlich auf 

den Pol der Ablehnung ein. Deutlich verabschiedet er sich von der zuvor noch we-

nigstens zaghaften Verteidigung der Politischen Theorie Rousseaus und übernimmt 

die Position der proto-totalitären Interpreten. In der Folge dient ihm Rousseau nur 

noch als negative Chiffre und Kontrastfolie, von der er sein eigenes Modell einer 

„auf einer Anerkennung universeller Fähigkeiten gründende[n] Politik der allgemei-

nen Menschenwürde“ abhebt und das im Gegensatz zu Rousseaus Modell nun gera-

de nicht „in eine derartige Homogenisierung“ münde.61 Im Unterschied zum Hegel-

buch also, wo Taylor Kritik an der sozialen Homogenität der Konzeption Rousseaus 

äußert, diese jedoch gleichzeitig vom Vorwurf politischer Homogenität freispricht, 

klagt er Rousseau nun genau dessen an. Er wird Taylor augenscheinlich zum argu-

mentativen Ballast, den er nicht länger zu tragen bereit ist und von dem er sich in 

dem Moment befreit, als er seine theoretischen Reflektionen beginnt in praktisch 

politische Überlegungen zu überführen. In aller Konsequenz findet sich dann ab der 

Hälfte des Textes auch keine weitere Nennung Rousseaus mehr. Somit blendet Tay-

lor all jene von ihm selbst zuvor stets hervorgehobenen ideengeschichtlichen Strän-

ge aus, die eine liberale Alternative zur „totalitären“ Lesart Rousseaus anbieten, was 

umso mehr verwundert, als er selbst ja an zentralen Stellen seines Werks Rousseaus 

Bedeutung für Kant betont.62  

So wird auch in der weiteren Diskussion seiner Politik der Anerkennung und des 

Multikulturalismus nie ganz klar, warum Taylor eigentlich die Notwendigkeit sieht, 

sich derart radikal von Rousseau loszusagen. Von einem „Neu-Rousseauismus“ zu 

sprechen und zu behaupten, er fordere mit Rousseau eine Aufhebung der Einzelwil-

len im Gemeinwillen, scheint vor diesem Hintergrund weit verfehlt.63 Letztlich 

scheint Taylor Rousseau durch die unnötige Übernahme der Interpretation Talmons 

also zu opfern, um seinen eigenen Ansatz in vorauseilendem Gehorsam gegen all 

jene einflussreiche hegemoniale liberale Kritiken zu immunisieren, die republikani-

schen und kommunitaristischen Ansätzen vorwerfen, modernitätsvergessen, reali-

tätsfern und freiheitsgefährdend zu sein. Dies geschieht wohl also nicht zufällig 

genau an der Stelle in Taylors Werk, an der er seine theoretischen Überlegungen in 

                                                        
60  Ebd. 

61  Ebd. 

62  Zu diesen liberalen Alternativen siehe etwa Vaughan 1915, Derathé 1950, Chapman 1956, Cobban 

1968, Cassirer 1975, Wokler 1995, McDonald/ Hoffmann 2010. 

63  Rudolph 2011. 



33 

praktisch-politische Erwägungen überführt, er sozusagen von „Archiv“ auf „Arse-

nal“ umschaltet. An diesem Punkt verschiebt sich seine Rezeption der Politischen 

Theorie Rousseaus also deutlich in Richtung des ablehnenden Pols. In der Folge 

benutzt Taylor Rousseaus Politisches Denken nur mehr als negative Chiffre, um in 

expliziter Abgrenzung zu dieser seine eigenen Vorschläge für eine Politik der 

Gleichachtung und einem gegenüber Differenzen aufgeschlossenen Liberalismus zu 

promoten.64 So scheint es, als ob Rousseaus Politische Theorie letzten Endes doch 

keine realistische Option für moderne liberale Demokratien ist, diese mithin also 

doch keinen Rousseau vertragen. 

3. Wie viel Rousseau verträgt die Demokratie? 

Die Analyse der Rousseau-Rezeption Taylors deckt eine Akzentverschiebung vom 

eher affirmativen zum ablehnenden Pol auf. Ist Taylor Rousseaus Politischer Theo-

rie gegenüber in seinen frühen Schriften noch eher positiv eingestellt, liest er ihn 

später in der Tradition Talmons als Vorläufer der jakobinischen Schreckensherr-

schaft und der totalitären Herrschaftsformen des zwanzigsten Jahrhunderts. Folglich 

reduziert er Rousseaus Politische Theorie in seinem Aufsatz zu der Frage Wie viel 

Gemeinschaft braucht die Demokratie? in zehn Zeilen auf das Prinzip der Selbstre-

gierung auf Basis eines Gemeinwillens, der „unabdingbare Voraussetzung“ jeder 

Demokratie sei, an dessen Artikulierung alle teilhaben und mit dem sich alle identi-

fizieren müssten.65 Derart inspiriere Rousseaus Werk bis in die Gegenwart hinein all 

jene Demokratiekonzeptionen, welche mittels der Kritik an Unterdrückungs- und 

Machtverhältnissen die „verborgene Einmütigkeit“66 von Gesellschaften freilegen 

wollten. Die wichtigste ideengeschichtliche Verbindung Rousseaus sei daher die mit 

dem Marxismus-Leninismus, den er unzweideutig als „geschichtsmächtigstes Er-

be“67 der Demokratietheorie Rousseaus und zugleich als eine der „Hauptursachen 

des Totalitarismus im 20. Jahrhundert“68 bezeichnet. Im Manifest der Kommunisti-

schen Partei von Marx und Engels will Taylor gar einen Rousseau entlehnten „Ge-

meinwillen des Proletariats“ erkennen. Diesen habe der Leninismus nur noch an die 

Rolle der Partei als Avantgarde zu knüpfen brauchen, um Rousseaus volonté généra-

le „in Gestalt von Regimen, die die Unterdrückung in wahrhaft gigantischen Dimen-

                                                        
64  Taylor 2009, S. 48. 

65  Taylor 2002, S. 17. 

66  Ebd. 

67  Taylor 2002, S. 17. 

68  Taylor 2002, S. 64. 



34 

sionen systematisierten“, zum Leben zu erwecken.69 Rousseau bleibt für Taylor 

daher unlösbar verknüpft mit der „traurigen Geschichte des Sozialismus“ im zwan-

zigsten Jahrhundert und der untauglichen „Illusion“ einer volonté générale als hand-

lungsanleitendes Prinzip für demokratische Gemeinwesen.70 Einmal mehr verwun-

dert in diesem Zusammenhang Taylors radikale Selbstverortung innerhalb der totali-

tären Tradition der Rousseau-Interpretation, insofern er selbst nämlich noch ein paar 

Jahrzehnte zuvor Isaiah Berlins Verständnis „negativer Freiheit“ dahingehend kriti-

siert hat, dass es „positive“ Freiheitskonzeptionen reflexartig als „links-totalitäre 

Theorien“ verunglimpfe, laut denen man „gezwungen werden kann, frei zu sein“,71 

was offensichtlich Rousseaus berühmter Formulierung im Contrat Social entlehnt 

ist. Diesen Vorwurf aber pauschal an alle Konzeptionen positiver Freiheit zu richten, 

so Taylor, käme einer absurden Karikatur gleich, da dann sämtliche republikanische 

und die von diesen beeinflussten Theorien entsprechend mit verurteilt werden müss-

ten, selbst jene Tocquevilles und Mills.72 Zwanzig Jahre später nun scheint Rousseau 

bei Taylor selber zur Karikatur geworden zu sein, zu der Talmon die Blaupause 

lieferte. Warum zum Beispiel distanziert sich Taylor aber nicht in gleicher Weise 

von Herder, dessen Werk rezeptionsgeschichtlich sicher auch nicht frei von Fehl und 

Makel ist? So lässt sich etwa Herders von Taylor stets begrüßte politische Romanti-

sierung eines „Volksgeistes“ auch in Fichtes Reden an die deutsche Nation73 finden, 

dort jedoch in deutlich antisemitischer Färbung.74 Doch von seiner Verdammung 

Rousseaus rückt Taylor nicht mehr ab, zumindest dem Wortlaut nach. Dessen Politi-

sches Denken scheint als ideengeschichtliche Quelle und somit Mit-Ursache der 

grausamsten Verbrechen der jüngeren Geschichte gesetzt, wurde es doch stets für 

die Rechtfertigung der „übelsten Tyranneien“ herangezogen. Die kommunistischen 

Staaten hätten sich etwa auf Rousseaus Prinzip der Volkssouveränität berufen, der 

Faschismus sich stets als „Gemeinwille“ eines siegreichen Volkes ausgegeben.75 

Rousseaus Hoffnung auf die Verwirklichung des Ideals kollektiver Selbstbestim-

mung untergrabe zudem die für die moderne Freiheit so wichtige Unterscheidung 

von Staat und Zivilgesellschaft, jegliche aus Rousseaus Idee des Gemeinwillens 

resultierende konkrete Politik sei daher eine Gefahr für moderne Gesellschaften. 

Letztlich seien Rousseaus Vorschläge in der modernen Welt schlicht nicht realisier-

bar, in aller Konsequenz bliebe von dessen Ideen daher lediglich die „Vorstellung 

                                                        
69  Taylor 2002, S. 18. 

70  Taylor 2002, S. 28. 

71  Taylor 1985, S. 211f.  

72  Ebd. 

73  Fichte 2008 (Orig. 1808). 

74  Plessner 1974, S. 53. 

75  Taylor 2002, S. 150. 



35 

des Volkswillens als der höchsten Rechtfertigung für alle politischen Strukturen und 

jede Autorität“76 übrig. Rousseaus Politische Theorie habe so stets der „Rechtferti-

gung der totalen Unterjochung des Lebens im Namen eines Projekts politischer 

Transformation“77 gedient. Taylors Urteil scheint damit gefällt, der Stab über 

Rousseaus Politische Theorie gebrochen, dessen Ideen und Entwürfe mit einer mo-

dernen Verhältnissen angemessenen, freiheitsfördernden und differenzbejahenden 

Gesellschaftsordnung nicht vereinbar. Rousseau mag in der Theorie richtig sein, 

taugt Taylor aber letztlich nicht für die Praxis.  

4. Umso schlimmer für Taylor? 

Die eingangs erwähnte Aufgabe der Politischen Ideengeschichte aufgreifend, lässt 

sich also festhalten, dass sich Taylors Rousseau-Rezeption über lange Zeit zwischen 

den Polen der Affirmation und der Ablehnung bewegte, wirklich ignoriert hat er 

Rousseau aber nie. Im Laufe der Jahre scheint Taylor jedoch Hegels Einsicht näher 

gekommen zu sein, wonach mit Rousseau kein Staat zu machen ist und die politi-

sche Praxis in modernen liberalen Demokratien wohl doch keinen Rousseau ver-

trägt. So positioniert sich Taylor in dem Moment mit der Übernahme der Interpreta-

tion Talmons am ablehnenden Pol, an dem er beginnt, seine theoretischen Arbeiten 

in praktisch politische Überlegungen zu überführen, was die ebenfalls zu Beginn 

gestellte Frage danach, welchen Rousseau er liest, beantwortet. Dass sich Taylor 

trotz aller Sympathie von Rousseau lossagt, scheint damit nicht nur bestätigt, viel-

mehr können darüber hinaus auch die Gründe und der genaue Punkt dieser Lossa-

gung identifiziert werden. Rousseau wird für ihn zur negativen Chiffre, in Abgren-

zung zu der er seinen eigenen politisch-praktischen Ansatz profilieren kann. Die 

naheliegende Schlussfolgerung wäre dann, dass Taylors Anspruch eines zwischen 

Liberalismus und Kommunitarismus vermittelnden Ansatzes letztlich deutlich auf 

die liberale Seite ausschlägt. Ja mehr noch, dass Taylor sich durch die Übernahme 

der dominanten Interpretation Rousseaus als Ahnherren der modernen Totalitaris-

men in vorauseilendem Gehorsam gegen all jene liberalen Kritiken immunisiert, die 

ihm vorwerfen könnten, in der Tradition Rousseaus die liberalen Grundrechte und 

Freiheiten moderner Demokratien einer totalitären Pflichtengemeinschaft zu opfern. 

Dann lässt sich aber die These, wonach Taylors Kommunitarismus nach einer ver-

träglichen Mischung aus Rousseaus Republikanismus und liberalen Elementen 

                                                        
76  Taylor 2002, S. 87. 

77  Ebd. 



36 

sucht, um so den modernen liberalen Demokratien die nötige Dosis an Tugend, 

Gemeinsinn und Patriotismus einzuflößen, nicht halten. Denn wenn sich Taylor mit 

Rousseau von einer wesentlichen Grundzutat seines gemäßigten Kommunitarismus 

verabschiedet, bliebe von diesem nicht einmal eine Light-Version übrig.  

Doch müssen an dieser Lossagung zumindest leise Zweifel angemeldet werden, 

die hier nur kurz angerissen werden können. Taylor und Rousseau verbindet weit 

mehr, als jener zuzugeben bereit ist. Beide eint bereits das Grundproblem ihres Poli-

tischen Denkens. Ganz ähnlich wie Taylor entwickelte Rousseau seine Politische 

Theorie immer in dem Bewusstsein um die Gefahr, in der sich moderne Gesellschaf-

ten befinden: an den Alternativen der Anarchie oder der Despotie zu zerschellen. 

Diese Gefahr zu umschiffen, war das große Anliegen der Schriften Rousseaus. Sein 

im Contrat Social formuliertes Grundproblem bringt dieses auf den Punkt: Es ging 

ihm um die Bewahrung individueller Freiheit innerhalb politischer Ordnungen und 

damit um die Austarierung der Prinzipien der Freiheit und Gleichheit, den Grunde-

lementen des „demokratischen Paradoxes“78, und nicht um dessen einseitige Auflö-

sung.79 Daher könnte man in Rousseaus politischer Erziehung der Menschen zu 

tugendhaften Bürgern durchaus ein probates und freiheitsverträgliches weil freiheits-

förderndes Mittel sehen, genau jene Gefahr der Homogenisierung und Schließung 

des Gemeinwesens zu verhindern, wie Taylor sie Rousseaus Politischer Theorie 

unterstellt. Rousseaus politische Erziehung soll den Bürgern ein freies, glückliches 

und tugendhaftes Leben ermöglichen und gerade nicht, wie von Taylor behauptet, 

der sozialen und politischen Homogenisierung der Gemeinschaft dienen. Dafür 

greift sie auf die unter korrupten gesellschaftlichen Bedingungen ausgebildeten 

menschlichen Fähigkeiten zurück und nimmt die Menschen so, wie sie sind, in all 

ihrer Fehlbarkeit, Differenz und Widersprüchlichkeit.80 Dies steht dann aber wiede-

rum in keinerlei Widerspruch zu einer Politik der Anerkennung, wie Taylor sie favo-

risiert, sondern würde eine solche eher unterstützen. Wenn Rousseau in republikani-

scher Tradition stehend zudem die Rolle von Institutionen als die Bedingung der 

Freiheit und eines gelungenen Lebens diskutiert, deckt sich das durchaus mit Tay-

lors Überzeugung, wonach Institutionen „not only […] protect liberty but also […] 

sustain the sense of liberty“81. Diesen Institutionen gegenüber bestehe eine „obliga-

tion to maintain”, einmal weil sie die Entwicklung der Identitäten der Bürger immer 

                                                        
78  Mouffe 2000. 

79  Rousseau 1996, S. 17: „Finde eine Form des Zusammenschlusses, die mit ihrer ganzen gemeinsa-

men Kraft die Person und das Vermögen jedes einzelnen Mitglieds verteidigt und schützt und durch 

die doch jeder, indem er sich mit allen vereinigt, nur sich selbst gehorcht und genauso frei bleibt, 

wie zuvor“.  

80  Cohen 2010, S. 7f. 

81  Taylor 1985, S. 310. 



37 

schon entscheidend mitbestimmt haben, zum anderen weil sie den „sense of liberty 

[…] through intercourse and common deliberation“82 aufrechterhielten. Taylor teilt 

also mit Rousseau die Überzeugung, wonach diejenigen Demokratien langfristig 

stabil sind, in denen „die nationale Identität mit den Institutionen und Verfahren der 

Selbstregierung eng verwoben“83 sind. So bedürfe die Demokratie neben der Partizi-

pation vor allem eines „kollektiven Bürgersinns“, ohne den die Herrschaft einer 

anonymen Bürokratie drohe, welche das Volk lediglich alle vier Jahre an die Wahl-

urne treten lasse.84 Rousseau schlug zwei Jahrhunderte zuvor in dieselbe Kerbe und 

bezeichnete das englische Volk im Contrat Social aus genau diesem Grund als ein 

Volk von Sklaven.85 Als ideengeschichtliche Referenz für sein politisch-praktisches 

Anliegen könnte sich Taylor also ohne schlechtes Gewissen und ohne große Verren-

kungen in Rousseaus politischen Schriften bedienen, etwa den Verfassungsentwür-

fen für Korsika und Polen sowie der Diskussion der Verfassung Genfs.86 Dies ver-

baut er sich jedoch unnötigerweise durch sein Bekenntnis zur Interpretation Tal-

mons. Das ist umso bedauerlicher, als sich bei Taylor im Gegensatz zu Rousseau 

kaum konkrete Vorschläge finden, wie sich der für ein freiheitliches und stabiles 

Gemeinwesen unerlässliche Bürgersinn denn generieren und auf Dauer stellen lässt. 

So belässt er es bei dem Appell, dass moderne Gesellschaften für ihren Selbsterhalt 

und ihre Stabilität auf die Motivation ihrer Bürger angewiesen sind, auf deren Be-

reitschaft Steuern zu zahlen und im Kriegsfall auch für das Vaterland zu kämpfen 

und notfalls zu sterben. Demokratien müssten es daher schaffen, so Taylor in bestem 

Rousseauschen Duktus, despotischen Zwang weitestgehend durch „selbst auferleg-

ten Zwang“ zu ersetzen.87 Auch und vor allem liberale Demokratien bedürften des 

starken Engagements ihrer Bürger und müssten den Bürgerstatus als wichtigen Be-

standteil ihrer Identität betrachten, so dass der Mittelwert zwischen höchster Motiva-

tion und innerem Exil dauerhaft „über Normallnull“ liege. Kurzum: „Der demokrati-

sche Staat verlangt ein gesundes Maß an Patriotismus, eine kräftige Identifikation 

mit dem Gemeinwesen und die Bereitschaft, ihm etwas zu opfern“.88 Hierauf hätte 

Rousseau sicherlich ohne Bedenken mit Taylor angestoßen. 

 

                                                        
82  Ebd. 

83  Taylor 2002, S. 23. 

84  Ebd.  

85  Rousseau 1996, S. 103. Hervorhebung von M.O. 

86  Gemeint sind Rousseaus Schriften Projet de Constitution pour la Corse, Considérations sur le 

Gouvernement de Pologne und Lettres écrites de la Montagne. Siehe Rousseau 1964. 

87  Taylor 2002, S. 150. Vgl. Rousseau 1996, S. 21. Dort fällt der berühmt berüchtigte Satz Rousseaus, 

wonach der Zwang zur Befolgung des Gemeinwillens nichts anderes heiße, als dass man jemanden 

„zwingt, frei zu sein”. Siehe dazu auch Plamenatz 2000.  

88  Taylor 2002, S 150. 



38 

Literatur 

Abbey, Ruth, 2000: Charles Taylor, Princeton. 

Berlin, Isaiah, 1995: Zwei Freiheitsbegriffe. In: Ders., Freiheit. Vier Versuche, Frankfurt a.M., S. 197–

256. 

Cassirer, Ernst, 1975: Das Problem Jean-Jacques Rousseau, Darmstadt. 

Chapman, John W., 1956: Rousseau: Totalitarian or Liberal? New York. 

Cobban, Alfred, 1968: Rousseau and the Modern State, London. 

Cohen, Joshua, 2010: Rousseau. A Free Community of Equals, Oxford. 

Fichte, Johann Gottlieb, 2008 (1808): Reden an die deutsche Nation, Hamburg. 

Fischer, Karsten, 2011: Machiavellis Abneigung gegen Augustus und den Principat als Parallelordnung: 

Ein Beitrag zur methodischen Spekulation in der Politischen Theorie. In: Bluhm, Harald/Fischer, 

Karsten/Llanque, Marcus (Hrsg.): Ideenpolitik. Geschichtliche Konstellationen und gegenwärtige 

Konflikte, Berlin 2011, S. 39–51. 

Kantorowicz, Ernst, 1990: Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zur politischen Theologie des Mit-

telalters, München. 

Llanque, Marcus, 2008: Politische Ideengeschichte. Ein Gewebe politischer Diskurse, München/ Wien. 

McDonald, Christie/ Hoffmann, Stanley (Hrsg.), 2010: Rousseau and Freedom, Cambridge. 

Marks, Jonathan, 2005: Misreading One’s Sources. Charles Taylor’s Rousseau. In: American Journal of 

Political Science 49, H.1, S. 119–134. 

Mouffe, Chantal, 2000: The Democratic Paradox, London. 

Neuhouser, Frederic, 2012: Pathologien der Selbstliebe. Freiheit und Anerkennung bei Rousseau, Frank-

furt a.M. 

Plamenatz, John, 2000: „Was nichts anderes heißt, als dass man ihn zwingen wird, frei zu sein“ (I,7). In: 

Brandt, Reinhard/Herb, Karlfriedrich (Hrsg.): Jean-Jacques Rousseau. Vom Gesellschaftsvertrag oder 

Prinzipien des Staatsrechts, Berlin, S. 67–82. 

Plessner, Helmut, 1974: Die verspätete Nation, Frankfurt a.M.  

Reisert, Joseph R., 2000: Authenticity, Justice and Virtue in Taylor and Rousseau. In: Polity 33, H.2, S. 

305–330. 

Rosa, Hartmut, 2009: Die Politische Theorie des Kommunitarismus: Charles Taylor. In: Brodocz, André/ 

Schaal, Gary S. (Hrsg.): Politische Theorien der Gegenwart II, 3. Aufl., Opladen, S. 65–98. 

Rousseau, Jean-Jacques, 1964: Œuvres complètes. Band 3. Du Contrat social – Écrits politiques. Édition 

sous la direction de Marcel Raymond avec la collaboration de François Bouchardy, Jean-Daniel Can-

daux, Robert Derathé, Jean Fabre, Bernard Gagnebin, Jean Starobinski, Sven Stelling-Michaud, Paris. 

Rousseau, Jean-Jacques, 1966: Correspondance complète de Jean-Jacques Rousseau. Edition critique, 

établie et annotée par R.A. Leigh, Band 3, Genf.  

Rousseau, Jean-Jacques, 1996: Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsätze des Staatsrechts. Hrsg. von 

Hans Brockard, Stuttgart. 

Rudolph, Enno, 2011: Rousseau absconditus. Zur Kritik der Taylorschen Liberalismuskritik. In: Kühn-

lein, Michael/Lutz-Bachmann, Matthias (Hrsg.): Unerfüllte Moderne? Neue Perspektiven auf das 

Werk von Charles Taylor, Berlin, S. 107–116. 

Russel, Bertrand, 1975: Philosophie des Abendlandes. Ihr Zusammenhang mit der politischen und der 

sozialen Entwicklung, Wien. 

Schmitt, Carl, 1996: Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus, 8. Aufl., Nachdruck 

der 1926 erschienenen 2. Aufl., Berlin.  



39 

Schmitt, Carl, 2002: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corollarien. 

7. Aufl., 5. Nachdruck der Ausgabe von 1963, Berlin. 

Talmon, Jacob L., 1961: Die Geschichte der totalitären Demokratie. Band 1: Die Ursprünge der totalitä-

ren Demokratie, Köln. 

Taylor, Charles, 1985: Philosophy and the Human Sciences. Philosophical Papers, Volume 2, Cambridge. 

Taylor, Charles, 1992: Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 1993: Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitarismus. 

In: Honneth, Axel (Hrsg.): Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen Grundlagen moder-

ner Gesellschaften, Frankfurt a.M., S. 103–130. 

Taylor, Charles, 1996: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 1997: Hegel, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 2002: Wie viel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsätze zur politischen Philoso-

phie, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 2009: Die Politik der Anerkennung. In: Ders., Multikulturalismus und die Politik der 

Anerkennung. Frankfurt a.M., S. 11–66. 

Wokler, Robert, 1995: Rousseau, London. 

Vaughan, C.E., 1915: The Political Writings of Jean Jacques Rousseau. Edited from the original manu-

scripts and authentic editions. Vol. 1 and Vol. 2, Cambridge. 



40 

Andreas Braune 

Die Wiederentdeckung der Sittlichkeit: Taylor und Hegel 

1. Taylor und die Renaissance Hegelscher Sozialphilosophie  

Niemand wird bestreiten wollen, dass Charles Taylors philosophisches und politi-

sches Denken in weiten Strecken durch Hegel geprägt ist. Wer eine fast 800seitige 

Einführung in das Hegelsche System schreibt, wird sich dieser wenig gewagten 

Mutmaßung kaum entziehen können. Bevor wir aber zur eigentlichen Absicht dieses 

Beitrags übergehen und danach fragen, welcher Art dieser Einfluss genau ist und 

welche Hegelianischen Überlegungen, Topoi und Konzepte sich in Taylors politi-

schem Denken wiederfinden, wollen wir die Fragestellung kurz umkehren. Nicht, 

was Taylor einem Georg Wilhelm Friedrich Hegel, sondern was dieser Hegel einem 

Charles Taylor zu verdanken hat, soll uns zu Beginn interessieren. Denn auch dies 

ist nicht wenig.  

Als 1975 Taylors Hegelstudie erschien und Aufsehen erregte, galt das, was man 

noch heute in der angloamerikanischen Philosophie als continental philosophy be-

zeichnet, als schlichtweg tot, oder doch allerhöchstens als Liebhaberei von Nischen-

philosophen. Der Siegeszug der analytischen Philosophie und des Utilitarismus war 

so umfassend, dass die klassischen französischen und deutschen Philosophen – mit 

der gewichtigen Ausnahme Kants – in der wortführenden politischen Philosophie 

schlichtweg keine Rolle mehr spielten. Das letzte Mal, dass sich der Idealismus und 

namentlich der Hegelianismus im englischsprachigen Raum bemerkbar machten, 

war zu Zeiten T.H. Greens (1836-1882) und Bernard Bosanquets (1848-1923). In 

Kontinentaleuropa mochte der Hegelianismus bei Alexandre Kojève (1902-1968), 

bei Benedetto Croce (1866-1952) oder in kaschierter Form in der Kritischen Theo-

rie
1
 und im Euromarxismus präsent bleiben – in den USA oder Großbritannien war 

davon nichts zu merken.  

Diese eigentümliche Verteilung ist jedoch nicht allein auf philosophische Präfe-

renzen und Traditionen zurückzuführen, sondern hat auch einen ideengeschichtli-

chen Hintergrund. Alles, was nur ansatzweise an einen metaphysischen oder utopi-

schen ‚Idealismus‘ erinnerte, wurde im Laufe des 20. Jahrhunderts und angesichts 

seiner erschütternden historischen Erfahrungen im angloamerikanischen Raum als 

potentiell totalitär gebrandmarkt. Es entbehrt nicht einer gewissen Ironie, dass der 

                                                        
1  Erinnert sei hier etwa an Herbert Marcuses exzellente Hegel-Interpretation in Vernunft und Revolu-

tion, vgl. Marcuse 1962. 



41 

Lehrer und Freund Charles Taylors, der große Ideengeschichtler Isaiah Berlin, an 

dieser grundlegenden Kritik des Idealismus und Hegelianismus einen nicht unerheb-

lichen Anteil hatte. Nicht nur Rousseau,2 sondern in besonderer Weise auch Hegel 

galten als ideengeschichtliche Quellen des Totalitarismus. Ernst Cassirer spitzte dies 

einmal in der Behauptung zu, dass sich in Stalingrad die Truppen des Links- und 

Rechtshegelianismus gegenüber gestanden hätten.3 Als Taylors Hegel-Buch er-

schien, waren diese Schlachten freilich geschlagen und man würdigte Hegel nicht 

einmal mehr dieser Kritik. Im westlichen Zentrum des Kalten Krieges machte man 

sich verdächtig, wenn man den Namen Hegels in den Mund nahm. Vier Jahre zuvor 

war John Rawls‘ Theory of Justice (1971) erschienen, auf das Robert Nozick 1974 

mit seinem Anarchy, State and Utopia antworten sollte. Die maßgeblichen Debatten 

wurden nun zwischen einem prozeduralistisch-politischen und einem naturrechtlich-

ökonomistischen Liberalismus und im Duktus der analytischen Philosophie geführt. 

Der Kontraktualismus erlebte eine Renaissance. Politisch und sozial trat der Neoli-

beralismus seinen Siegeszug gerade erst an. In dieses Umfeld warf Taylor ein Buch 

und nannte es schlicht: ‚Hegel‘. Es kam nicht zufällig aus der wohl europäischsten 

Peripherie des englischen Sprachraums (Kanada) und seiner europäischsten Provinz 

(Quebec) in den Diskurs geflogen und kam einem Weckruf gleich: Da ist noch je-

mand, über den es sich lohnt, nachzudenken: Hegel!  

Schon 1972 erschien Shlomo Avineris Hegel’s Theory of the Modern State. Es 

mag aus politiktheoretischer Sicht die gründlichere und aufschlussreichere Studie 

sein, hatte und hat bis heute jedoch nicht den einschlagenden Erfolg, den Taylors 

Hegel-Buch erzielte. Was Taylor auslöste, war eine Entwicklung, die es erlaubte, 

Hegels Denken in die führenden sozialphilosophischen Debatten wieder aufzuneh-

men. Eine reichhaltige, auch englischsprachige Literatur zu Hegels praktischer Phi-

losophie legt davon Zeugnis ab.4 Über Hegel wird seit Taylor nicht mehr nur nostal-

gisch-antiquarisch oder textphilologisch geschrieben, sondern mit dem Anspruch, in 

seinem Denken Schlüssel für genuin moderne Problemkonstellationen zu finden. 

Auch die normative Stoßrichtung dieser Rehabilitierung Hegels gab Taylor vor: Es 

war bei ihm noch die aus der Konstellation des Kalten Krieges entnommene Über-

zeugung, dass ein entleerter, ‚atomistischer‘, politisch verkümmerter und ökono-

misch übersteigerter Liberalismus, wie ihn die soziale und politische Praxis der USA 

und auch Großbritanniens seit den 1970er Jahren vorführte, nicht die einzige Alter-

                                                        
2  Vgl. Talmon 1952, S. 86-103. 

3  Vgl. Cassirer 1949, S. 323. Cassirer übernimmt dieses Bild von dem Historiker Hajo Holborn, der 

eine geradezu typische Biographie eines Hegel-Kritikers aufweist, nämlich die eines „refugee scho-

lars“, der 1933 Deutschland verlassen musste; vgl. Guggisberg 1972, S. 522. 

4  Vgl. exemplarisch Franco 1999 und Neuhouser 2000. 



42 

native zur bürokratisierten Planwirtschaft mit einem identitären und antipluralisti-

schen Demokratieanspruch des Ostblocks darstellen konnte. Taylors hegelianisch 

inspirierte Suche nach einem solchen ‚Dritten Weg‘ blieb maßgebend und artikuliert 

sich heute etwa in den Versuchen Axel Honneths, den Sittlichkeitsbegriff Hegels 

aufzugreifen und zu modernisieren. Ein so umfassend auf die praktische Philosophie 

Hegels gestütztes Werk wie Das Recht der Freiheit – Grundriß einer demokrati-

schen Sittlichkeit wäre ohne die Wiederentdeckung Hegels durch Taylor nicht vor-

stellbar.5 Auch bei Honneth bleiben vor allem die Kritik an den Pathologien eines 

entleerten Liberalismus, aber auch die Vermittlung zwischen Markt und Marx die 

Anlässe, sich an hegelsche Topoi anzulehnen, so dass man geneigt ist, von einer 

kommunitaristischen Wende der Kritischen Theorie zu sprechen. Kurz: Wer auf der 

Suche nach vermittelnden Positionen ist, ist bei einem Denker, der für die Aufhe-

bung von Widersprüchen bekannt ist, gut aufgehoben. 

2. Ontologischer Holismus und die Freiheit des Einzelnen 

Dies soll keinesfalls bedeuten, dass Taylor die dialektische Methode Hegels über-

nimmt und in sein Denken integriert. Taylor vermag es, in seinem Hegel-Buch die 

Hegelsche Logik, die Metaphysik, Hegels teleologische Geschichtsphilosophie und 

ihre Funktionen für das Hegelsche Systemdenken vortrefflich zu rekonstruieren, 

verwirft sie aber weitgehend in seiner eigenen Sozialphilosophie und seinem politi-

schen Denken. Was Taylor hingegen zuallererst von Hegel übernimmt, ist das, was 

er selbst einen ontologischen Holismus nennt. Als Frage der „Sozialontologie“6 steht 

dieser in Opposition zu einem methodologischen Individualismus oder dem, was 

Taylor als ontologischen Atomismus bezeichnet. Entscheidend ist dabei, ob wir das 

Gesellschaftsleben und seine Institutionen vom Individuum oder von der Gesell-

schaft her denken. Sind die Institutionen eine Funktion der Zwecke der Individuen, 

oder transzendieren die Institutionen die Zwecke des Einzelnen und bestimmen, was 

und wer er ist? Für Hegel sind es jene „sittlichen Mächte, […] welche das Leben der 

Individuen regieren und in diesen als ihren Akzidenzen ihre Vorstellung, erschei-

nende Gestalt und Wirklichkeit haben.“7 Was wir als Subjekt sind, sind wir in ent-

                                                        
5  Vgl. Honneth 2011. Einen guten Überblick über die Wiederaufnahme des Sittlichkeitsbegriffs, 

allerdings vornehmlich aus soziologischer Perspektive, liefert Schmidt 2010. 

6  Taylor 1989, S. 105. 

7  Hegel, 1821, §145, S. 294 (Herv. A.B.). Die Grundlinien der Philosophie des Rechts, kurz, die 

Rechtsphilosophie, wird im Folgenden als RPh zitiert. Siehe auch RPh §156Z, S. 305 für eine recht 

explizite Gegenüberstellung von ontologischem Atomismus und Holismus. Der obige Begriff ‚sit t-

liche Mächte‘ meint alle Institutionen des ‚objektiven Geistes‘, das heißt jene sozialen Institutio-

 



43 

scheidender Weise dadurch, dass wir an konkreten, historisch entstandenen, kulturell 

imprägnierten sozialen Institutionen teilhaben. Sie bilden die ‚Substanz‘ oder das 

‚Substrat‘ unsere subjektiven Identität. Ein so gefasster ontologischer Holismus 

„besagt, daß die Individuen nur durch ihr Eingebundensein in die Gemeinschaft 

sind, was sie sind.“8 Was hier noch als reine Hegel-Interpretation zum Ausdruck 

kommt, wird nicht nur in den Quellen des Selbst, sondern auch im kommunitaristi-

schen politischen Denken Taylors zu einer der zentralen Prämissen.  

Diese „ontologischen Fragen beziehen sich auf die Faktoren, die man als bestim-

mend ansieht, um das soziale Leben zu erklären.“9 Während sich Taylor auf der 

Seite des ontologischen Holismus positioniert, unterstellt er dem methodologischen 

Individualismus bzw. ontologischen Atomismus eine reduktionistische Wirklich-

keitswahrnehmung.10 Sein zentrales Argument lautet, dass wir durch die holistische 

Perspektive die soziale und politische Wirklichkeit zutreffender erklären und verste-

hen können. Wir bewegen uns hier demnach noch auf einer rein deskriptiven Ebene, 

die Taylor explizit von „Fragen der Parteinahme“11 abgegrenzt wissen möchte. Die-

se beschreiben nicht, sondern bewerten, nämlich hinsichtlich der Frage, ob den 

Rechten und Freiheiten des Einzelnen der Vorrang zu geben sei, oder „dem Gemein-

schaftsleben oder dem kollektiven Gut Priorität“12 zukommt. Taylor stellt hier nicht 

mehr die Begriffe Atomismus und Holismus, sondern normativen Individualismus 

und Kollektivismus gegenüber. Diese Unterscheidung zwischen einer ontologischen 

und einer normativen Fragedimension ist essentiell, weil ein klassischer Vorwurf 

gegen einen ontologischen Holismus lautet, dass mit ihm auch ein normativer Ho-

lismus (Kollektivismus) einhergehe.13 Wenn das Ganze dem Einzelnen ontologisch 

vorausgehe, gehe es ihm auch normativ voraus: Das Wohl des Ganzen geht dann vor 

das Wohl des Einzelnen. Taylor weist diesen Automatismus zurück und betont, „daß 

das Einnehmen einer Position in einer Frage nicht dazu zwingt, dies auch in der 

                                                                                                                                  
nen, die Ausdruck der Vergegenständlichung des Geistes, der Vernunft und des Begriffs der Frei-

heit sind. Dazu gehören das Privateigentum, die Familie, die bürgerliche Gesellschaft, die Stände 

und Korporationen und schlussendlich der Staat. Als ‚Akzidenzen‘ entnehmen die Individuen ihre 

besonderen Eigenschaften dieser Substanz in etwa so, wie eine abhängige Variable durch eine un-

abhängige Variable bestimmt wird. Taylor 1975, S. 501 merkt jedoch korrekterweise an, dass die 

Institutionen nur bestehen, weil und solange die Individuen in ihnen und ihrem Geist entsprechend 

handeln. Trotzdem „existieren sie gewissermaßen vor dieser Tätigkeit“ und sind „das Bleibende 

und die Macht, durch welche das Leben der Individuen regiert wird.“ (RPh §145Z, S. 294). 

8  Taylor 1975, S. 496.  

9  Taylor 1989, S. 103 (Herv. A.B.). 

10  Vgl. ebd., S. 108f. 

11  Ebd., S. 104. 

12  Ebd. 

13  Vgl. etwa Popper 1945. 



44 

anderen zu tun.“14 Vielmehr sei ein ontologischer Holismus ohne weiteres mit einem 

normativen Individualismus kombinierbar, ja könne man sogar so weit gehen, dass 

die Forderungen eines normativen Individualismus es gebieten, einen ontologischen 

Holismus einzunehmen, weil die Ansichten und Konsequenzen eines ontologischen 

Atomismus die Freiheits- und Autonomieaussichten des Einzelnen auf lange Sicht 

vereitelten. Taylor stellt sich damit selbst auf die Position eines „holistische[n] Indi-

vidualiste[n].“15 Als Vertreter eines solchen ‚holistischen Individualismus‘ nennt 

Taylor Wilhelm von Humboldt und John Stuart Mill. „Sie repräsentieren einen 

Strang des Denkens, der sich der (ontologischen) sozialen Einbettung menschlichen 

Handelns voll bewußt ist, zugleich jedoch Freiheit und individuelle Unterschiede 

sehr hoch schätzt.“16 Eine solche Auffassung des Liberalismus möchte Taylor gegen 

einen abstrakt-juridischen, utilitaristischen, rein vertragstheoretischen, normativ 

entleerten (Taylor: prozeduralistischen) Liberalismus in Stellung bringen. 

Auch wenn Taylor hier Humboldt und Mill als Referenzen nennt, übernimmt er 

diese Kombination aus ontologischem Holismus und normativem Individualismus 

eigentlich von Hegel. Diese Einschätzung mag zunächst befremden. Haben nicht bei 

Hegel die sozialen Institutionen, allen voran der Staat als „absoluter unbewegter 

Selbstzweck,“17 als der „Gang Gottes in der Welt,“18 eine „unendlich festere Autori-

tät und Macht als das Sein der Natur?“19 Bleibt gegen sie „das eitle Treiben der 

Individuen“ nicht nur „ein anwogendes Spiel?“20 Hat nicht der Staat einen Anspruch 

auf deren „Aufopferung ihres Eigentums und Lebens?“21 Auf Grundlage dieser und 

anderer Passagen Hegels wurde ihm – im Sinne des oben angesprochenen Totalita-

rismusvorwurfs – lange nicht nur ein ontologischer, sondern auch ein normativer 

Holismus nachgesagt. Diese Einschätzung verkennt jedoch, dass das zentrale Anlie-

gen der praktischen Philosophie Hegels darin bestand, das Problem zu lösen, „wie 

die Freiheit des Individuums […] mit einer wiederhergestellten Sittlichkeit versöhnt 

werden kann.“22 Hegel verwirft die Freiheit des Einzelnen nicht, stellt sie nicht zur 

Disposition eines despotischen Staates oder opfert sie auf dem Altar der Weltge-

schichte, sondern fragt nach ihren Verwirklichungsbedingungen in der modernen 

                                                        
14  Taylor 1989, S. 104. 

15  Ebd., S. 108. 

16  Ebd. 

17  RPh §258, S. 399. 

18  RPh §258Z, S. 403. Zur Interpretation dieses Satzes siehe auch Avineri 1972, S. 211f. 

19  RPh §146, S. 295. 

20  RPh §145Z, S. 294. 

21  RPh §324, S. 491. 

22  Taylor 1975, S. 515. 



45 

Welt. Auf normativer Ebene bejaht Hegel nur einen Staat, der den Begriff der Frei-

heit verkörpert. 

Denn die Freiheit des Einzelnen, „die freie unendliche Persönlichkeit,“23 macht 

für Hegel das Moment der Moderne aus. Sie meint jedoch nicht allein die bloße 

äußere Handlungsfreiheit, also die Freiheit, das zu tun, was man will. Hier ist „die 

Freiheit nur negativ gefaßt,“ weil man sie sich so „vorstellt, als ob das Subjekt neben 

den anderen Subjekten seine Freiheit so beschränke, daß diese gemeinsame Be-

schränkung, das Genieren aller gegeneinander, jedem einen kleinen Platz ließe, 

worin er sich ergehen könne.“24 Auf diese Weise schlägt ein ontologischer Atomis-

mus in einen sozialen um. In Taylors Augen geraten mit dieser Fokussierung auf den 

rein negativen Freiheitsbegriff drei zentrale Momente des Freiheitsbegriffs aus dem 

Blick,25 von denen wenigstens die ersten beiden auch für Hegels Verständnis der 

‚subjektiven Freiheit‘ zentral sind. 

Es handelt sich dabei erstens um die ‚innere Freiheit‘ des Subjekts. Sie taucht bei 

Kant in Form der moralischen Autonomie auf und wird in Hegels Rechtsphilosophie 

im Kapitel der ‚Moralität‘ behandelt. Sie besagt, dass ich es bin, der mein Handeln 

nach ethischen Maximen prüft und dass ich die Autorität bin, die die Rechtfertigung 

der an mich gestellten Anforderungen prüft. Diese innere Freiheit kam zuerst mit 

Sokrates auf, bedeutet zunächst jedoch „das Moment, welches sich in den alten 

Staaten als das hereinbrechende Sittenverderben“26 darstellte. Weder Platons Ver-

ständnis eines „substantiellen Staat[es]“ noch die antike Polis vermochten „mit dem 

Prinzip der selbständigen Besonderheit […] fertig zu werden“27 und mussten unwie-

derbringlich untergehen (Polis) oder sich zu einem protototalitären Ideal (Platon) 

fortentwickeln. Das Christentum, vor allem aber der Protestantismus verallgemei-

nerten in Hegels Augen das Prinzip der inneren Freiheit, so dass es in der Moderne 

zu einem universellen Prinzip werden konnte. Die innere Freiheit ist dabei nicht nur 

eine Daseinsform der Freiheit, sondern auch der Vernunft. Denn nicht mein Glau-

ben, Fühlen oder Meinen, keine äußere Autorität oder zufällige Tradition soll mein 

Handeln anleiten, sondern die in mir wohnende Vernunft. „Was jetzt gelten soll, gilt 

nicht mehr durch Gewalt, wenig durch Gewohnheit und Sitte, wohl aber durch Ein-

sicht und Gründe.“28 So essentiell dieser Aspekt der abstrakten, auf der Vernunft 

gegründeten inneren Freiheit für das moderne Freiheitsverständnis ist, so gefährlich 

                                                        
23  RPh, Vorrede, S. 24. 

24  So Hegel in den Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte, zit. nach: Taylor 1975, S. 510. 

25  Vgl. ausführlich hierzu: Taylor 1979b. 

26  RPh §185, S. 341. 

27  Ebd., S. 342. 

28  RPh §316Z, S. 483. 



46 

ist er in Hegels Augen, sofern er wie im Falle des französischen Revolutionsterrors 

verabsolutiert wird. Denn „es ist die Freiheit der Leere, welche zur wirklichen Ge-

stalt und zur Leidenschaft erhoben“ zur „Zertrümmerung aller bestehenden gesell-

schaftlichen Ordnung und [zur] Hinwegräumung der einer Ordnung verdächtigen 

Individuen“29 führt.  

Taylor wirft in Der Irrtum der negativen Freiheit den Vertretern eines auf äußere 

Handlungsfreiheit reduzierten Freiheitsbegriffes vor, dass sie in einem anti-

totalitären Reflex den Aspekt der ‚inneren Freiheit‘ schlichtweg ignorieren. Taylor 

selbst schätzt ihn als Kern der modernen Freiheit sehr hoch ein, erkennt aber auch, 

dass diese ‚innere Freiheit‘ verfehlt werden kann, weil sie bestimmte kognitive Fä-

higkeiten, etwa die rationale Bezugnahme auf das eigene Wollen, voraussetzt. „Die 

für die Freiheit relevanten Fähigkeiten schließen ein gewisses Selbstbewusstsein, ein 

Selbstverständnis, eine gewisse Urteilsfähigkeit und Selbstkontrolle ein.“ Wir kön-

nen daher „die Freiheit verfehlen, weil diese inneren Bedingungen nicht realisiert 

sind.“30 Hier folgt Taylor den Einwänden der Kritischen Theorie, weil für ihn auch 

„falsches Bewußtsein“31 und Konsumismus diese inneren Bedingungen vereiteln 

und damit „unsere Unfreiheit verfestigen“32 können. 

Zweitens vernachlässigt die Fokussierung auf negative Handlungsfreiheit „die 

nachromantische Idee, daß jede Person ihre eigene, originäre Form der Selbstver-

wirklichung besitzt.“33 Dieser Freiheitsaspekt der Entfaltung eines in jedem Indivi-

duum angelegten Persönlichkeitskerns war gerade für die eben genannten Humboldt 

und Mill der Dreh- und Angelpunkt des Freiheits- und Staatsverständnisses. Bei 

Hegel bezeichnen die Begriffe ‚subjektive Besonderheit‘ oder ‚Partikularität‘ diesen 

Teil des Freiheitsbegriffs. Es kommt dabei darauf an, dass der Einzelne jemand ist, 

und zwar ein besonderer, ja einzigartiger Jemand, und dass er sich selbst zu dem 

bestimmt und macht. Er hat hier keine Willkürfreiheit, weil er an das sittliche ‚Sub-

strat‘ und seine kulturelle Imprägnierung gebunden bleibt, aber er muss in diesem 

Rahmen einen Freiraum haben, der es erlaubt, „das Prinzip der Subjektivität sich 

zum selbständigen Extreme der persönlichen Besonderheit vollenden zu lassen.“34 

Der moderne Staat hat im Gegensatz zur antiken Polis die „ungeheure Stärke und 

Tiefe,“ diesen Freiraum und das Freilassen der subjektiven Besonderheit zuzulassen 

und sie doch „zugleich […] in die substantielle Einheit zurückzuführen.“35 Damit ist 

                                                        
29  RPh §5, S. 50. Siehe auch §258, S. 400f. 

30  Taylor 1979b, S. 124. 

31  Ebd., S. 119, S. 125. 

32  Ebd., S. 124. 

33  Ebd., S. 120. 

34  RPh §260, S. 407. 

35  Ebd. 



47 

zugleich das Hauptanliegen des politischen Denkens Taylors umrissen, nämlich eine 

Lösung für die Frage zu finden, wie es unter modernen Bedingungen möglich ist, 

die Sittlichkeit als die Identifikation des Bürgers mit einem ‚umfassenderen Leben‘ 

wiederherzustellen, ohne aber in die Rousseau-Falle zu geraten, welche der gesell-

schaftlichen Pluralität und subjektiven Besonderheit den Boden zu entziehen droht.36 

„Das Allgemeine muß also betätigt sein, aber die Subjektivität auf der anderen Seite 

ganz und lebendig entwickelt werden.“37 

Weil sich das konkrete Allgemeine im Staat nur dadurch konstituiert, dass die be-

sonderen Individuen an ihm teilhaben, ist schließlich der dritte Freiheitsaspekt ge-

nannt, der in den Augen Taylors durch die Vertreter des negativen Freiheitsbegriffes 

vernachlässigt wird. Es handelt sich dabei um die Vorstellung von Freiheit, die Ben-

jamin Constant noch mit der Freiheit der ‚Alten‘ identifizierte38 und die Taylor auf 

„eine alte republikanische Tradition“ zurückführt. Es handelt sich um die Freiheits-

vorstellung, „derzufolge die Selbstregierung der Menschen als solche, und nicht nur 

aus instrumentellen Gründen, als ein positiver Wert betrachtet wird.“39 Es handelt 

sich dabei zugleich um die aristotelische Idee eines genuinen Eigenwertes des politi-

schen Gemeinwesens, des politischen Handelns und der Teilhabe an der Souveräni-

tät dieses Gemeinwesens. Wir betreten damit also endlich den Kernbereich des poli-

tischen Denkens und des Staatsverständnisses Charles Taylors. Mit Blick auf den 

Aufsatz über den Irrtum der negativen Freiheit bleibt man dann jedoch etwas ratlos 

zurück. Er nennt diesen Freiheitsaspekt zwar zu Beginn des Aufsatzes, diskutiert ihn 

dann jedoch im Grunde nicht, sondern konzentriert sich auf das Verhältnis der ersten 

beiden Freiheitsaspekte. Nur an einer Stelle wirft er die These der Vertreter der 

positiven Freiheit auf, „daß wir außerhalb einer Gesellschaft eines bestimmten, ka-

nonischen, die wahre Selbstregierung verkörpernden Typus nicht das tun können, 

was wir wirklich tun wollen, oder nicht unserem wahren Willen folgen können.“ 

Dies ist die These des Kommunismus, die in der Konstellation des Kalten Krieges 

von den Vertretern der negativen Freiheit angegriffen wurde. Aus ihr folgt, „daß wir 

nur in einer solchen Gesellschaft frei sein können, und daß Freiheit darin besteht, 

uns selbst gemäß diesem kanonischen Typus zu regieren.“
40

 Erst am Ende des Auf-

satzes kommt Taylor noch einmal auf sie zu sprechen, vertagt aber ihre Diskussi-

on.41 Was jedoch in Taylors politischen Schriften jenseits des Aufsatzes über die 

                                                        
36  Vgl. Taylor 1992, S. 16-19. Siehe hierzu auch den Beitrag von Martin Oppelt in diesem Band. 

37  RPh §260Z, S. 407. 

38  Vgl. Constant 1819. 

39  Taylor 1979b, S. 119. 

40  Beide Zitate: Ebd., S. 127. 

41  Vgl. ebd., S. 144. 



48 

negative Freiheit klar wird, ist, dass er diese These vom kommunistisch-totalitären 

Lager reklamieren und wieder zu einem Bestandteil eines umfassenden politischen 

Liberalismus machen möchte. Es ist zugleich eine Reaktivierung der Hegelschen 

These, dass die sozialen Institutionen inklusive des Staates Ausdruck des objektiven 

Geistes sein müssen, damit die Individuen in ihnen den bloßen „Möglichkeitsbe-

griff“ der Freiheit in einen „Wirklichkeitsbegriff“42 verwandeln, Freiheit tatsächlich 

realisieren können.  

Die Forderungen der Vernunft beinhalten, daß die Menschen in einem Staat leben, der ent-
sprechend dem Begriff gegliedert ist und daß sie sich auf ihn nicht nur als Individuen be-
ziehen, deren Interessen von dieser kollektiv errichteten Maschinerie Genüge geleistet 

wird, sondern im Wesentlichen so, daß sie sich als Teilhaber an einem umfassenderen Le-
ben begreifen. Und dieses umfassendere Leben verdient ihre äußerste Ergebenheit.43 

3. Die Notwendigkeit, ‚ein allgemeines Leben zu führen‘:Hegels und Taylors 
aristotelisches Staatsverständnis 

Taylor übernimmt also die in seinen Augen von den Kommunisten missbrauchte 

Denkfigur Hegels, dass nur eine bestimmte Gesellschaftsstruktur geeignet ist, Frei-

heit zu garantieren. Axel Honneth wählt in seiner Reaktualisierung des Sittlichkeits-

konzepts hierfür die schöne Bezeichnung, dass die sozialen Institutionen „freiheits-

verbürgend“44 sein müssen. Dass Taylor „die Exzesse totalitärer Unterdrückung im 

Namen der Freiheit“45 verwirft, bedarf keiner Diskussion. Es steht aber die Frage im 

Raum, wie weit er in seinem politischen Denken und in seinem Staatsverständnis 

der Konzeption Hegels folgt. 

Beginnen wir mit der grundlegenden Konzeption des Politischen, die oben bereits 

als aristotelische These angedeutet wurde. Dem Politischen und dem politischen 

Gemeinwesen wird in dieser Tradition, für die etwa auch Hannah Arendt steht,46 

eine spezifische Qualität zugeschrieben, die ‚mehr‘ ist als die Befriedigung der Be-

dürfnisse und Zwecke der Individuen. Dieses ‚mehr‘ kommt in Taylors politischen 

Denken immer dann zum Ausdruck, wenn er von einem ‚umfassenderen‘ Leben 

spricht, das sich im politischen Gemeinwesen konstituiert. Hegel selbst hält auch an 

der aristotelischen These fest, selbst wenn er die Vorstellung einer ‚substantiellen 

                                                        
42  Taylor 1979b, S. 121. 

43  Taylor 1975, S. 490. 

44  Honneth 2011, S. 111, siehe auch S. 86 und passim. 

45  Taylor 1979b, S. 144. 

46  Siehe den Beitrag von Maike Weißpflug in diesem Band. 



49 

Sittlichkeit‘ des antiken Staates verwirft und die Sittlichkeit der Polis für unrettbar 

verloren betrachtet. 

In Hegels politischer Theorie und seinem Staatsverständnis findet die aristoteli-

sche These in der Gegenüberstellung von bürgerlicher Gesellschaft und Staat ihren 

Ausdruck. Der „eigentlich politische Staat und seine Verfassung“47 erhebt sich über 

die bürgerliche Gesellschaft, er ist ‚mehr‘ als sie. Was meint Hegel aber mit der 

Formulierung eines ‚eigentlich politischen Staates‘? Gibt es einen ‚uneigentlichen‘, 

einen nicht-politischen Staat? Die Antwort lautet ja: Hegel nennt ihn den „Not- und 

Verstandesstaat“48 und situiert ihn nicht über oder jenseits der bürgerlichen Gesell-

schaft, sondern in ihr. ‚Polizei‘ und ‚Rechtspflege‘ werden von Hegel in den Grund-

linien der Philosophie des Rechts nicht im Kapitel ‚Staat‘, sondern im Abschnitt der 

bürgerlichen Gesellschaft abgehandelt.49 Sie sind Aufgaben des Not- und Verstan-

desstaates und haben die Regulierung der Marktökonomie, die Sicherung der indivi-

duellen Zwecke, die Sicherheit von Leben und Eigentum und die Wohlfahrt der 

(Wirtschafts-)Bürger zum Gegenstand. Es sind polizeiliche und Verwaltungs- und 

damit unpolitische Aufgaben.50 „Die Individuen sind als Bürger dieses Staates Pri-

vatpersonen, welche ihr eigenes Interesse zu ihrem Zwecke haben.“51 In kritischer 

Auseinandersetzung mit der Vertragstheorie in der Tradition von Hobbes und Locke 

betonte Hegel jedoch: Wenn der ‚eigentlich politische Staat‘ mit dem ‚Not- und 

Verstandesstaat‘ der bürgerlichen Gesellschaft  

verwechselt und seine Bestimmung in die Sicherheit und den Schutz des Eigentums und 
der persönlichen Freiheit gesetzt wird, so ist das Interesse der Einzelnen als solcher der 

letzte Zweck, zu welchem sie vereinigt sind, und es folgt hieraus ebenso, daß es etwas Be-
liebiges ist, Mitglied des Staates zu sein. – Er hat aber ein ganz anderes Verhältnis zum In-
dividuum; indem er objektiver Geist ist, so hat das Individuum selbst nur Objektivität, 
Wahrheit und Sittlichkeit, als es ein Glied desselben ist. Die Vereinigung als solche ist 
selbst der wahrhafte Inhalt und Zweck, und die Bestimmung der Individuen ist, ein allge-
meines Leben zu führen.52  

                                                        
47  RPh §267, S. 413. 

48  RPh §183, S. 340. 

49  Ausführlich hierzu: Braune 2011. Siehe auch Göhler 1994, S. 112 und S. 130. 

50  Die Unterscheidung zwischen Verwaltung und dem Politischen ist ein typisch neoaristotelischer 

Topos, der die Vorstellung des qualitativen Eigenwertes des Politischen an die Bedingungen einer 

von der instrumentellen Vernunft beherrschten Moderne anpasst. Er findet sich auch bei Taylor, 

etwa wenn er davor warnt, „die Republik als überdimensionierte Stadtverwaltung“ zu betrachten 

(Taylor 1989, S. 116). Auch folgt er in seiner Kritik der Bürokratie anderen Denkern wie Weber, 

Arendt oder Marcuse. 

51  RPh §187, S. 343. 

52  RPh §258, S. 399. Im Original heißt es, dass vermieden werden soll, den Staat mit der bürgerlichen 

Gesellschaft zu verwechseln. Siehe auch §182Z. 



50 

Der Bürger mag als bourgeois seine individuellen und partikularen Zwecke unter 

dem Schutz des Not- und Verstandesstaates verfolgen, zum citoyen wird er jedoch 

nur als Teil des politischen Staates. 

Taylor teilt diese Ansicht Hegels aufs entschiedenste und lehnt wie Hegel „den 

aufklärerisch-utilitaristischen Gedanken ab, daß der Staat nur eine instrumentelle 

Funktion besitzt.“53 Wie Hegel leugnet er nicht, dass er diese Funktion haben kann, 

ja sogar haben muss, unterstreicht aber, dass der Staat nicht auf diese ‚Dienstleis-

tungsfunktion‘ reduziert werden darf:  

A modern state is, among other things, a collective instrument of promoting individual 
ends. On this score, liberal theory is right to a certain extent. The point is to prevent the 

state from being only that, because the instant it becomes reduced to a merely instrumental 
role, our state will no longer be the site of a national life that is still active; it will have lost 
its function of self-definition completely.54  

Hinter diesen und vielen ähnlichen Formulierungen Taylors steht die Befürchtung, 

dass ein rein kontraktualistisches, funktionalistisches oder instrumentelles Staatsver-

ständnis oder ein bloß ‚prozeduralistischer‘ Liberalismus55 nicht genügend Identifi-

kationskraft entwickeln, die Taylor für das Funktionieren eines demokratischen 

Gemeinwesens als notwendig erachtet. Das Staatsverständnis des ontologischen 

Atomismus birgt für Taylor eine akute Desintegrationsgefahr. 

Taylors Kritik an einem bloß prozeduralistischen Liberalismus (etwa bei Rawls 

und Dworkin) und sein Plädoyer für eine konkrete Konzeption des Guten bzw. des 

guten Lebens reflektieren Hegels Kritik an der Unbestimmtheit des abstrakten 

Rechts und der Moralität. Erst im Bereich der Sittlichkeit realisiert sich für Hegel 

das „lebendige Gute“56 und gibt den formellen Rechtsprinzipien und der unbestimm-

ten, maximenorientierten Moralität Inhalte. In beiderlei Vorstellung findet erneut 

eine aristotelische Ansicht Ausdruck, nämlich jene, dass das konkrete Gute den 

Individuen vorgängig ist. Bei Hegel ist die Sittlichkeit (am Ende der Geschichte) 

durch die Vernunft und den Geist der Freiheit durchwirkt. Diesen Gedanken kann 

Taylor (wie jüngst auch Honneth) aufgrund seiner Distanzierung von Hegels Meta-

physik freilich nur implizit aufrechterhalten.57 

                                                        
53  Taylor 1975, S. 497, siehe auch S. 489. 

54  Taylor 1990, S. 133. 

55  Zum prozeduralistischen Liberalismus, vgl. Taylor 1989, S. 104 und S. 109f. sowie Taylor 1990, 

S. 125.  

56  RPh §142, S. 292, siehe auch §141. 

57  Vgl. etwa Taylor 1979a, S. 191. 



51 

Hinsichtlich der Unterscheidung eines utilitaristisch-kontraktualistischen und eines 

aristotelisch-republikanischen Staatsverständnisses bedarf es vielleicht noch einer 

weiteren Klarstellung, die sich vor dem Hintergrund einer populären (vor allem 

sozialdemokratischen) Lesart des Neoliberalismus aufdrängt. Wenn die aristoteli-

sche These formuliert, dass der Staat ‚mehr‘ sein muss als ein Instrument individuel-

ler Zweckerfüllung, dann ist damit nicht die Frage nach den ‚Grenzen der Wirksam-

keit des Staates‘ (Humboldt), also die Frage nach dem Mehr oder Weniger an 

Staatsintervention gemeint. Es geht Taylor und den ‚Kommunitaristen‘ nicht darum, 

mehr Wohlfahrtsstaat oder mehr Daseinsvorsorge zu fordern, als es die ‚Liberalen‘ 

tun (selbst wenn sie tatsächlich so argumentieren). Denn gerade diese Bereiche, die 

von Sozialdemokraten stets als essentielle Staatsaufgaben aufgefasst werden, sind in 

Hegels Staatsverständnis auch dem Not- und Verstandesstaat (als ‚Polizei‘) zuge-

ordnet, denn sie dienen letztlich den Zwecken und Bedürfnissen der Individuen als 

Wirtschaftssubjekten. Die Aufgaben des libertären Minimalstaates (Sicherung von 

Leben, Eigentum und Verträgen) und des Wohlfahrtsstaates fallen in eine Kategorie 

des Staatsverständnisses, nämlich die instrumentelle. Staatliche Gesundheits-, Ren-

ten- und Arbeitslosenvorsorge, staatlich finanzierte Bildungspolitik, Infrastruktur-

maßnahmen und Daseinsvorsorge (Wohnraum, Elektrizität, Wasser, Bahn etc.) mö-

gen wünschenswert sein, aber indem der Staat sie bereitstellt, ist und bleibt er eine 

‚Dienstleistungsinstitution‘ (Taylor) und tritt nicht als politisches Gemeinwesen 

auf.58 Das ‚mehr‘ der aristotelischen These signalisiert einen qualitativen, keinen 

quantitativen Unterschied. 

Das ‚mehr‘ muss also etwas genuin anderes bedeuten als individuelle Zwecker-

füllung und wir kommen damit zum wesentlichen Zweck, den das politische Ge-

meinwesen für Taylor hat, nämlich die Identifikation des Einzelnen mit diesem Ge-

meinwesen. In dem Aufsatz Institutions in National Life unterscheidet Taylor ideal-

typisch zwei Arten von Institutionen: „institutions that serve versus institutions that 

identify.“59 Die Hegelsche Unterscheidung zwischen Not- und Verstandesstaat und 

eigentlich politischem Staat entspricht dieser Gegenüberstellung weitgehend. Wäh-

rend instrumentelle Institutionen „devoid of any dimension pertaining to identifica-

tion“60 seien, verkörpern andere Institutionen bestimmte Werte, kulturelle Deutun-

gen oder dergleichen und seien daher für die Identitätsbildung relevant. Im Falle des 

modernen Staates bezeichnet das Phänomen des Patriotismus diesen Sachverhalt 

                                                        
58  Dies wird etwa auch daran ersichtlich, dass diese Aufgaben ebenso gut in einer Despotie (z.B. einer 

expertokratischen Wohlfahrtsdiktatur) durch den Staat wahrgenommen werden können, während 

der Bereich des Politischen gänzlich brachliegt.  

59  Taylor 1990, S. 123. 

60  Ebd., S. 124. 



52 

und es ist Taylors zentrale These, dass dieser nur gegenüber einem politischen Staat, 

nicht gegenüber dem Staat als einer service institution aufgebracht werden kann.  

Zwei verschiedene Arten der Identifikation des Einzelnen mit ‚seinem‘ politi-

schen Gemeinwesen lassen sich bei Taylor identifizieren, nämlich ein Verfassungs-

patriotismus und ein kultureller oder nationaler Patriotismus. Ersterer bezieht sich 

auf die Institutionen, Gesetze und Verfassung des Staates und zielt auf  

die freiwillige Identifizierung der Bürger mit der Polis […], die Überzeugung, daß die po-
litischen Institutionen, unter denen sie leben, ein Ausdruck ihrer selbst sind. Die ‚Gesetze‘ 
müssen als etwas angesehen werden, das ihre Würde als Bürger spiegelt und verfestigt, 
und so in gewisser Weise eine Erweiterung ihrer selbst ist.“61  

Hegel argumentiert ähnlich. Für ihn kann „die politische Gesinnung, der Patriotis-

mus überhaupt, […] nur [das] Resultat der im Staate bestehenden Institutionen“ 

sein, „als in welchem die Vernünftigkeit wirklich vorhanden ist.“62 Ich identifiziere 

mich mit den Institutionen des vernünftigen Staates, weil ich weiß, dass sie vernünf-

tig und die Grundlage meiner subjektiven ebenso wie der „öffentlichen Freiheit“63 

sind. Taylor schließt sich diesem „grundlegenden Vorschlag, Patriotismus und Frei-

heit zu verbinden,“64 an. Zugleich vertritt er jedoch auch einen kulturellen Patriotis-

mus, der insofern von dieser Sichtweise abweicht, als dass Patriotismus nun nicht 

mehr die affirmative Bezugnahme auf ‚freiheitsverbürgende‘ politische Institutionen 

meint, sondern „die gemeinsame Treue zu einer bestimmten historischen Gemein-

schaft.“65 Ein solcher Patriotismus betont das historisch Gewachsene, Partikulare 

und bringt damit eine „Liebe des Besonderen,“66 das in einer jeden kulturellen Ge-

meinschaft liegt, zum Ausdruck.  

Taylor unterscheidet jedoch nicht immer klar zwischen diesen beiden doch sehr 

unterschiedlichen Formen des Patriotismus und es ist augenscheinlich, dass die 

Zunahme der Elemente eines kulturellen Patriotismus, etwa die Rolle von Sprache, 

Geschichte, Narrativen, zunehmen, je stärker sich Taylor geografisch oder thema-

tisch an Quebec annähert. Man kann diesen kulturellen Patriotismus in Ansätzen auf 

Hegels Verständnis partikularer Volksgeister zurückführen, sollte diese Analogien 

jedoch nicht überstrapazieren. Was aus Hegelscher Perspektive jedoch klar ist, ist 

eine Entscheidung darüber, welcher der beiden Arten des Patriotismus der Vorzug 

                                                        
61  Taylor 1989, S. 110. Siehe auch Taylor 1992, S. 19-21. 

62  RPh §268, S. 413. 

63  RPh §265, S. 412. 

64  Taylor 1989, S. 118. 

65  Ebd., S. 123. 

66  Ebd. 



53 

zu geben ist. Weil das historisch Partikulare ‚nur‘ das ist, was Taylor in seiner He-

gel-Interpretation das „bloß ‚Positive‘“67 im Sinne eines zufällig Gegebenen nennt, 

kann es nicht die Basis eines vernünftigen Patriotismus sein.68 Dieser setzt wie ge-

sagt vernünftige Institutionen voraus, in die die Bürger zunächst ein „Zutrauen“69 

entwickeln, deren Vernünftigkeit sie aber idealerweise erkennen und wissen. Ein 

solcher Patriotismus basiert im Gegensatz zur ‚Liebe des Besonderen‘ im kulturellen 

Patriotismus nicht auf Gefühlen, sondern auf rationaler Einsicht.  

In seinen demokratietheoretischen Reflexionen teilt Taylor diese Auffassung und 

sieht den „Identifikationspol“ des Patriotismus „im ‚Gesetz‘ als dem Inbegriff der 

zentralen Institutionen und Verfahren des politischen Systems.“70 Trotzdem will er 

weiter das die Bürger verbindende „Solidaritätsgefühl […] zu einem großen Teil“ 

auf nationale Gefühle und „narrative Formen“71 zurückführen, fällt also doch wieder 

in einen kulturell-emotionalen Patriotismus zurück. Es ist eigentümlich, dass Taylor 

hier eine gangbare Brücke nicht sieht oder wenigstens nicht explizit ausformuliert. 

Wenn das Politische einen eigenen Wert hat und dieser eigene Wert in diskurstheo-

retischer Hinsicht und im Sinne Arendts darin besteht, dass politisches Handeln das 

gemeinsame Sprechen (und Entscheiden) über die öffentlichen Angelegenheiten ist, 

dann drängt sich der Schluss auf, dass politische Gemeinschaften Sprachgemein-

schaften sein müssen. Auf diese Weise ließen sich unter dem Dach eines diskursiven 

Demokratiemodells die wichtigsten Ansprüche eines Verfassungs- und eines kultu-

rellen Patriotismus durchaus miteinander kombinieren, ohne über die Unterschiede 

zwischen beiden Konzepten hinwegzugehen, wie es Taylor weitgehend tut.72 

Die Identifikation der Bürger mit einem ‚umfassenderen Leben‘ und ‚ihrem‘ poli-

tischen Gemeinwesen macht für Taylor also den entscheidenden qualitativen Unter-

schied zum instrumentellen Staatsverständnis aus. Doch warum ist diese Identifika-

tion so wichtig, dass sie bei Taylor beinahe zum einzigen Zweck des politischen 

Staates wird? Zwei Gründe sind dafür anzuführen. Sie ist es in seinen Augen erstens 

deshalb, weil nur auf diese Weise das moderne Autonomieversprechen eingelöst 

werden kann. Wie ist das zu verstehen? Taylor unterscheidet zwei Modi der Erzeu-

gung sozialkonformen Verhaltens, nämlich äußeren Zwang und Freiwilligkeit. Bür-

                                                        
67  Taylor 1975, S. 530, siehe auch S. 556, S. 580. 

68  Vgl. hierzu auch Gordon 2000, S. 299. 

69  RPh §268, S. 413. 

70  Taylor 1992, S. 19. 

71  Ebd., S. 22. 

72  In Institutions in National Life deutet Taylor diese Brücke immerhin an. Er plädiert hier im Gegen-

satz zu einem unitarisch-monolithischen Nationalverständnis für ein „national life founded on di-

versity, in which the political process takes on a crucial significance, not only as an instrument of 

self-definition but as a major component of a national identity, which is largely constituted by de-

bate, without definitive closure, between a plurality of legitimate options.” (Taylor 1990, S. 132). 



54 

ger müssen „Steuern zahlen, sich an die Gesetze halten und sich engagieren, wenn 

ihre Gemeinschaft von innen oder von außen bedroht ist. Wenn sie dies nicht unter 

Zwang tun sollen (was sich für eine freie politische Gemeinschaft verbietet), dann 

müssen sie es selbst wollen.“73 Auf der Stufe des Not- und Verstandesstaates er-

scheint der Staat nun als eine dem Individuum äußerliche Kraft,74 die zur allgemei-

nen Sicherung der partikularen Zwecke befugt ist, notfalls Zwang anzuwenden. In 

Übereinstimmung mit dem vertragstheoretischen Staatsverständnis und in Kants 

Worten sorgt der Rechtszwang dafür, dass „die Freiheit der Willkür eines jeden mit 

jedermanns Freiheit nach einem allgemeinen Gesetze zusammen bestehen“75 kann. 

Die dem Not- und Verstandesstaat zugeordnete ‚Rechtspflege‘ sichert so das ‚Genie-

ren aller gegeneinander‘, also die wechselseitig garantierte äußere Handlungsfrei-

heit. Das Recht bedeutet hier die „Befugnis, den, der ihm Abbruch tut, zu zwin-

gen.“76 Dieser Zwang hat den großen Vorzug, allen Gesellschaftsmitgliedern in 

gleicher Weise die Verfolgung ihrer Zwecke in einem durch ihn reduzierten Umfang 

zu gestatten. Er bleibt aber aus Perspektive des Subjekts des ontologischen Atomis-

mus ein Zwang, der seine Willkür und Zwecke beschneidet. Der Staat ist in dieser 

Sichtweise eine Zwangsordnung und ein Übel, aber immerhin ein zur wechselseiti-

gen Freiheitssicherung notwendiges Übel.77 Dies reicht in Taylors Augen jedoch 

nicht aus: „Um eine freie Gesellschaft zu haben, muß man diesen Zwang durch 

etwas anderes ersetzen. Dies kann nur die freiwillige Identifizierung der Bürger mit 

der Polis sein, die Überzeugung, daß die politischen Institutionen, unter denen sie 

leben, ein Ausdruck ihrer selbst sind.“78 Damit der Staat aufhört, eine äußere 

Zwangsordnung zu sein, reicht es jedoch nicht aus, dass er sich hin zu einem identi-

fikationsfähigen Gemeinwesen transformiert. Auch das Subjekt muss aufhören, 

ausschließlich auf seinen partikularen Standpunkt zu beharren und zusätzlich ein 

‚allgemeines Leben‘ führen. Es muss vom bourgeois zum citoyen werden. Der Ein-

zelne soll nicht einer Zwangsordnung folgen, weil sie seine Zweckerfüllung garan-

tiert, sondern an einem politischen Gemeinwesen teilhaben, das Ausdruck seiner 

selbst ist. Nur so erlangt das Verhalten in Hegels wie in Taylors Augen einen Grad 

der Freiwilligkeit, der dem Menschen als einem vernünftigen Wesen angemessen ist. 

Die Identifikation der Bürger mit ihrem politischen Gemeinwesen ist für Taylor 

zweitens deshalb essentiell, weil sie in seinen Augen die Basis eines lebendigen 

                                                        
73  Taylor 1992, S. 15f. 

74  Hegel nennt ihn daher auch den „äußeren Staat.“ (RPh §183, S. 340). 

75  Kant 1797, S. 337 (= AA VI, S. 230).  

76  Ebd., S. 339, siehe auch S. 340 (= AA VI, S. 231f.). 

77  Siehe hierzu ausführlich meine Dissertation Zwang und Heteronomie in der politischen Theorie der 

Moderne, deren Publikation in Vorbereitung ist. 

78  Taylor 1989, S. 110. 



55 

demokratischen Gemeinwesens bildet. In diesem Bereich ist nun Taylors weiteres 

Gesellschafts-, Staats- und Politikverständnis angesiedelt, das zwar gewisse Hegel-

sche Topoi aufgreift, insgesamt aber deutlicher von Hegels Konzept der Wechsel-

wirkung zwischen bürgerlicher Gesellschaft und politischem Staat abweicht. Hegel 

umreißt die bürgerliche Gesellschaft wie gesagt als eine durch den Not- und Ver-

standesstaat gesicherte und regulierte Marktgesellschaft. Weil sie der genuine Ort 

der Herausbildung der subjektiven Besonderheit ist, stellt sie sich auch als „das 

System der in ihre Extreme verlorenen Sittlichkeit“79 dar. Sie liefert allerdings nicht 

das Bild einer atomistischen Marktteilnehmergesellschaft, wie man sie sich als 

Äquivalent eines libertären Minimalstaates vorstellt. Sie ist vielmehr durch Stände 

und Korporationen gegliedert. Hegel unterscheidet in der Rechtsphilosophie zwi-

schen dem ackerbauenden, dem Gewerbe treibenden und dem allgemeinen Stand. 

Diese „besonderen Systeme der Bedürfnisse“80 bilden so etwas wie sozialmoralische 

Milieus, die sich „in Lebensstilen und Wertvorstellungen voneinander unterschei-

den.“81 Hegel verwirft jedoch die vormoderne Standeslehre, weil in ihr der Einzelne 

durch Geburt einem Stand zugewiesen wird und das moderne Moment der subjekti-

ven Freiheit nicht zu seinem Recht kommt.82 Freie Berufswahl und die Entstehung 

sozialmoralischer Milieus aus der Art und Weise der Beschäftigung sind demnach 

für Hegel kein Widerspruch. Sie waren für Hegel wie auch heute noch zentral für die 

Art und Weise der legislativen Repräsentation. Weil er jedoch den heute grundle-

genden Repräsentationsmodus der allgemeinen freien Wahl als Äquivalent einer 

ungegliederten, atomistischen Gesellschaft (einem „Haufen“83) betrachtete und mo-

derne Strukturierungsmodi der Repräsentation durch politische Parteien nicht kann-

te, plädierte Hegel klar für eine ständische Repräsentation. Taylor verwirft dieses 

Konstrukt aus verständlichen Gründen, teilt jedoch Hegels Ansicht, dass die bürger-

liche Gesellschaft kein ‚Haufen‘ atomistischer Individuen sein darf (sei es als Kon-

sequenz eines minimalstaatlichen Libertarismus oder des Rousseauschen Identitäts-

prinzips), sondern pluralistisch gegliedert sein muss.  

                                                        
79  RPh §184, S. 340. 

80  RPh §201, S. 354. 

81  Taylor 1975, S. 568. 

82  Vgl. RPh §206, S. 358f. Hier auch noch einmal verbunden mit einer Kritik des Platonischen Staa-

tes. Siehe auch Taylor 1975, S. 570. 

83  RPh §290Z, S. 460, §302, S. 472 und andernorts. Stets ist ‚Haufen‘ eine Formel für eine atomisti-

sche Gesellschaft. Siehe auch Taylor 1975, S. 576, S. 583, S. 590. An dieser Stelle artikuliert sich 

auch einer der wichtigsten Unterschiede zwischen Hegel und Rousseau: Dieser „hält die Schaffung 

einer Gliederung für die politische Todsünde, wohingegen nach Hegels Meinung die Abschaffung 

der Gliederung den Staat zerstört. Auch wird diese Zerstörung nicht als bloß metaphorisch gedacht. 

Ein derart in Atome aufgelöster Staat muß die Treue seiner Bürger verlieren.“ (ebd., S. 591). Vgl. 

auch Taylor 1991, S. 78-81. 



56 

Neben den Ständen kennt Hegel die Korporationen als Gliederungsmomente der 

bürgerlichen Gesellschaft. Als Orte, an denen das „Gleiche der Besonderheit als 

Gemeinsames in der Genossenschaft zur Existenz“84 kommt, erfüllen die Korporati-

onen die wichtige Funktion, das auf seine partikularen Zwecke fokussierte Individu-

um der bürgerlichen Gesellschaft in ein ‚kleines Allgemeines‘ zu überführen.  

In unseren modernen Staaten haben die Bürger nur beschränkten Anteil an den allgemei-
nen Geschäften des Staates; es ist aber notwendig, dem sittlichen Menschen außer seinem 
Privatzwecke eine allgemeine Tätigkeit zu gewähren. Dieses Allgemeine, das ihm der mo-
derne Staat nicht immer reicht, findet er in der Korporation.85  

In der berufsgenossenschaftlichen oder kommunalen Selbstverwaltung findet der 

bourgeois demnach eine Möglichkeit, an einer allgemeinen, nämlich der Angele-

genheit jener Selbstverwaltungseinheit teilzuhaben. Wenn Taylor in Wieviel Ge-

meinschaft braucht die Demokratie? und andernorts eine Dezentralisierung und eine 

Ausrichtung des Politischen am Subsidiaritätsprinzip fordert, um den Bürgern neue 

Möglichkeiten „positive[r] Partizipation“86 zu ermöglichen, dann schwingt darin 

genau diese Überlegung Hegels mit. Der Bürger als citoyen muss an allgemeinen 

Angelegenheiten teilhaben können. Weil aber im modernen Staat und „in einer 

weitgehend schweigenden, bürokratisierten Gesellschaft […] Partizipation auf die 

alle vier Jahre erfolgende Stimmabgabe beschränkt“ sei, bedarf es dezentraler „Iden-

tifikationsgemeinschaften,“ die es gestatten, auf lokaler oder regionaler Ebene an 

einem „gemeinsamen Vorhaben beteiligt“87 zu sein. Hegel nennt die Korporationen, 

die bei ihm übrigens auch die kommunale Selbstverwaltung umfassen,88 etwas pa-

thetisch eine der „sittlichen Wurzel[n]“89 des Staates, meint aber wie Taylor den 

Umstand, dass ein politisch florierendes Gemeinwesen nicht nur aus einer Marktge-

                                                        
84  RPh §251, S. 394. Um diese etwas komplizierte Formulierung etwas verständlicher zu machen: 

Alle Bäcker teilen den besonderen Beruf, Bäcker zu sein. Wenn sie sich in einer Berufsgenossen-

schaft organisieren, kommen sie auf Basis dieses ‚Gemeinsamen‘ zusammen und regeln ihre ge-

meinsamen Angelegenheiten.  

85  RPh §255Z, S. 397. 

86  Taylor 1992, S. 25, siehe insgesamt S. 23-26. Siehe etwa auch: Taylor 1993, S. 125-128. 

87  Alle Zitate: Taylor 1992, S. 25f. 

88  Vgl. RPh §290Z, S. 460. Hegel betont dort, „daß in den Gemeinden die eigentliche Stärke der 

Staaten liegt. […] Man hat seit einiger Zeit immer von oben her organisiert, und dies Organisieren 

ist die Hauptbemühung gewesen, aber das Untere, das Massenhafte des Ganzen ist leicht mehr oder 

weniger unorganisch gelassen; und doch ist es höchst wichtig, daß es organisch werde, denn […] 

sonst ist es nur ein Haufen, eine Menge von zersplitterten Atomen.“ 

89  RPh §255, S. 396. Daneben gilt ihm die Familie als zweite sittliche Wurzel des Staates. §289, 

S. 458 formuliert noch einmal – freilich in einem etwas despektierlichen Ton – das Subsidiaritäts-

prinzip und knüpft den Patriotismus gegenüber dem politischen Staat an den Korporationsgeist, al-

so die Identifizierung mit jenem ‚kleinen Allgemeinen‘.  



57 

sellschaft und einem Zentralstaat bestehen kann, sondern eines vielgestaltigen sozia-

len und politischen Pluralismus ‚dazwischen‘ bedarf.90 Dieser bietet eine Alternative 

zur postdemokratischen Krise zentralstaatlicher Repräsentationssysteme.91 

Wenn man nun auf die Gliederung des politischen Staates selbst schaut, offenbart 

sich einer der wesentlichen Unterschiede zwischen Hegel und Taylor nicht nur in 

inhaltlicher, sondern auch in konzeptioneller Hinsicht. Hegel verwirft bekanntlich 

die klassische Gewaltenteilungslehre Montesquieus und setzt an deren Stelle die 

fürstliche, die regierende und die gesetzgebende Gewalt. Dass jemandem wie Taylor 

eine konstitutionelle Erbmonarchie mit ständischer Repräsentation und einer vor 

allem auf einer rationalen Bürokratie ruhenden Regierung wenig schmeckt, über-

rascht wenig.92 All dies wiederum zu verwerfen, fällt Taylor leicht, und er setzt 

damit dort an, wo Hegel den festen Grund seines gesamten Systems sah: in seiner 

Logik und Metaphysik des Geistes. Wir hatten oben gesehen, dass der ‚vollkommen 

rationale Staat‘ dem Begriff nach, d.h. vernünftig gegliedert sein muss. Hegel bean-

sprucht also, dass seine Gewaltenteilungslehre und damit die Institutionenlehre des 

politischen Staates aus seiner Logik abgeleitet werden können. Indem Taylor wie die 

meisten Hegel-Interpreten des ‚nachmetaphysischen Zeitalters‘ diesen Ansatz ver-

wirft, kann er mit ihm ohne weiteres Hegels politische Institutionenlehre entsorgen. 

Dies wäre an sich nicht problematisch, entstünde auf diese Weise nicht eine Span-

nung zu der These, dass nur ein auf eine bestimmte Art und Weise eingerichteter 

Staat in der Lage ist, als Substanz einer ‚freiheitsverbürgenden‘ Sittlichkeit und 

damit als Identifikationspol eines vernünftigen Patriotismus zu wirken. Wenn er 

diese These aufrechterhalten will, stünde Taylor in der Pflicht, eine Institutionenleh-

re zu präsentieren, die dies gewährleistet.93 Er umreißt zwar in vielerlei Hinsicht, 

wie er sich Staat und Gesellschaft vorstellt, die dies leisten, kommt dabei zu einer 

weitgehenden Affirmation einer dezentral-föderalistisch organisierten, parlamentari-

schen Demokratie mit hohem Wohlfahrtsstaatsanteil, ist mit diesen verstreuten An-

                                                        
90  Dieser muss für Taylor in der Tat unbedingt auch ein politischer (d.h. föderalistischer) Pluralismus 

sein. Denn allein ein privater Pluralismus würde einem zeitgenössischen Verständnis der bürgerl i-

chen Gesellschaft entsprechen, den Taylor als „Sammelsurium privater Enklaven“ kritisiert, siehe 

Taylor 1991, S. 84, siehe auch S. 64 und Taylor 1992, S. 25. 

91  Vgl. Taylor 1978. Siehe auch den Beitrag von Jörke/Müller in diesem Band.  

92  Vgl. etwa Taylor 1975, S. 585f. 

93  Er tut dies umso mehr, als dass ansonsten ein Vorwurf schnell gemacht ist, der Kommunitaristen 

oft gemacht wurde, nämlich der des Relativismus. Hegels Vernunft-Metaphysik war gewisserma-

ßen ein hermetischer Feuerwall gegen diesen Vorwurf, weil allein der vernünftige Staat, besser ge-

sagt der Begriff des Staates den Maßstab für alle bestehenden, zufällig in der Welt seienden Staaten 

bildete. Wenn dieser Begriff wegfällt, fällt auch der Bewertungsmaßstab weg und es ist unklar, wo-

ran sich ein ‚freiheitsverbürgender‘ Staat messen lassen muss. Hiermit soll nicht einer Rückkehr 

zur Metaphysik das Wort geredet, sondern auf ein argumentatives Problem der Metaphysikkritiker 

hingewiesen werden. 



58 

deutungen aber doch weit davon entfernt, über eine explizite politische Theorie des 

Staates, seiner Institutionen und seiner Funktions- und Arbeitsweise zu verfügen. Er 

wischt Hegels engere Staatlehre – in weiten Teilen sicherlich zu Recht – beiseite, 

ohne eine ausformulierte Alternative zu präsentieren. 

4. Fazit: Moderne Sittlichkeit als Rekonstruktion autonomieermöglichender 

Institutionen 

Wir können das vorangegangene nun dahingehend zusammenfassen, dass Taylors 

politisches Denken abgesehen von der Ablehnung der Gewaltenteilungslehre und 

frühmodernen Demokratieskepsis Hegels zu großen Teilen in Hegelschen Überle-

gungen wurzelt. Dies beginnt in der grundlegenden Konzeption des politischen 

Denkens, die einen ontologischen Holismus mit einem normativen Individualismus 

kombiniert. Die Freiheit des Einzelnen und damit die Pluralität der Moderne müssen 

zu ihrer vollen Entfaltung kommen, aber das politische Gemeinwesen als identifika-

tionsfähige Gemeinschaft fortbestehen. Beide Denker sind eindeutig der aristoteli-

schen Tradition zuzuordnen, die dem Politischen einen qualitativen Eigenwert bei-

misst. In beiden Fällen bleibt dieser Eigenwert jenseits der Versöhnung bzw. Ver-

mittlung von Besonderem und Allgemeinem jedoch auf eigentümliche Weise leer. 

Taylor scheint sich so sehr auf den Identifikationsaspekt zu konzentrieren, dass das, 

was die Identifikation gewährleisten soll, nämlich ein demokratisches Leben, nur 

verstreut skizziert wird. Taylor folgt hier weitgehend Arendt, die im Politischen das 

gemeinsame Besprechen und Gestalten der öffentlichen Angelegenheiten (der res 

publica) sieht.94 Auch wenn auf Taylors Konzept der Öffentlichkeit nicht genauer 

eingegangen werden konnte, deuten sich hier Konturen eines deliberativen Demo-

kratiemodells an.95 Darüber hinaus knüpfen zentrale Elemente des politischen Den-

kens Taylors an Hegelsche Topoi an und passen sie der modernen Theorieentwick-

lung an, so etwa die Unterscheidung zwischen einem instrumentellen und einem 

politischen Staatsverständnis, die auf einer Kritik des utilitaristischen Kontraktua-

lismus wurzelt. Mit dieser Unterscheidung unterzieht Taylor alles einer Kritik, was 

in Hegelscher Tradition nicht nur mit einem methodologischen, sondern auch mit 

                                                        
94  Vgl. etwa Taylor 1979a, S. 208: „If realizing our freedom partly depends on the society and culture 

in which we live, then we exercise a fuller freedom if we can help determine the shape of this so-

ciety and culture. And this we can only do through instruments of common decision. This means 

that the political institutions in which we live may themselves be a crucial part of what is necessary 

to realize our identity as free beings. […] Men's deliberating together about what will be binding on 

all of them is an essential part of the exercise of freedom.”  

95  Vgl. Taylor 1991 und Taylor 1993. 



59 

einem sozialen Atomismus verbunden ist. Auch Taylors Forderung nach politischer 

Dezentralisierung und Subsidiarität, die Ausdruck einer gelebten Pluralität sind, 

lassen sich auf Überlegungen Hegels zur Rolle der Stände und Korporationen als 

Bindeglied zwischen bürgerlicher Gesellschaft und politischem Staat zurückführen. 

Er verwirft sie im Detail aus den genannten Gründen, aber auch, weil mit politischen 

Parteien heute Organisationen existieren, die manche ihrer Funktionen übernehmen. 

Man kann Taylors Hegel-Rezeption daher auch so zusammenfassen: Wenn Hegels 

praktische Philosophie „ihre Zeit in Gedanken erfaßt“96 ist und aus der nachrevoluti-

onären Periode jene Gedanken in ein System zu integrieren versucht, die dem Geist 

der Freiheit Wirklichkeit verleihen, dann macht Taylor etwas ähnliches. Er ent-

nimmt der sozialen und politischen Realität der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts 

Elemente, die er für eine ‚freiheitsverbürgende‘ soziale und politische Ordnung für 

essentiell hält und fügt sie zu einem recht spezifischen neoaristotelischen politischen 

Denken zusammen.97 Er lässt sich dabei von einem Hegelschen Kompass leiten (der 

nicht sein einziger ist), aber nicht zu dem Versuch verleiten, sie zu einem auf einer 

Vernunft-Metaphysik fußenden Gebäude zusammenzusetzen. Im Vergleich zu He-

gel muss sein politisches Denken und Staatsverständnis daher eklektisch wirken. 

Dies muss kein Nachteil, sondern kann ein Vorteil sein. 

Literatur 

Avineri, Shlomo, 1976: Hegels Theorie des modernen Staates, Frankfurt a.M. [engl. Orig. 1972]. 

Braune, Andreas, 2011: Positive Freiheit und politische Bildung im Anschluss an Hegel. In: Zeitschrift 

für Politische Theorie 2, H.2, S. 151–170. 

Cassirer, Ernst, 1949: Vom Mythus des Staates, Nachdruck, Hamburg 2002. 

Constant, Benjamin, 1819: Über die Freiheit der Alten im Vergleich zu der der Heutigen. In: Ders., 1972: 

Werke in vier Bänden, Bd. IV: Politische Schriften, Berlin, S. 363–396. 

Franco, Paul, 1999: Hegel’s Philosophy of Freedom, New Haven/London. 

Göhler, Gerhard, 1994: Hegel und das Problem der gesellschaftlichen Einheit – Die Staatslehre neu 

gelesen. In: Greven, Michael Th./Kühler, Peter/Schmitz Manfred (Hrsg.): Politikwissenschaft als kri-

tische Theorie. Festschrift für Kurt Lenk, Baden-Baden, S. 109–132. 

Gordon, Rupert H., 2000: Modernity, Freedom, and the State. Hegel's Concept of Patriotism. In: The 

Review of Politics 62, S. 295–325. 

Guggisberg, Hans R., 1972: Holborn, Hajo. In: Neue Deutsche Biographie, Bd. 9, S. 522, abrufbar unter: 

http://www.deutsche-biographie.de/pnd116959991.html, letzter Zugriff am 22. Juli 2014. 

                                                        
96  RPh, Vorrede, S. 26. 

97  Nichts anderes tut auch Axel Honneth, nur tut er es expliziter und nennt dies die Methode der 

„normativen Rekonstruktion“, vgl. Honneth 2011, S. 23, S. 117 und S. 123. 



60 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, 1821: Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und 

Staatswissenschaft im Grundrisse. Mit Hegels eigenhändigen Notizen und den mündlichen Zusätzen, 

(= Werke in 20 Bänden, Bd. 7, 1986), Frankfurt a.M. (= RPh). 

Honneth, Axel, 2011: Das Recht der Freiheit. Grundriß einer demokratischen Sittlichkeit, Berlin. 

Kant, Immanuel, 1797: Metaphysik der Sitten. In: Ders., 1977: Die Metaphysik der Sitten (= Werkausga-

be, Bd. VIII, hrsg. von Wilhelm Weischedel), Frankfurt a.M., S. 303–634. 

Marcuse, Herbert, 1962: Vernunft und Revolution. Hegel und die Entstehung der Gesellschaftstheorie, 

Darmstadt. 

Neuhouser, Frederick, 2000: Foundations of Hegel's Social Theory: Actualizing Freedom, Cambridge. 

Popper, Karl R., 1945: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde. Bd. 2: Falsche Propheten: Hegel, Marx 

und die Folgen, 7. Aufl. mit weitg. Verbesserungen. u. neuen Anhängen, Tübingen 1992. 

Schmidt, Steffen, 2010: Moderne Sittlichkeit? Vorschlag zur Neuaufnahme des Sittlichkeitskonzepts im 

Anschluss an Hegel. In: Eichenhofer, Eberhard/Vieweg, Klaus (Hrsg.): Bildung zur Freiheit. Zeitdi-

agnose und Theorie im Anschluss an Hegel, Würzburg, S. 47–62. 

Talmon, Jacob L., 1952: Die Geschichte der totalitären Demokratie. Bd. 1: Die Ursprünge der totalitären 

Demokratie, hrsg. u. eingeleitet von Uwe Backes, Göttingen u.a. 2013. 

Taylor, Charles, 1978: Hegel’s Sittlichkeit and the Crisis of Representative Institutions. In: Yovel, 

Yirmiahu (Hrsg.): Philosophy of History and Action, Dordrecht, S. 133–154. 

Taylor, Charles, 1979a: Atomism. In: Ders, 1999: Philosophy and the Human Sciences. Philosophical 

Papers Vol. 2, Cambridge, S. 187–210. 

Taylor, Charles, 1979b: Der Irrtum der negativen Freiheit. In: Ders., 1992: Negative Freiheit? Zur Kritik 

des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M., S. 118–144. 

Taylor, Charles, 1983: Hegel, Frankfurt a.M. [engl. Orig. 1975]. 

Taylor, Charles, 1989: Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitarismus. 

In: Honneth, Axel (Hrsg.), 1995: Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen Grundlagen 

moderner Gesellschaften, 3. Aufl., Frankfurt a.M., S. 103–130. 

Taylor, Charles, 1990: Institutions in National Life. In: Ders., 1993: Reconciling the Solitudes. Essays on 

Canadian Federalism and Nationalism, hrsg. von Guy Laforest, Montreal u.a. 

Taylor, Charles, 1991: Die Beschwörung der Civil Society. In: Ders., 2002: Wieviel Gemeinschaft 

braucht die Demokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 64–92. 

Taylor, Charles, 1992: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? In: Ders., 2002: Wieviel Gemein-

schaft braucht die Demokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 11–29. 

Taylor, Charles, 1993: Liberale Politik und Öffentlichkeit. In: Ders., 2002: Wieviel Gemeinschaft brauch 

die Demokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 93–139. 

 



61 

Tilman Reitz 

Die katholische Ethik und der Geist des Sozialismus 

Charles Taylors frühe Marx-Rezeption 

Der Titel dieses Beitrags ist bewusst ein Stück zu hoch gehängt: Man kann bei Tay-

lor nicht wirklich von einer Marx-Rezeption sprechen. Zwar erwähnt er den Namen 

Marx in seinen frühen Texten häufiger – zumeist austauschbar mit „Marxism“ –, 

aber konkrete Bezugnahmen oder gar wörtliche Zitate sind dünn gesät. Überwiegend 

bleibt es bei summarischen Einordnungen und Abgrenzungen. Daher ist entgegen 

der Ansichten einiger Forscher nicht leicht zu sehen, inwiefern „Marxist ideas“ 

Taylor „in a most fascinating fashion in both his metaphysical and social views“1 

beeinflusst haben, worin seine „long history of sympathy, albeit critical, with the 

more humanist side of Marx’s and Marxist writings“2 bestehen mag und ob man ihm 

überhaupt ein (ambivalentes) „Verhältnis zu Marx“3 zuschreiben kann. Methodisch 

dürfte das darauf hinauslaufen, dass man Taylors textfernen Vermutungen, Unter-

stellungen und Extrapolationen zu Marx weitere (zu seiner Marx-Verarbeitung) 

hinzufügt. 

Dennoch gibt es gute Gründe, das fragliche Verhältnis näher zu betrachten. Ers-

tens kann man so einem verbreiteten Schweigen begegnen; in den ausgedehnten 

Diskussionen zu Taylor ist seine intellektuelle Frühgeschichte in der britischen Neu-

en Linken kaum präsent.4 Zweitens ist der Stil seiner (Nicht-)Befassung mit Marx 

oder dem Marxismus exemplarisch für ein ideengeschichtliches Vorgehen, das sich 

seine Themen von oben herab zurechtlegt – eine Analyse kann sowohl andere Marx-

Einordnungen als auch Taylors spätere Geistesgeschichten kritisch zu lesen helfen. 

Trotzdem setzt er sich in den angesprochenen Texten drittens ernsthaft mit einer 

sachlichen Frage auseinander: den Aussichten eines nicht-sowjetischen, nicht-

staatsautoritären Sozialismus. Im Lauf dieser Reflexion, die man recht genau von 

1957 (Taylors ersten Reaktionen auf Edward Thompsons humanistischen Sozialis-

mus) bis 1975 (der Publikation seines Hegelbuchs, mit einem längeren Abschnitt zu 

                                                        
1  Berlin 1994, S. 2. 

2  Fraser 2007, S. 2. 

3  Rosa 1998, S. 38. 

4  Die im ersten Absatz genannten Beiträge sind fast schon das ganze Feld; als weitere wichtige 

Ausnahme vgl. die saubere Argumentation von Nicholas Smith 2002, S. 172-183, und den unten 

erwähnten (allerdings wenig an Taylor interessierten) Beitrag von Wendy Brown 2010. 



62 

Marx) datieren kann, polt er seine Kapitalismuskritik erkennbar von diesseitiger 

Wohlfahrt auf protoreligiöse Sinnerwartungen um. Da beides zudem unter dem Titel 

‚Gemeinschaft’ geschieht,5 kann man hier Argumente entstehen sehen, die bis in 

Taylors A Secular Age und die vielleicht postsäkulare Gegenwart wichtig bleiben. 

Die Gliederung meines Beitrags orientiert sich locker an diesen Punkten. Zum 

ersten Komplex, Taylors Anfängen in der Neuen Linken, werde ich nur einige Rah-

menangaben zusammenstellen und Themen einkreisen. Der zweite Punkt, sein me-

thodischer Umgang mit Marx bzw. dem Marxismus, wird textnäher (allerdings 

exemplarisch) auszuführen sein. Die Analyse lässt schließlich nach den Gründen für 

festgestellte Auslassungen und Verzerrungen fragen, die dann im dritten Block zu 

erörtern sind. Was beide Teile verbindet, kann vielleicht eine Frage verdeutlichen, 

die meinen Obertitel präzisiert: Welche marxschen und marxistischen Gedanken 

muss man aktiv ausblenden, um einen Sozialismus zu erhalten, der gleitend in eine 

katholische Gemeinschaftsethik übergehen kann? 

1. Etwa neun der zwölf ersten, zwischen 1957 und Anfang 1960 publizierten Texte 

von Taylor haben Marxismus, Sozialismus und Staatssozialismus zum Thema. Zieht 

man Besprechungen und semitheoretische Texte (darunter die thematischen Rand-

fälle einer Popper-Rezension und eines Berichts über 1956 aus Ungarn geflüchtete 

Studenten) ab, bleiben fünf bis sechs von acht Aufsätzen (mit dem Grenzfall Can 

Political Philosophy Be Neutral? von 1957, in dem der Marxismus nur ein zentrales 

Beispiel darstellt). Die Aufsätze sind teilweise nicht lang und schließen Debattenbei-

träge ein – aber sie lassen sich gut als Bemühung lesen, eine eigene theoretisch-

politische Position zu gewinnen. Dazu passt der von Taylor mit gestaltete Kontext, 

die Zeitschrift Universities and Left Review, die zusammen mit dem New Reasoner 

(in dem ebenfalls einer der einschlägigen Aufsätze erscheint) 1960 in der New Left 

Review aufgeht. Bei Universities and Left Review war Taylor Gründungsmitglied, 

und in der New Left Review arbeitete er mit, bis er 1961 nach Kanada zurückkehrte;6 

in der ursprünglich aktivierenden Bewegung, der Campaign for Nuclear Disarma-

ment, war er seit 1954 engagiert.
7
 Ein Hauptthema dieser Phase ist die doppelte 

Frontstellung zu Stalinismus und Sozialdemokratie. An der einen Front will Taylor 

über die Abgrenzungsbemühungen E. P. Thompsons hinausgehen, da sie nicht in 

                                                        
5  Nicht alle einschlägigen Texte Taylors verbinden alle drei Motive. Ein Aufsatz zu den komplemen-

tären Mängeln von Kapitalismus und Sozialismus stellt den Marxismus zwar als Gemeinschaftsleh-

re in die Tradition Rousseaus (Taylor 2002, S. 17), bietet aber keine religiöse Interpretation an. 

6  Das Editorial der Ausgabe I/12 (November/Dezember 1961) verabschiedet ihn aus der Redaktion 

und hält fest, dass er korrespondierendes Mitglied bleibt. 

7  Smith 2002, S. 12ff. 



63 

Betracht ziehen, inwiefern marxistische Lehren selbst autoritär nutzbar sind. Neben 

dem erwähnten „Humanismus“8 bietet dafür auch die Rolle der Intellektuellen An-

lass.9 An der anderen Front argumentiert Taylor selbst sozialistisch: Er bestreitet 

entschieden die Ansicht der Labour Party, dass der Wohlfahrtsstaat den Kapitalis-

mus gezähmt hat; für ihn wird er im Westen nur optimiert und bleibt untragbar, 

solange Profitmotive statt gemeinsamer Zwecke bestimmen, wie der gesellschaftli-

che Reichtum verwendet wird.10 Ein direkt angrenzendes Themenfeld bilden Sinn-

verlust, privatisierte Lebensaussichten, Konformismus und „Entfremdung“ in der 

kapitalistischen, aber auch allgemein in der industriellen Moderne.11 

Hier setzt eine Folge eigenständigerer, allerdings weiter verstreuter Aufsätze Tay-

lors zu Marxismus und Sozialismus an. Zentral sind drei Texte: erstens ein Sammel-

band-Beitrag mit dem Titel Marxism and Empiricism12, der erläutert, weshalb der 

Marxismus (in Taylors Wahrnehmung) in der britischen Philosophie sowie Wissen-

schaft insgesamt randständig ist; zweitens der Essay From Marxism to Dialogue 

Society13, in dem Taylor das weiterhin bejahte Bedürfnis nach Gemeinschaft auf 

inzwischen angenommene spirituelle Bedürfnisse jenseits des Marxismus bezieht; 

schließlich der Text Socialism and Weltanschauung14, der an der gleichen Stelle 

ansetzt, aber die Bemühung um eine genuin sozialistische Weltdeutung verteidigt. In 

diesen Aufsätzen werden die Weichen gestellt. Taylor begreift den Marxismus als 

sozialtheoretische Geschichtsphilosophie, er schreibt ihm das Ziel eines gänzlich 

konfliktfreien Zusammenlebens zu, er ordnet ihn der „expressivistischen“ Strömung 

in der Moderne zu, die rationaler Naturbeherrschung ausgleichend die Selbstdarstel-

lungen und -konstruktionen der Menschen entgegensetzt – und er blendet zuneh-

mend das Gebiet ökonomischer Analyse aus.15 Die schließlich in Taylors Hegelbuch 

zusammengestellten Marx-Zitate16 unterstützen diese Tendenzen. Sie stammen we-

sentlich aus Marx’ Frühschriften, sollen darin eine Fortsetzung Hegelscher und 

romantisch-‚expressivistischer’ Ansätze belegen und helfen eine direkte Linie von 

diesen Befreiungsideen in die „Marxist societies“17 des Ostblocks zu ziehen. Damit 

                                                        
8  Taylor 1957b. 

9  Taylor 1957a. 

10  Taylor 1960. 

11  Taylor 1958, 1960. 

12  Taylor 1966. 

13  Taylor 1968. 

14  Taylor 1974. 

15  Vgl. Smith 2002, S. 182. 

16  Taylor 1975, S. 547-558. 

17  Ebd., S. 558. 



64 

ist die Arbeit getan, auf die Taylor in späteren Darstellungen des Marxismus und 

seiner wachsenden Differenzen zu ihm nur noch zurückgreifen muss.18 

2. Der gegebene Überblick legt es nahe, genauer nach Taylors Textgrundlage zu 

fragen. Welche Formulierungen und Argumente von Marx hat er im Blick, wie liest 

er sie, welche marxistischen Autoren zieht er ergänzend heran? Die Antwort fällt 

wie gesagt nicht ganz leicht, weil Taylor in der gesamten interessierenden Phase, vor 

1975, kaum mit nachvollziehbaren Textbezügen arbeitet. What’s Wrong With Capi-

talism? etwa nimmt kein einziges Mal explizit auf Marx Bezug. Das Grundargument 

erinnert stark an Das Kapital: „In a capitalist society [...] conditions of survival are 

such that a firm must either make profit or go under; and, more important, the moti-

vation for growth, for better or more production, is the prospect of greater profit and 

hence the accumulation of capital.“19 Statt Marx oder einer anderen ökonomischen 

Theorie kommen im Kontext aber nur politische Programme zu Wort. Unschärfen 

dieser Art werden bedenklicher, wenn es um schwierige Deutungen, etwa von Marx’ 

Position zu Demokratie, Menschen- und Bürgerrechten geht. Um sie zu rekonstruie-

ren, bietet sich ein Verfahren an, das vorhandene auf fehlende Textbezüge bezieht. 

Wo Taylor doch einmal sagt, welche Formulierung, welcher Text oder Autor ge-

meint ist, lässt sich am besten sehen, was fehlt. Mit diesem Verfahren will ich den 

frühen Beitrag Marxism and Humanism, die sympathisierende Darstellung Marxism 

and Empiricism sowie den Abstoßungsaufsatz From Marxism to Dialogue Society 

genauer betrachten. 

Der erste Text ist der philologisch dichteste; er enthält auf sechs Seiten drei 

Marx-Zitate aus drei verschiedenen Schriften. Taylor belegt damit seine Zweifel an 

Thompsons These, dass der Stalinismus Marx’ ursprüngliche Hochschätzung han-

delnder, Zwecke setzender, schöpferischer Individuen zugunsten eines ökonomi-

schen Automatismus durchgestrichen habe. Das Gegenargument hat zwei Aspekte. 

Einerseits zeigt Taylor treffsicher, dass der Stalinismus durchaus schöpferische, 

zielgerichtete menschliche Aktivität kannte, aber nur von Seiten der Partei und ihrer 

Führer, sodass sich eine Kopplung von „extreme economic determinism and [...] 

unbridled voluntarism“ ergebe.20 Diese Figur wird unmittelbar als Marx sehr fern 

(bzw. „foreign to Marxism“) beurteilt: „Marx [...] saw man as both limited and able 

to transcend limits, as both conditioned and creative, as inseparably one and the 

other.“21 Im zweiten Teil seines Arguments will Taylor jedoch zeigen, dass die de-

                                                        
18  Taylor 1978 und 1989. 

19  Taylor 1960, S. 8. 

20  Taylor 1957b, S. 93. 

21  Ebd. 



65 

terministisch-voluntaristische Kippfigur bei Marx zumindest angelegt ist – in der 

„conception of the proletariat, as the class, that is the suppression of all classes, the 

locus of Communism as a living force, and not simply as a system of ideas“.22 Dafür 

zieht er eine Stelle aus der Deutschen Ideologie und einen Halbsatz aus dem Kom-

munistischen Manifest heran. Der erste, bekannte Beleg lautet im deutschen Origi-

nal: „Der Kommunismus ist für uns nicht ein Zustand, der hergestellt werden soll, 

ein Ideal, wonach die Wirklichkeit sich zu richten haben [wird]. Wir nennen Kom-

munismus die wirkliche Bewegung, welche den jetzigen Zustand aufhebt.“23 Taylor 

merkt zu Recht an, dass diese Bewegung trotzdem politische Akteure benötigt, etwa 

eine die Arbeiterklasse organisierende und anführende Partei. Und er ergänzt, dass 

Marx Gruppen, die der erwünschten Entwicklung im Weg stehen, zuweilen mit 

harten Worten beschreibt, so – im zweiten angeführten Zitat – das „Lumpenproleta-

riat“ als „passive Verfaulung der untersten Schichten der alten Gesellschaft“.24 Die 

mögliche (explizit als nicht zwingend dargestellte) Schlussfolgerung lautet, dass 

solche Gruppen im Dienst der historischen Befreiung gewaltsam aus dem Weg ge-

räumt werden müssen: „‚Mankind’ is still mankind, even shortened by several 

heads.“25  

Es fällt unmittelbar auf, dass die Belege ihren Zweck nicht ganz erfüllen. Sie re-

den weder von der Arbeiterklasse noch von der Rolle der Partei, ganz zu schweigen 

vom Umgang mit politischen Gegnern. Marx’ Frühschriften hätten mehr und deutli-

cheres Material geboten.26 Vor allem fehlen jedoch Äußerungen, die einen theoreti-

schen Kontext bilden könnten: über die Rolle von Ideologen in hierarchischen Ver-

hältnissen (das Hauptthema der Deutschen Ideologie), über die Gewaltstruktur jedes 

Staates (die Marx später etwa in seinen Randglossen zum Gothaer Programm der 

deutschen Arbeiterpartei diskutiert), über das schwierige Unterfangen, aus zersplit-

terten Klassenlagen politische Bündnisse zu bilden (das Problem des Achtzehnten 

Brumaire, dem zufolge die Menschen ihre Geschichte selbst machen, aber nicht 

unter selbst gewählten Bedingungen). Wenn es Taylor nur darum ging, zu zeigen, 

welche ungefähr passenden Formeln stalinistische Ideologen bei Marx finden konn-

                                                        
22  Ebd., S. 95. 

23  MEW 3, S. 35 (Herv. im Orig.); Taylor 1957b, S. 95. 

24  MEW 4, S. 28; Taylor 1957b, S. 97. 

25  Ebd. 

26  Zu denken wäre vor allem an die sehr frühe Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphiloso-

phie, an deren Ende Marx bekanntlich eine Gruppe entdeckt, „welche sich nicht emanzipieren 

kann, ohne sich von allen übrigen Sphären der Gesellschaft und damit alle übrigen Sphären der Ge-

sellschaft zu emanzipieren, welche mit einem Wort der völlige Verlust des Menschen ist, also nur 

durch die völlige Wiedergewinnung des Menschen sich selbst gewinnen kann. Diese Auflösung der 

Gesellschaft als ein besonderer Stand ist das Proletariat.“ (MEW 1, S. 390; Herv. im Orig.) Das ist 

allerdings die erste Formulierung einer Idee, nicht ihre Entwicklung.  



66 

ten, sind seine Assoziationen wohl ausreichend – nicht aber, wenn er ernsthaft prü-

fen wollte, was Marx zu Voluntarismus, Determinismus und unvermeidlichen Op-

fern zu sagen hat. 

Die Rekonstruktion Marxism and Empiricism stellt diese Fragen eindeutig nicht 

und kann daher gut mit nur einem Marx-Satz auskommen, der sechsten Feuerbach-

These27 – immerhin dem einzigen Zitat im ganzen Text. Angestrebt ist ein Theo-

rienvergleich; die angenommene „relative absence of Marxism from the British 

intellectual scene“28 wird tastend dadurch erklärt, dass er nicht zum dominanten 

Empirismus passt: „Marxist historicism is [...] incomprehensible to the empiricist 

mind.“29 Im Einzelnen zeichnet Taylor (der Poppers Begriff ‚historicism’ in seiner 

Rezension des Buchs noch abgelehnt hatte)30 eine marxistische Geschichtsauffas-

sung nach, die für Anhänger von Individuen und Sinnesdaten zu kollektivistisch, zu 

teleologisch und zu holistisch ist. Auf der ‚marxistischen’ Seite des Vergleichs 

finden sich entsprechend Aussagen, die nicht jede Marxistin teilen würde: „the goal 

to which history is moving is a society in which men have at last achieved control 

over nature [...] and their own destiny, that is, history. [...] The different collective 

goals which societies have set themselves in history are therefore represented by 

Marxists as approximations to one final goal, as groping attempts to define it which 

have come as near as is possible in the conditions.“31 Louis Althusser hat zur glei-

chen Zeit das Gegenteil alles dessen (nämlich die Ablehnung jeder Teleologie) als 

marxistische Lehre dargestellt. Taylor musste das nicht sofort wissen, doch es fällt 

auf, dass er nicht einmal mögliche marxistische Gegenmeinungen diskutiert – auch 

Thompson hätte sich im gezeichneten Bild wohl nicht erkannt. Eine Ambivalenz 

wird allein in der marxistischen Stellung zur Moral erahnbar, die laut Taylor sowohl 

als Moralisierung der Geschichte wie auch als Ablehnung aller Ethik erscheinen 

könnte; auch hier bietet er aber eine Vereindeutigung, die das verbreitete „misunder-

standing concerning Marxian morality“ zu vermeiden hilft: „Marxist morality can be 

said to be founded on one fact or alleged fact, viz. that the human essence is as Marx 

defines it“.32 Das reibt sich zwar mit der zitierten Feuerbachthese, die gerade kein 

Wesen des Menschen definieren will, sondern offen auf die gesellschaftlichen Ver-

                                                        
27  „Feuerbach löst das religiöse Wesen in das menschliche Wesen auf. Aber das menschliche Wesen 

ist kein dem einzelnen Individuum innewohnendes Abstraktum. In seiner Wirklichkeit ist es das 

Ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse.“ (MEW 3, S. 534) 

28  Taylor 1966, S. 245. 

29  Ebd., S. 241. 

30  Schon die (Poppers Titel erweiternde) Überschrift der Besprechung ist klar: „The Poverty of the 

Poverty of Historicism“ (Taylor 1957c); inhaltlich kritisiert Taylor liberale Kampfrhetorik und ei-

nen unbrauchbaren Hauptbegriff. 

31 Taylor 1966, S. 239. 

32  Ebd., S. 245. 



67 

hältnisse verweist – doch eine vom geschichtlichen Endziel gedachte „teleological 

notion of human nature itself“33 passt besser in Taylors Gesamtdeutung. 

Das Hauptproblem des Textes liegt an anderer Stelle. Man fragt sich fast durch-

gängig, über welche Marxisten Taylor eigentlich spricht. Bereits seine Eingangsdi-

agnose hat gespenstische Züge. Der Marxismus, so liest man, sei in England wäh-

rend der 1930er kurz wichtig gewesen, inzwischen aber nur noch bei einer Gruppe 

von Historikern relevant (Taylor nennt bloß Christopher Hill, ergänzen kann man 

etwa Eric Hobsbawm, Thompson und für die Wirtschaftsgeschichte Maurice Dobb). 

Mit keinem Wort erwähnt er dagegen seinen eigenen Herkunftskontext, die New Left 

Review. Dort schreiben, während Taylor das marxistische Geschichtsbild rekonstru-

iert, etwa Perry Anderson, Stuart Hall, Hobsbawm, Crawford B. Macpherson, Ralph 

Miliband und Raymond Williams – namhafte Intellektuelle, deren Wirkungsge-

schichte bis in die Gegenwart reicht. Nimmt man hinzu, dass für die behauptete 

Inkompatibilität zum britischen Denken auch keine kontinentalen Autoren herange-

zogen werden, ergibt sich ein Marxismus ohne Marxisten. Einem solchen Gebilde 

kann man klarer Weise alles Mögliche zuschreiben. 

Taylor nutzt die gewonnenen Konstruktionsfreiheiten, indem er sein Marxismus-

bild in eine größere, begrifflich zunehmend verselbstständigte Erzählung der Mo-

derne und ihrer Probleme einträgt. Die Grundfrage lautet hier, wie man an den 

Errungenschaften der Aufklärung festhalten kann, ohne bei einer bloß technischen 

Rationalität zu landen, der viel vorzuwerfen ist: „that it cuts man off from his living 

relation to nature, that it cuts him off from his relations of meaningful solidarity with 

other men, that it cuts him off from his own nature, crushes his individuality, blunts 

his creativity, kills his spontaneity“.34 Die wichtigste Lösungsaussicht bzw. die Aus-

sicht auf Ausgleich behandelt Taylor wie erwähnt unter dem (Isaiah Berlin entliehe-

nen) Titel ‚Expressivismus’ oder einfach „expression“: „a concept of human activity 

as being the expression through change of self or surroundings of an inner nature“35, 

kürzer: „action seen as expressing an essence“.36 Genauer (bzw. überhaupt nachvoll-

ziehbar, weil nicht ständig das definiendum im definiens auftaucht)37 wird die Be-

griffsbestimmung erst, als Taylor auch den Marxismus unter die Theorien menschli-

chen Selbstausdrucks einordnet: „Marxism follows Hegel in casting this notion in a 

                                                        
33  Ebd. 

34  Taylor 1968, S. 150. 

35  Ebd., S. 151. 

36  Ebd. 

37  Auch in anderen Texten bestimmt Taylor den Expressivismus dadurch, dass er etwas ausdrückt: 

„Human life is seen as the external expression of man’s potential.“ (Taylor 1974, S. 49) Statt wech-

selnder Substantive (nature, essence, potential) könnten vielleicht Äquivalente für das Verb ‚to ex-

press’ die Begrifflichkeit klarer machen. 



68 

rigorously non-dualist form, such that the essence cannot properly said to be until 

expressed in an external reality. Thus, for Marx, man can be said to construct his 

own nature by transforming his environment and thus himself.“38 Die Spaltungen 

der Moderne sind damit eine kollektive Selbstentfremdung und können geschicht-

lich-sozial überwunden werden. Genau hier setzt jedoch Taylors Widerspruch ein. 

Für ihn enthält der Ausdrucksmarxismus nicht bloß das unerfüllbare Versprechen 

„of complete reconciliation of man to other men, his creation and himself, all in one 

act“39 – er vernachlässige auch völlig die außermenschlichen Realitäten, von denen 

uns der Prozess der technologischen Aufklärung ebenfalls abkoppelt: „less-than-

human nature“, etwa Pflanzen und Tiere, sowie „more-than-human reality“40, das 

Letzte, Heilige, Göttliche. Da der Marxismus diese Instanzen nicht anerkennt, hat er 

zwar einiges gegen private ökonomische Verfügungsmacht zu sagen, nicht jedoch 

gegen die Privatisierung von Lebenssinn in einer „technological society [...] which 

tends to be void of public meanings“.41 

Die sachliche Differenz dürfte dieses Mal auf einer zutreffenden Deutung beru-

hen: Marx und die allermeisten Marxisten sind tatsächlich der Auffassung, dass 

einigermaßen frei zusammen lebende Menschen kein Bedürfnis nach Religion haben 

werden – und sehen sich und andere in der Lage, bereits gegenwärtig die religiöse 

Ideologie abzustreifen. Ansonsten stellt sich aber nicht nur die übliche Frage nach 

Textbezügen, sondern auch die, wozu die gewählte Theorie dienen soll. Taylor 

macht ‚den Marxismus’ für ein Problem zuständig, für das er ihm anschließend die 

Kompetenz und sogar das Interesse abspricht. Selbstverständlich gibt es Marxisten, 

die modernisierungs-, aufklärungs- und sogar vernunftkritisch argumentieren – viel-

leicht schon William Morris und einige Guild Socialists, sicher Vorläufer und Ver-

treter der Frankfurter Schule wie Lukács, Kracauer, Horkheimer, Adorno und Mar-

cuse. Doch ihre Werke und Argumente kommen in Taylors Text wieder einmal 

nicht vor, teils weil sie ihm noch nicht zugänglich sind (die Dialektik der Aufklärung 

erscheint erst 1969 im offiziellen Neudruck und erst 1972 in englischer Überset-

zung), teils weil er sie offenbar noch nicht als relevant wahrnimmt (wie Lukács’ 

Geschichte und Klassenbewusstsein, Horkheimers Eclipse of Reason oder Marcuses 

One Dimensional Man).42 Im komfortablen historischen Rückblick kann man fest-

stellen, dass sie sein Problem auf beiden Seiten gelöst hätten: Sie äußern ein ähnli-

                                                        
38  Taylor 1968, S. 152. 

39  Ebd., S. 153. 

40  Ebd., S. 175. 

41  Ebd., S. 173. 

42  Zu Marcuse äußert sich Taylor später kritisch (Taylor 1970), Adorno diskutiert er in den Sources of 

the Self als Ästhetiker (vgl. Fraser 2007, S. 95-110) 



69 

ches Unbehagen an der Zivilisation wie Taylor, und sie suchen in ähnlichen Feldern 

nach Lösungen – im menschlichen Naturverhältnis, nicht selten auch in den abge-

werteten Beständen von Religion und Metaphysik. Die so gewonnen Konzeptionen 

ließen sich sinnvoll auf die Kernfragen des Aufsatzes beziehen. In dem ‚Marxis-

mus’, den Taylor selbst anbietet, korrespondiert diesen Fragen dagegen kaum mehr 

als das Thema ‚Privatisierung’ und der fragwürdige Einordnungsbegriff des ‚Aus-

drucks’. 

In dem späteren Aufsatz über Weltanschauung43 und den Marx-Passagen von He-

gel44 bringt Taylor die gewonnene Position in eine elegantere Sprache und reichert 

sie mit einigen weiteren Belegen an. Sie sollen hier nicht mehr durchgegangen wer-

den. Es ist jedoch anzumerken, dass Taylor im Hegelbuch die Selektivität seiner 

Lektüre offenlegt. Bevor er dort vom frühen Marx zum Marxismus-Leninismus 

kommt, hält er fest: „The position I outlined above is drawn from the Paris Manu-

scripts of 1844, complemented with a few details from the Manifesto.“45 Er hält 

dieses Vorgehen, mit dem er nahezu alle politischen und ökonomischen Analysen 

von Marx ausklammert, für unproblematisch: „The conflict between the ‘scientific’ 

stance of mature Marx and his expressivist transposition of Hegel is in the mind of 

later commentators, and in this they are probably more clairvoyant than Marx. But it 

is an unjustified projection to attribute this sense of incompatibility to Marx himself. 

The fact is that from the beginning, his position was a synthesis between the radical 

Enlightenment, which sees man as capable of objectifying nature and society in 

science in order to master it, and the expressivist aspiration to wholeness.“46 Das lädt 

einen letzten methodischen und einen sachlichen Kommentar ein. Zum einen äußert 

sich hier offen Deutungswillkür: Die bestätigten Erkenntnisfortschritte eines Autors 

beiseite zu schieben, weil sie seinem unterstellten Selbstbild nicht entsprechen, ist 

grob fahrlässig, und als Ziel erweist sich unmittelbar Taylors eigene, inzwischen als 

‚fact’ auftretende Ausdrucksbegrifflichkeit. Inhaltlich kommt er damit jedoch auf 

eine Art ursprüngliche Einsicht zurück: Gerade der junge, utopische, philosophische 

Marx eignet sich schlecht als Alternative zu einem totalitären Staatssozialismus – 

denn er geht in der Tat aufs Ganze. Eine entsprechende Kritik des ‚marxistischen 

Humanismus’ hätte eine saubere Ausführung verdient gehabt. 

3. Es bleibt zu sehen, inwiefern Taylors nichtmarxistischer Sozialismus eine Positi-

on eigenen Rechts darstellt. Da ich es anders als Taylor nicht für die Aufgabe aka-

                                                        
43  Taylor 1974. 

44  Taylor 1975. 

45  Ebd., S. 551. 

46  Ebd. 



70 

demischer Texte halte, ethisch-politische Orientierungen zu geben, werde ich mich 

dabei auf eine Explikation seiner Neuerungen beschränken und ihre Konsequenzen 

herausstellen. Sie fallen, wie werkgeschichtlich bekannt ist, katholisch aus. 

Ein Rahmen ergibt sich, wenn man Taylors frühe Beantwortung der Frage What’s 

Wrong With Capitalism? mit den Texten zur Dialogue Society und sozialistischen 

Weltanschauung vergleicht. Taylors erster Ansatz ist klar: Die Menschen in einer 

auf Profit ausgerichteten Gesellschaft sind nicht in der Lage, gemeinsam gewählte 

Zwecke zu verfolgen. Ob es um Mittel für Wohnungen, Krankenhäuser oder Er-

ziehung geht, „the really vital choices we are discussing here are forever excluded 

from the realm of ‘free’ choices. The notion that we could go about setting our basic 

social priorities via the market as consumers is nothing short of absurd.“47 Eine 

Stärkung des Sozialstaats wird diese Situation allenfalls sehr begrenzt ändern, denn 

sie stößt auf die Gegenwehr der Unternehmen, deren Steuern der Staat benötigt und 

die ihrerseits auf Akkumulation festgelegt sind: „The brute fact about the profit 

system is that it resists any planning which would take the real decisions about the 

allocations of resources away from it.“48 Die einzige echte Alternative liegt daher in 

einem „system primarily based on common ownership“.49 Diese Position vertritt 

Taylor auch noch 1968, selbst wenn er der liberalen Gesellschaft nun mehr vernünf-

tige Reaktionen auf Probleme wie Umweltzerstörung zutraut. Er stellt den gemein-

samen Handlungszielen jedoch wie gesehen eine andere Problematik zur Seite, zu 

der die marxistische Linie für ihn wenig sagen kann: „The privatisation of life. This, 

of course, is the liberal dream, so we are in the heart of the ideological debate in 

western society. The privatisation of life is the open society, where individuals 

choose, from a counter stocked with an ever larger variety of life-styles, their private 

pattern.“50 In diesem Traum sieht Taylor eine Reihe von Schwierigkeiten, für die 

Entfremdung von den anderen, nicht- und übermenschlicher Realität nur die allge-

meine Formel bildet. Im Horizont privatisierter Sinngebung verlieren wir unter an-

derem die Ressourcen für Solidarität, den Bezug zu einer gemeinsamen Vergangen-

heit, Muster zur Bewältigung von Übergängen und Lebenskrisen, Grundlagen unse-

rer Identität und den Sinn für die „broader world“ insgesamt.
51

 Helfen könnte für 

Taylor nur das gebende und nehmende Verhältnis zu einer Gemeinschaft, die sich 

bis auf Bezüge zu letzten Dingen erstreckt: „the exigencies of creating a really socia-

list society, one where a technological civilisation can express authentic public me-

                                                        
47  Taylor 1960, S. 9. 

48  Ebd., S. 10. 

49  Ebd., S. 11. 

50  Taylor 1968, S. 168. 

51  Ebd., S. 169. 



71 

anings, go further than just abolishing private ownership of the means of production. 

It means the creation of a community with which men can identify, with which they 

can maintain a recipient/donor relation constitutive (in part) of their identity. But a 

community of this kind must help to link men to what they consider to be the ulti-

mate realities, otherwise it will appear to them as being of secondary importance, of 

largely instrumental value, and not a community which can call forth a recipi-

ent/donor response.“52  

Damit ist offenkundig der Schritt vom Kommunismus zum Kommunitarismus 

vollzogen. Aus liberaler und marxistischer Perspektive scheint er freilich in einen 

Gemeinschafts-Alptraum zu führen. Es fällt zunächst schwer, Taylors Vision von 

der dichten Integration in traditionalen Gesellschaften oder totalitären Staaten zu 

unterscheiden. Sein einfacher, aber effektvoller Ausweg besteht darin, dass er 

grundsätzlich mehrere, konkurrierende und bündnisfähige kollektive Sinnhorizonte 

vorsieht. Bereits im Aufsatz zur Dialogue Society empfiehlt er beiläufig „the ultima-

te under any description, whether theistic or purely humanistic“.53 Seine Verteidi-

gung der sozialistischen Weltanschauung hat dann die Pointe, dass es viele davon 

gibt. Gegen die frei drehende Dynamik kapitalistischer Akkumulation – als deren 

Hauptproblem nun zerstörerisches Wachstum identifiziert wird54 – müssen sich nur 

Gruppen verbünden, die überhaupt substanzielle Kollektivziele haben: „Marxists, 

Christians, neo-Romantics and others might come to some agreement on the kind of 

shift in aspiration and ideal we need today. But without being linked to some such 

view of man and the ends of life, I doubt that a socialist movement can generate the 

power to make the changes it aims to encompass.“55 Die pluralistische Öffnung geht 

sogar so weit, dass die „original preoccupation of socialism“ Taylor heute als „eve-

rybody’s problem“ erscheint: „how to create a [...] society [...] in which men are 

maximally free agents, capable of choosing their own ends and acting effectively 

towards them, while preserving what are more and more seen to be man’s essential 

relations to other men, to the past, and to nature“.56 Das klingt nach guten Nachrich-

ten für die Sozialisten. Doch wenn man für einen Moment ausklammert, dass im 

Kontext weiter „common ownership and control of the means of production“ gefor-

dert wird,57 kann man Taylors Entwurf ebenso gut als frühe Kombination von Libe-

                                                        
52  Ebd., S. 174. 

53  Ebd., S. 169. 

54  Taylor hat sich früh für Umweltfragen interessiert und auch weiter an der Debatte um Grenzen des 

Wachstums beteiligt (vgl. Taylor 1976). Das macht seine Fortschrittskritik sachlich relevant. 

55  Taylor 1974, S. 55. 

56  Ebd., S. 53. 

57  Ebd., S. 47. 



72 

ralismus und Kommunitarismus lesen. In der umrissenen Weltanschauung ist nichts 

‚Sozialistisches’ mehr zu erkennen. 

Zu diesem Befund passt, dass Taylor zwanzig Jahre später die am Marxismus und 

Sozialismus erprobte Struktur ohne wesentliche Änderungen auf den Katholizismus 

übertragen kann. Auch in seinem Vortrag A Catholic Modernity? begreift er es als 

entscheidend, dass Menschen überhaupt eine substanzielle Verbindung zu einer auf 

letzte Dinge orientierten Gemeinschaft pflegen – und auch dort entschärft er den 

Anspruch dadurch, dass keine einzelne dieser Gemeinschaften das Geschehen be-

stimmt. Hinzu kommt, dass der Katholizismus nun in gewisser Weise Teil und Gan-

zes ist, nicht nur eine von vielen Glaubensgemeinschaften, sondern auch das Ange-

bot von „unity-across-difference“: „Human diversity is part of the way in which we 

are made in the image of God.“58  

Die realen Glaubensgemeinschaften der Gegenwart, inklusive Katholizismus, 

verhalten sich weniger großzügig zueinander und zu den Nichtgläubigen, als Taylor 

dies vorsieht. Sie setzen oft weiterhin auf „unity-through-identity“59 und streben ihre 

Lebensweisen gewaltsam als allgemeine zu etablieren. Man kann darin einen Beleg 

für Taylors häufig gegen Marx und den Marxismus gerichtete These sehen, dass 

Konflikte unabwendbar zum menschlichen Leben gehören. Man kann aber auch, wie 

Wendy Brown gegen Taylor vorgeschlagen hat,60 an die These des jungen Marx 

denken, dass es Religion geben wird, solange die Menschen in ihrer Lebensführung 

zwischen Privategoismus und sachlich vermittelter Fremdbestimmtheit lavieren. Sie 

wäre dann bloß zu erweitern: Unter den Bedingungen kapitalistischer Konkurrenz 

und Abhängigkeit lebt Religion nicht nur als „Privatschrulle“ fort,61 sondern auch 

als reaktives Bedürfnis nach starker gemeinschaftlicher Einbindung. Taylor hat den 

ersten, sozusagen protestantischen Komplex unter dem Titel „Privatisierung“ analy-

siert – für den zweiten, gleichsam katholischen Fall sind seine Schriften Symptome. 

Literatur 

Berlin, Isaiah, 1994: Introduction. In: J. Tully (Hrsg.), Philosophy in an Age of Pluralism. The Philoso-

phy of Charles Taylor in Question, Cambridge u.a., S. 1−3. 

Brown, Wendy, 2010: The Sacred, the Secular, and the Profane: Charles Taylor and Karl Marx. In: M. 

Warner/J. VanAntwerpen/C. Calhoun (Hrsg.), Varieties of Secularism in a Secular Age, Cambridge, 

Mass./London, S. 83−104. 

                                                        
58  Taylor 1999, S. 14f. 

59  Ebd. 

60  Brown 2010. 

61  MEW 1, S. 356. 



73 

Fraser, Ian, 2007: Dialectics of the Self. Transcending Charles Taylor, Exeter/Charlottesville.  

Marx, Karl, 1843: Zur Judenfrage. In: Ders./Friedrich Engels, Marx Engels Werke (=MEW), Bd. 1, 

Berlin/DDR 1956, S. 347−377. 

Marx, Karl, 1844: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung. In: MEW 1, Berlin/DDR 

1956, S. 378−391. 

Marx, Karl, 1852: Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte. In: MEW 8, Berlin/DDR 1960, S. 

111−207. 

Marx, Karl, 1875: Kritik des Gothaer Programms. In: MEW 19, Berlin/DDR 1962, S. 13−32. 

Marx, Karl, 1888: Thesen über Feuerbach. In: MEW 3, Berlin/DDR 1958, S. 533−535. 

Marx, Karl/Engels, Friedrich, 1845/46: Die deutsche Ideologie. In: MEW 3, Berlin/DDR 1958, S. 9−530. 

Marx, Karl/Engels, Friedrich, 1848: Manifest der Kommunistischen Partei. In: MEW 4, Berlin/DDR 

1959, S. 459−493. 

Rosa, Hartmut 1998: Identität und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles Taylor, Frank-

furt a.M./New York.  

Smith, Nicholas H., 2002: Charles Taylor. Meaning, Morals and Modernity, Cambridge. 

Taylor, Charles, 1957a: Socialism and the Intellectuals. In: Universities and Left Review 2 (Sommer), S. 

18−19. 

Taylor, Charles, 1957b: Marxism and Humanism. In: New Reasoner 2 (Herbst), S. 92−98. 

Taylor, Charles, 1957c: Can Political Philosophy be Neutral? In: Universities and Left Review 1 

(Frühjahr), S. 68−70. 

Taylor, Charles, 1958a: The Poverty of the Poverty of Historicism. In: Universities and Left Review 4 

(Sommer), S. 77−78. 

Taylor, Charles, 1958b: Alienation and Community. In: Universities and Left Review 5 (Herbst), S. 

11−18. 

Taylor, Charles, 1960: What's Wrong with Capitalism? In: New Left Review 2 (März/April), S. 5−11. 

Taylor, Charles, 1966: Marxism and Empiricism. In: B. Williams/A. Montefiore (Hrsg.), British Analytic 

Philosophy, London, S. 227−246. 

Taylor, Charles, 1968: From Marxism to the Dialogue Society. In: T. Eagleton/B. Wicker (Hrsg.), From 

Culture to Revolution: The Slant Symposium 1967, London, S. 148−181. 

Taylor, Charles, 1970: Marcuse's Authoritarian Utopia. In: Canadian Dimension 7, H.3 (Au-

gust/September), S. 49−53. 

Taylor, Charles, 1974: Socialism and Weltanschauung. In: L. Kolakowski/S. Hampshire (Hrsg.), The 

Socialist Idea: A Reappraisal, London, S. 45−58. 

Taylor, Charles, 1975: Hegel, Cambridge. 

Taylor, Charles, 1976: The Politics of the Steady State. In: A. Rotstein (Hrsg.), Beyond Industrial 

Growth, Toronto, S. 47−70. 

Taylor, Charles, 1989: Marxism and Socialist Humanism. In: R. Archer (Hrsg.), Out of Apathy: Voices 

of the New Left Thirty Years on, London, S. 59−78. 

Taylor, Charles, 1999: A Catholic Modernity? In: A Catholic Modernity? Charles Taylor’s Marianist 

Award Lecture, hrsg. v. J. L. Heft, New York, S. 13−37. 

Taylor, Charles, 2002: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? In: Ders., Wieviel Gemeinschaft 

braucht die Demokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 11−29. 



74 

Maike Weißpflug 

Zwei Wege der Versöhnung mit der Welt. 

Charles Taylor und Hannah Arendt 

Es ist beinahe verwunderlich, dass Charles Taylor und Hannah Arendt nicht häufiger 

im selben Atemzug genannt werden.1 Beide beschäftigen sich intensiv mit der Gene-

se der Moderne und der ihr inhärenten Probleme, beide arbeiten wesentlich histo-

risch und interpretierend – sie fragen sich, wie die soziale und politische Welt, in der 

wir heute leben, entstanden ist, wie die Entstehung und Beschaffenheit ihrer norma-

tiven Ausstattung verstanden und kritisiert werden kann. Für beide erfüllt das Erzäh-

len eine zentrale Rolle in der gesellschaftlichen Erzeugung von Wirklichkeit – und 

als eigene Arbeitsweise. Beide scheinen dabei Vertreter einer Theoriegattung zu 

sein, die man mit Michael Walzer als den „Pfad der Interpretation“2 bezeichnen 

kann: Sie konstruieren keinen idealen Maßstab zur Bewertung gesellschaftlichen 

Handelns, sondern versuchen die vorhandenen Ideen, Werte oder Mentalitäten zu 

verstehen und zu interpretieren. Diese Gemeinsamkeit beschreibt James Tully sehr 

treffend, wenn er Taylor und Arendt – neben einer ganzen Reihe anderer Theoretiker 

– zu Angehörigen einer „eklektischen“ Theoriefamilie macht, die sich durch eine 

praktische, kritische und historische Vorgehensweise auszeichne.3 

Sucht man im Werk Charles Taylors nach sichtbaren Einflüssen Hannah Arendts 

oder konkreten Bezugnahmen auf ihr Werk, sind die Funde zwar rar, aber auch 

aussagekräftig. An einer für sein eigenes Politikverständnis zentralen Stelle beruft 

sich Taylor ausdrücklich auf Arendt und die von ihr und Tocqueville geprägte re-

publikanische Demokratietheorie4. Das ist insofern bemerkenswert, da Arendt ge-

meinhin nicht als Statthalterin einer bestimmten Denktradition, sondern als isolierte 

                                                        
1 Ausnahmen sind etwa: Flügel-Martinsen 2008 und Redhead 2002. Beide vergleichen Arendt und 

Taylor direkt und punktuell miteinander, Flügel-Martinsen im Hinblick auf den gemeinsamen Be-

zug auf Aristoteles, Redhead hinsichtlich der Haltung zur Geschichte. 

2 Walzer 1990, vgl. dazu auch Flügel-Martinsen 2008, S. 70. 

3 Tully 2009, S. 20. 

4 Im Hinblick auf Arendt ist dieser Ausdruck etwas ungenau, unterscheidet sie doch, vor allem im 

Revolutionsbuch, recht scharf zwischen einer republikanischen und einer demokratischen Regie-

rungsform (vgl. Arendt 1974, S. 212f.). Dass Taylor dieser Unterscheidung nicht folgt, deutet be-

reits auf eine geringe, aber interessante Differenz in den beiden Denkhaltungen hin, auf die ich im 

Folgenden ausführlich eingehen werde. 



75 

„Denkerin ohne Geländer“5 gilt. Von dieser konkreten demokratietheoretischen und 

politischen Bezugnahme möchte ich ausgehen, um Nähen und Distanzen zwischen 

beiden Denkern auszuloten. Ich beginne mit dem Modell eines differenzorientierten 

Republikanismus, für das der Name Arendt in Taylors Augen steht und mit dem er 

sich selbst identifiziert (1.). Davon ausgehend werde ich die Arbeits- und Herange-

hensweise beider vergleichen. Sowohl Arendt als auch Taylor stellen das Verstehen 

und die Interpretation der sozialen Welt in den Mittelpunkt ihrer theoretischen Be-

mühungen (2.) und verfahren dabei historisch, jedoch auf recht unterschiedliche 

Weise. Taylors Umgang mit der Geschichte lässt sich als „affirmative Genealogie“ 

beschreiben, während Arendt eher eine Form fragmentarischer Geschichtsschrei-

bung betreibt. Die beiden historischen Arbeitsweisen können als unterschiedliche 

Form bzw. Haltung der Kritik beschrieben werden (3.). Lässt sich zwischen den 

Ansätzen von Arendt und Taylor zunächst Familienähnlichkeit feststellen, unter-

scheiden sich beide letztlich sowohl in ihrer politischen als auch theoretischen Hal-

tung stärker voneinander als zunächst angenommen. Während Taylor die Frage 

danach, was die gemeinsame Welt zusammenhält, aus dem Feld der Kultur und der 

Bedeutung geteilter Identität entwickelt und eine neue „große Erzählung“ für die 

Moderne herausarbeitet, hält Arendts solch eine vorpolitische, kollektive Identität 

für freiheitsgefährdend; in ihrem Denken steht das politische Handeln und die Frage 

nach der „institutionellen Verfassung der Freiheit“6 im Mittelpunkt, deren Elemente 

sie „perlentauchend“, d.h. fragmentarisch aus der Geschichte zu bergen hofft. Ein 

starkes und für politische Theoretiker mit kritischem Anspruch ungewöhnliches 

Motiv teilen beide jedoch: Es sind zwei Versuche, sich mit der Welt zu versöhnen. 

1. Republikanische Politik jenseits von Kant und Rousseau 

Die Stelle, an der Taylor sich klar und deutlich auf Hannah Arendt bezieht, findet 

sich in seinem Aufsatz Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie?.7 Es ist ein 

nahezu programmatischer Text, in dem Taylor seine eigene Auffassung einer demo-

kratischen Ordnung in kurzer und prägnanter Form darlegt und begründet. Er wen-

                                                        
5 So beschreibt sich Arendt auch selbst. In Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft schreibt sie 

etwa über ihre Arbeitsweise: „Zwischen den platt gewordenen Regeln des gesunden Menschenver-

standes, die keinem modernen Ereignis mehr adäquat sind, und der Verstiegenheit der Ideologien 

muß der Geschichtsschreiber seinen Weg zu finden versuchen, und das heißt auf viele liebgewon-

nene Gewohnheiten und Methoden verzichten. Er muß lernen, gleichsam ohne Geländer zu den-

ken.“ (Arendt 2005, S. 42). 

6 Förster 2009. 

7  Taylor 2002, S. 11-29. 



76 

det sich dabei gegen die zwei dominant erscheinenden Demokratiemodelle, die er 

die auf Schumpeter zurückgehende „ökonomische Theorie“ und die auf Rousseau 

zurückgehende „Theorie des Gemeinwillens“ nennt. Beide Ansätze spiegelten Tay-

lor zufolge zwar gewisse politische Erfahrungen in heutigen Gesellschaften wider, 

bildeten die demokratische Praxis und die sozialen Beziehungen der Bürger in ei-

nem demokratischen Gemeinwesen jedoch in keinem zufriedenstellenden Sinne ab. 

Die ökonomische Theorie gehe davon aus, dass die Demokratie ihre Basis in der 

Verwaltung und prozeduralen Verarbeitung individueller Interessen habe. Sie über-

sehe dabei etwas, das von alters her als zentrales Moment der Demokratie gegolten 

habe: dass sie diejenige politische Ordnung sei, in der sich die Bürger durch aktive 

Partizipation selbst regieren. Taylor betont, dass sein Argument an dieser Stelle 

nicht normativ oder moralisch in dem Sinne zu verstehen sei, dass die ökonomische 

Theorie ein wichtiges demokratisches Gut missachte, sondern dass sie vielmehr den 

Kern der Demokratie nicht richtig erfasse, nicht angemessen interpretiere – ein 

demokratisches Gemeinwesen, das einzig auf dem Management von Einzelinteres-

sen beruhe, würde schlicht nicht funktionieren, sondern recht bald erodieren. Der 

Sinn für das Gemeinsame sei die Kraft, ohne die eine stabile demokratische Ord-

nung nicht bestehen könne.8 Doch auch die Traditionslinie demokratischen Denkens, 

die im Anschluss an Rousseau genau dies ins Zentrum stellt, kritisiert Taylor. Eine 

Theorie, die davon ausgehe, dass die Demokratie im Kern der Ausdruck des Ge-

meinwillens sei, lasse nicht genug Raum für Differenz und Pluralität. Somit verfehle 

auch dieses Modell die Demokratie, die ohne Pluralität nicht gedacht werden kön-

ne.9 Taylor präferiert ein drittes Modell, das seiner Auffassung nach „dem Wesen 

einer lebendigen demokratischen Gesellschaft besser gerecht wird“10. Und an dieser 

Stelle kommt Hannah Arendt als Gewährsfrau ins Spiel. Bei ihr findet Taylor eine 

Theorie, die Differenz und Pluralität achte, ohne die Sphäre des Gemeinsamen 

durchzustreichen und die eine Auffassung des Gemeinsamen und der Politik habe, 

die den Einzelnen nicht notwendig dem Terror der Gemeinschaft unterwerfe. Die 

gemeinsame Identität gewinne die Gemeinschaft nicht, wie in der Rousseau‘schen 

Demokratie, aus dem einheitlichen Willen ihrer Mitglieder, sondern in gemeinsamen 

Institutionen und Verfahren, in einer geteilten Öffentlichkeit, die durch den politi-

schen Streit und die Differenzen überhaupt erst erzeugt wird. Taylor findet bei 

Arendt also eine alternative Beschreibung des Gemeinsamen der Demokratie; es 

entspringt dem gemeinsamen Engagement für die Welt; „nur die gemeinsame An-

strengung zählt und nicht die Einheitlichkeit von Motiven, Vergangenheit und Ab-

                                                        
8 Vgl. Taylor 2002, S. 16. 

9 Vgl. Taylor 2002, S. 19. 

10 Ebd. 



77 

stammung, den entscheidenden Prärequisiten des Nationalstaats.“11 An vielen Stel-

len in Taylors Text klingt sehr deutlich die Sprache und Begrifflichkeit Arendts an, 

wenn er die Sphäre des Gemeinschaftlichen beschreibt: „Der volle Reichtum ent-

steht erst, wenn all die verschiedenen Stimmen zusammengeführt werden und etwas 

schaffen, das in dem Raum zwischen ihnen existiert.“12 Der zweite Referenzautor, 

den Taylor neben Arendt nennt, ist Alexis de Tocqueville – was nicht verwundert, 

denn schließlich ist Arendts Denken Tocqueville in vielerlei Hinsicht verpflichtet. 

Sowohl Arendt als auch Tocqueville formulieren eine Kritik am liberalen Individua-

lismus, am modernen „Atomismus“13 und der damit verbundenen Geringschätzung 

des Politischen.14 

Trotz dieser starken demokratietheoretischen Annäherung zweigt der Pfad, den 

Taylor in seinem Werk beschreitet, stärker von der Tradition Arendts (und Tocque-

villes) ab, als der Vergleich auf den ersten Blick vermuten lässt. Dies lässt sich an 

den Antworten und Konsequenzen ablesen, die Taylor aus der Kritik des liberalen 

Atomismus zieht. Taylor sieht – im Gegensatz zu Arendt – die größte Gefahr in der 

politischen Fragmentierung und dem Verlust der Einheit eines Gemeinwesens: 

„Langfristig stabil sind vor allem jene Demokratien, in welchen die nationale Identi-

tät mit den Institutionen und Verfahren der Selbstregierung eng verwoben sind.“15 

Sein politisches Werk kann darum auch als Versuch verstanden werden, die Grund-

lage für eine gemeinsame, Einheit stiftende politische Kultur zu etablieren – eine 

Kultur, die Differenz achtet und wertschätzt. 

Erkennbar wird die Differenz vor allem in den ideengeschichtlichen Bezugnah-

men und Interpretationen, die beide vorlegen. In seinem Aufsatz über Die Beschwö-

rung der Civil Society unterscheidet Taylor zwei Auffassungen von Zivilgesell-

schaft, die „L-“ (wie Locke) und die „M-Variante“ (wie Montesquieu).16 Mit Locke 

ist die Auffassung verbunden, dass „die Gesellschaft ihre eigene vor-politische Exis-

tenz und Einheit hat, der die politische Struktur dienen muss“17. Montesquieu hinge-

gen verankert das Recht – und damit den Ursprung der politischen Gemeinschaft – 

nicht in einem der Politik vorgängigen gesellschaftlichen Bereich, sondern in den 

politischen Verfahren und Institutionen, die die Macht der Regierung beschränken. 

Taylor interpretiert die Amerikanische Revolution als Locke‘sches Moment: Die 

Revolutionäre hätten aus Lockes Theorie des Gesellschaftsvertrags den politisch 

                                                        
11 Arendt 1974, S. 225. 

12 Taylor 2002, S. 43, Hervorhebung M.W. 

13 Vgl. Taylor 1985a. 

14 Vgl. hierzu Villa 2003, S. 201ff. 

15 Taylor 2002, S. 23. 

16 Vgl. ebd., S. 64-92. 

17 Ebd., S. 85. 



78 

radikalen Schluss gezogen, dass das Volk als vorpolitische Einheit einen Willen und 

damit auch das Recht habe, „politische Strukturen zu schaffen“18.  

Während Taylor die M-Variante als notwendige Ergänzung der L-Variante be-

greift, die jene jedoch nicht ersetzen kann, schlägt sich Arendt eher auf die Seite 

Montesquieus. Das lässt sich in ihrer Version der Verflechtung beider Varianten in 

dem Aufsatz Ziviler Ungehorsam recht gut beobachten. In ihrer Beschreibung des 

Amerikanischen Gesellschaftsmodells greift auch sie auf Lockes Vorstellung eines 

ursprünglichen Vertrages zwischen den Gesellschaftsmitgliedern zurück, interpre-

tiert ihn jedoch als Versprechen und macht ihn damit interpretativ anschlussfähig für 

die „M-Variante“. Die horizontale Vertragsvariante in Form des Versprechens sei 

die „einzige Regierungsform […], in der die Menschen nicht durch historische Erin-

nerungen oder durch ethnische Bande miteinander verknüpft sind.“19 Der Grund für 

diese Umdeutung des ursprünglichen Vertrags liegt darin, dass der stillschweigende 

Konsens, der am Grunde der Locke‘schen Gesellschaftskonstitution liegt, gesell-

schaftliche Differenz und Heterogenität in der Praxis häufig nur schwer anerkennen 

kann. Schwarze und Indianer etwa waren im ursprünglichen amerikanischen Gesell-

schaftsvertrag nicht eingeschlossen, was für Arendt ein schwerwiegendes Problem 

darstellt.20 Nach Arendt liegt die Lösung jedoch nicht in Richtung Herders – also 

dem Versuch, durch verstehendes Anerkennen von Differenz zu einer gesellschaftli-

chen Einheit zu gelangen –, sondern in der Praxis der „freien Assoziation“ und da-

mit in einer Pluralisierung der Gesellschaft. Das Versprechen dieses Modells liegt 

darin, Konsens und politische Stabilität gewissermaßen huckepack auf dem Rücken 

des handelnd vollzogenen Dissenses zu etablieren. Erst die Freiheit jedes einzelnen 

Bürgers, im Zweifelsfalle tatsächlich Nein sagen zu können, garantiert die still-

schweigende Zustimmung. Mit anderen Worten: die Zustimmung beruht nicht auf 

dem hypothetischen Vertrag, sondern erneuert sich in der Praxis der freien Assozia-

tion, des zivilen Ungehorsams, in den Ausdrucksformen des politischen Nein, die 

den Bürgern in einer freiheitlichen Ordnung zur Verfügung stehen. Den Lo-

cke‘schen Konsens integriert Arendt also hier in die Vorstellung, dass die politische 

Praxis der Assoziation, nicht die vorpolitische gesellschaftliche Einheit den Grund-

stock eines Gemeinwesens bildet. Die stillschweigende Zustimmung geht damit der 

Politik nicht voraus, sondern wird, insofern der „Geist der Gesetze“ und damit das 

Recht auf Widerspruch als lebendig vorausgesetzt werden kann, von Arendt als die 

zentrale handlungsanleitende und orientierende Kraft des Amerikanischen Gemein-

wesens verstanden:  

                                                        
18 Ebd. 

19 Arendt 2012, S. 308. 

20 Vgl. ebd., S. 312f. 



79 

Aber entscheidend ist, daß in einer Republik sich dieses Leben [der Nation; M.W.] mit 
seinen wechselnden Beschlüssen im Rahmen und im Einvernehmen mit einer Verfassung 
abspielt, die ihrerseits von dem Nationalwillen und den wechselnden Majoritäten so wenig 
abhängt, wie etwa ein fertiges Gebäude von dem Willen des Architekten oder dem seiner 
Bewohner abhängig ist.21 

Die Betonung des „Lebens“, mit anderen Worten: der gelebten Praxis im Gegensatz 

zu einer theoretisch rekonstruierten Einheitsstiftung ist eine kleine, jedoch folgenrei-

che Bedeutungsverschiebung, die Taylor in dieser Form nicht vollzieht. Dass Tay-

lors Sorge um die demokratische Einheit zentralen Stellenwert hat, lässt sich deut-

lich auch an seiner Kritik des Liberalismus erkennen. Dieser könne sein Ziel, durch 

das Absehen von individuellen Eigenheiten einen weltanschaulich neutralen, unum-

strittenen Bereich zu etablieren, in dem Konflikte vernünftig geregelt werden kön-

nen, nämlich nicht erreichen. Der Liberalismus habe (auch in seiner prozeduralen 

Fassung22) nicht nur keine angemessene Vorstellung des gesellschaftlichen Kitts, 

sondern werde auch seinen eigenen normativen Prinzipien nicht gerecht. Auf den 

ersten Blick sei es ein Vorzug der ökonomischen Theorie des Liberalismus, sich 

neutral gegenüber den Werten und Präferenzen der Einzelnen zu verhalten und sich 

auf ein gemeinsames Terrain zurückzuziehen: die Gewährung und Wahrung von als 

universell verstandenen Bürger- und Menschenrechten. Der Liberalismus sei aber, 

argumentiert Taylor, gerade darum in politischer Hinsicht konfliktträchtig. Er ver-

lange eine Abstraktion von den individuellen Besonderheiten und Eigenarten der 

Einzelnen und eine Hinwendung zu dem, was allen Menschen gleich ist: die Fähig-

keit zur Autonomie. Dadurch verhindere das liberale Verständnis von politischer 

Gemeinschaft geradezu, dass sich die Mitglieder einer Gemeinschaft in ihrer jewei-

ligen Besonderheit wechselseitig verstehen und anerkennen können. Taylor glaubt 

jedoch nicht an das liberale Versprechen, durch die Abstraktion von den Eigenarten 

und Besonderheiten der Einzelnen Konflikte über (aus liberaler Perspektive: grund-

sätzlich unlösbare) ethische Konflikte über Lebensweisen zu vermeiden. Taylor 

betreibt hier beinahe eine Form immanenter Kritik, indem er – wenn auch vorsichtig 

– darauf hinweist, dass der Liberalismus sein höchstes Ziel, neutral gegenüber indi-

viduellen Differenzen zu sein, möglicherweise gar nicht erreichen könne: „Vielleicht 

                                                        
21 Arendt 1974, S. 213. Hier wird deutlich, dass sich Arendts Terminologie stark von der Taylors 

unterscheidet. Arendt grenzt die Republik begrifflich recht strikt von der Demokratie ab, meint da-

mit aber in der Regel das Rousseau‘sche Modell. Taylor trifft diese Unterscheidung anders – er hat 

den weiteren Demokratiebegriff –, jedoch in der Sache ähnlich. Dennoch lassen sich schon an der 

Wahl der Begriffe gewisse Nuancen in der Haltung erkennen: Arendts Distanz zu Rousseau scheint 

etwas größer zu sein als Taylors. 

22 Taylor meint an dieser Stelle auch erst einmal nur das prozedurale Modell des Liberalismus im 

Anschluss an Kant, vgl. Taylor 2002, S. 34. 



80 

ist es sogar so, dass das gegen Differenzen neutrale Modell am Ende eher eine Quel-

le von Zwietracht ist.“23 Bis heute habe „niemand eine Prozedur entwickelt, die von 

allen Betroffenen als neutral angesehen wird.“24 Der Liberalismus benötigt nach 

Taylor also eine Ergänzung, ein alternatives Verständnis menschlicher Gemein-

schaft, um die Einheit der Demokratie nicht zu gefährden. Interessanterweise kom-

men in diesem Aufsatz an dieser Stelle nicht Arendt und Tocqueville ins Spiel, son-

dern Gadamer und Herder. Und die Lösung, die diese Denker für die Lösung der 

Spannung zwischen Individuum und Kollektiv anzubieten haben, ist eine ganz ande-

re als die von Montesquieu, Arendt und Tocqueville. Die Versöhnung mit der Diffe-

renz ist in diesem humanistisch-hermeneutischen Modell ein Bewusstseinsakt, der 

eine veränderte Einstellung gegenüber anderen Lebensformen ermöglicht: „Das 

heißt, sie [die Menschen; M.W.] empfinden die Eigenarten des oder der anderen als 

Bereicherung, weil sich ihr Lebenshorizont durch die Gemeinschaft mit ihnen öffnet 

und weitet.“25 Hier geht es also vielmehr um die Herausbildung einer Kultur der 

Anerkennung und des Respekts, nicht um die Schaffung von Institutionen, die dies 

gewährleisten. 

Interessanterweise findet sich auch bei Arendt eine ähnliche Bezugnahme auf 

Herder, wenn auch in dem sehr frühen Text Aufklärung und Judenfrage von 1932. 

Die Position, die Arendt hier vertritt, fügt sich vielleicht nicht nahtlos in ihre späte-

ren Texte ein, doch zeigt sie eines ganz deutlich: dass sich Arendt in der Frühphase 

ihres politischen Denkens mit ganz ähnlichen Fragestellungen auseinandersetzte wie 

Taylor. Es geht ihr um die Frage, wie Juden als Juden in einer aufgeklärten Gesell-

schaft existieren können und dabei sowohl als Bürger als auch als Juden anerkannt 

sein können. In ihrem Aufsatz klopft sie die Ideengeschichte nach Denkmodellen 

dieses Verhältnisses ab. Die klassische Position der Aufklärung, für Arendt in der 

Gestalt Lessings verkörpert, ging davon aus, dass die jüdische Emanzipation durch 

die Betonung des gemeinsamen Menschlichen und Toleranz und der geschichtslosen 

Wahrheit der Vernunft verwirklicht werden könne. Dadurch werden die Juden je-

doch zu eigentümlich geschichtslosen Wesen oder zu Kämpfern gegen die eigene 

Geschichte: „Die Gegenwart von der Last und den Folgen dieser Geschichte zu 

befreien wird zum Werk der Einbürgerung und Befreiung der Juden.“26 Im Denken 

Herders nun scheint das Versprechen zu liegen, die Besonderheit der Juden und 

ihrer Geschichte anzuerkennen. „Herder versteht die Juden so, wie sie selbst diese 

                                                        
23 Ebd., S. 43. 

24 Ebd., S. 45. 

25 Ebd., S. 42. 

26 Arendt 2000, S. 124. 



81 

Geschichte deuteten, als die Geschichte des auserwählten Volkes Gottes.“27 Die 

Einbeziehung der Juden im Staat, als gleichberechtigte Bürger, wird jedoch für Her-

der nur durch Erziehung und Bildung möglich. Doch diese Bildung, stellt Arendt 

fest, sei für die Juden „notwendig all das, was nicht jüdische Welt ist.“28 Damit 

entreiße Herders Weg den Juden, wenn auch anders begründet, ihre eigene Ge-

schichte genauso wie die geschichtsvergessene Aufklärung. „Bildung“, schreibt 

Arendt, ist für Juden „die einzige Möglichkeit, diese Gegenwart zu überstehen.“29 

Herders reflexive Distanz in der Bewegung des Verstehens, schließt der Aufsatz, 

brächten die Juden aufgrund ihrer gesellschaftlichen Stellung und der notwendigen 

Überlebensstrategie, die Geschichte der Mehrheitsgesellschaft zu erforschen, ja 

bereits mit. Hier schwingt die Skepsis gegenüber dem romantischen Geschichtsmo-

dell mit, doch offeriert Arendt an dieser Stelle kein Geschichtsmodell, das das Ver-

sprechen, Pluralität anzuerkennen, tatsächlich zu halten vermag. 

Für Arendt, das zeigt ihr Text aus dem Kontext der jüdischen Assimilationsdebat-

te vor dem Aufstieg der Nazis, steht von Anfang an die Schattenseite von Einheits-

stiftung und Konsens im Mittelpunkt ihres Interesses. Taylor hingegen sieht das 

Problem der „Einheit im Dissens“ eher in den Hürden der Einheitsstiftung. Er rea-

giert damit auf die Situation in den modernen Einwanderungsgesellschaften, die von 

kultureller und damit auch immer politischer Fragmentierung bedroht sind. Beide 

antworten auf diese Probleme mit der Formulierung eines differenzsensiblen Repub-

likanismus, doch bleiben die ganz unterschiedlichen Erfahrungen, aus denen sich 

das Denken von Taylor und Arendt speist, in den unterschiedlichen Problembe-

schreibungen und der daraus resultierenden Differenz ihrer Denkhaltungen immer 

sichtbar.  

Vor dem Hintergrund dieser Überlegungen soll es hier nicht darum gehen, aus 

dem jeweiligen Gesamtwerk beider Autoren zwei abstrakte Modelle zu destillieren, 

auf ihre begrifflich-logische Kohärenz hin zu untersuchen und gegenüberzustellen. 

Ich möchte die unterschiedlichen Ausprägungen ihrer theoretischen Ansätze auf 

ihren unterschiedlichen Erfahrungshintergrund zurückführen. Dies wird entspricht 

auch der Art und Weise, wie Taylor und Arendt politische Theorie verstehen und 

betreiben, betonen doch beide, dass politische Theorie – oder Gesellschaftstheorie – 

immer eine Reflexion von Erfahrung sein solle. Im Werk von Taylor und Arendt 

nach universalistischen, vom Kontext völlig abgehobenen Begriffen, Prinzipen oder 

deren Begründung zu suchen, würde dem, was ihre Theorien erfassen sollen, nicht 

gerecht. Ich kann an dieser Stelle nur thesenhaft und in groben Strichen andeuten, 

                                                        
27 Ebd., S. 129. 

28 Ebd., S. 134. 

29 Ebd. 



82 

welche spezifischen politischen Erfahrungen das Denken der beiden Autoren ent-

scheidend geprägt haben und welchen grundlegenden politischen Problemen sie in 

ihrem Denken jeweils gestellt haben.  

Charles Taylor machte seine prägenden politischen Erfahrungen in seiner Heimat 

Québec. Er beschreibt, wie er bereits seit der frühen Kindheit die kulturelle Spaltung 

und politische Fragmentierung der kanadischen Gesellschaft als Problem erfuhr:  

I have experienced the Quebec-Canada problem from early childhood. I have lived astride 
these two worlds which do not understand each other. And it was clear to me that there 
were not only very concrete inequalities and injustices, such as the different wage levels 
between English and French speakers, or the prohibition to speak French in certain enter-
prises, but that the very understandable grievances of French Canadians were made more 

acute and complex by the perception they were not acknowledged by the English speaking 
world. They wanted to be recognized as a community and not as a collection of French 
speaking individuals.30 

Später engagierte er sich als Politiker, er war Vizepräsident der New Democratic 

Party und deren Präsident auf bundesstaatlicher Ebene in Québec, zwischen 1962 

und 1968 kandidierte er viermal für das kanadische Parlament. Vor diesem Hinter-

grund wird verständlich, warum Taylor erstens die Herstellung von politischer Ein-

heit als vorrangiges Ziel der Demokratie begreift und warum für ihn zweitens der 

Bereich der Kultur das Terrain ist, auf dem über den Verlauf gesellschaftlicher Kon-

flikte entschieden wird. Er hat erlebt, wie der Mangel an Anerkennung unterschied-

licher Kulturen zur tiefen, beinahe nicht mehr zu überbrückenden politischen Spal-

tung einer Nation führen kann. Dieser Mangel an Anerkennung der politischen Be-

deutung der Kultur führt ihn dazu, ein umfassenderes Verständnis der modernen 

Kultur zu entwickeln, das Pluralität und Differenz einbezieht. Die Einheit eines 

Gemeinwesens kann ihm zufolge nur erhalten werden, wenn wir den Versuch ma-

chen, uns selbst und die anderen zu verstehen und eine politische Kultur der Offen-

heit und Akzeptanz für Unterschiede zu entwickeln. 

Bei Arendt verhält sich gewissermaßen genau andersherum: Für sie ist der Be-

reich der Politik das Terrain, auf dem die entscheidenden Fragen geklärt werden 

müssen. Ihr Problem ist nicht die unversehrte Identität eines gelingenden Lebens, 

sondern die Rechtlosigkeit von Individuen aufgrund der bloßen Zugehörigkeit zu 

einem ethnischen Kollektiv. Sie beginnt ihr politisches Denken vor dem Hintergrund 

der Entrechtung, Vertreibung und Ermordung der europäischen Juden durch die 

Nazis. Sie setzt sich intensiv mit der Frage auseinander, wie die Menschenrechte 

politisch garantiert werden können und macht die kulturelle Aufladung der politi-

                                                        
30 De Lara 1998, S. 107. 



83 

schen Gemeinschaft durch den Nationalstaat als zentrales Problem aus. Zugleich 

wird sie angesichts der nationalsozialistischen Verbrechen zu einer Denkerin des 

Bruchs, die den überkommenen Begriffen und Denktraditionen der politischen Phi-

losophie nicht zutraut, die Erfahrungen angemessen reflektieren zu helfen. 

Der erste Unterschied besteht somit darin, dass Taylor die Spannung von kultu-

reller Differenz und politischer Einheit als politisches Problem begreift, während 

Arendt gerade die Politisierung der Kultur – zumindest im Hinblick auf den Natio-

nalstaat – kritisiert und problematisiert. Sie stellen in gewissem Sinne unterschiedli-

che Fragen und sehen unterschiedliche Gefahren. Taylors Perspektive eröffnet eher 

den Blick auf die politischen Probleme innerhalb bestehender Demokratien, die von 

Einwanderung und kultureller Vielfalt geprägt sind. Er erweist sich dabei jedoch 

nicht als begrenzter, nationalistischer Denker, sondern hat stets vor Augen, dass es 

in Zeiten „multipler Modernen“, der Migration und globalisierter Vergesellschaf-

tung viele alternative Vorstellungen des Guten gibt. Arendts Nachdenken bewegt 

sich sowohl historisch als auch von der Problembeschreibung her auf einer ganz 

anderen Ebene, es ist stark geprägt von der Perspektive und den Erfahrungen der 

Staatenlosigkeit in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts und öffnet damit den Blick 

auf die Grenzen und Probleme nationalstaatlicher Politik.  

Der zweite Unterschied zeigt sich im unterschiedlichen Umgang beider mit der 

Ideen- bzw. Mentalitätsgeschichte. Während Taylor an die Denktradition der Mo-

derne anknüpft und versucht, sie für uns noch einmal neu zu artikulieren und zu-

rückzugewinnen, sieht Arendt den Weg der Tradition als versperrt an. In ihren Au-

gen können aus der Geschichte nur noch Denkbruchstücke geborgen werden, im 

Versuch, heutige politische Erfahrungen zu erhellen. Bevor ich diesen doch sehr 

fundamentalen Unterschied näher beleuchte, skizziere ich eine weitere gemeinsame 

Grundlage – die von beiden geteilte Auffassung, politische Theorie könne nur inter-

pretierend verfahren –, um von dort aus die Unterschiede in ihrer Denkhaltung kon-

trastreicher herausarbeiten zu können.  

2. Handeln, Politik, Interpretation 

Taylor und Arendt teilen das grundsätzliche Verständnis, dass die soziale Welt an-

ders betrachtet werden müsse als die Natur. Beide lehnen zudem die Vorstellung ab, 

dass menschliches Handeln vollständig empirisch beschrieben werden könne. Taylor 

hält, wie er bereits in seinem frühen Aufsatz Interpretation und die Wissenschaft 

vom Menschen begründet, die in der Sozialforschung verbreitete methodische Re-

duktion auf messbares Verhalten für falsch. Diesem Ansatz entginge gerade das, 

was der Stoff der sozialen Welt sei. Soziale Tatsachen seien keine rohen Fakten 

(„brute data“), sondern konstituierten sich aus Handlungen und intersubjektiven 

Bedeutungen, die nur interpretativ erschlossen werden könnten: „But what it in fact 



84 

cannot allow for are intersubjective meanings, that is, it cannot allow for the validity 

of descriptions of social reality in terms of meaning, hence not as brute data, which 

are not in quotation marks and attributed as opinion, attitude, etc. to individual(s).“31 

Die empirische Reduktion auf messbare Daten sei falsch, da sie nicht erfassen kön-

ne, was die Grundlage von sozialen Gemeinschaften ausmache: die Sprache und die 

ihr zugrunde liegenden Bedeutungen, die in die sozialen Praktiken und Institutionen 

eingelassen seien und diese konstituierten.32 

Common meanings are the basis of a community. Intersubjective meaning gives a people a 
common language to talk about social reality and a common understanding of certain 
norms, but only with common meanings does this common reference world contain signif-

icant common actions, celebrations, and feelings. These are objects in the world that eve-
rybody shares. This is what makes a community.33 

Diese geteilten, intersubjektiven Bedeutungen interessieren Taylor, und genau diese 

fallen durch die zu engen Maschen der empirischen Sozialwissenschaft. Schon hier 

wird Taylors – tatsächlich recht „monomanisches“ – Erkenntnisinteresse, das auch 

seine späteren Arbeiten anleitet, sehr deutlich sichtbar, das Rosa als „die Frage nach 

der Weltbeziehung des Menschen, nach der Art und Weise seines In-die-Welt-

gestellt-Seins“34 beschreibt. 

Zugleich bleibt die Sprache, mit der die Sozialwissenschaftler die soziale Welt 

beschreiben, mit den sozialen Praktiken verbunden, ihnen verschrieben. Sie ist damit 

reflexiv – aus der Annahme, dass der untersuchte Gegenstand nur mit den Mitteln 

beschrieben werden kann, die ihm selbst zu eigen sind. Einfacher gesagt: Sozialwis-

senschaftler müssen sich einer Sprache bedienen, die der sozialen Welt selbst ent-

stammt, sie darf zwar artikulierter sein und komplexe Zusammenhänge darstellen, 

doch sie darf sich nicht kategorial von der Alltagssprache unterscheiden. Darin 

drückt sich eine ganz bestimmte Haltung aus, die Arendt und Taylor grundsätzlich 

teilen. Für Arendt und Taylor besteht die politische bzw. soziale Welt aus geteilten 

Bedeutungen, aus Handlungen und Interpretationen von Handlungen. Da diese nicht 

im strengen Sinne empirisch erfasst, d.h. objektiv gemessen werden können, ist in 

ihren Augen der einzige Weg, eine dem Handeln angemessene Politik- bzw. Sozial-

wissenschaft zu betreiben, die Interpretation. Damit verwischt jedoch auch die 

Grenze zwischen der Tätigkeit der Akteure und die Tätigkeit der Theoretiker. Politi-

sche Theorie kann so als eine kritisch reflektierende Praxis verstanden werden, die, 

                                                        
31 Taylor 1971, S. 22. 

32 Ebd., S. 29. 

33 Ebd., S. 30. 

34 Rosa 2011, S. 15 (Herv. i. Orig.). 



85 

um erneut eine Beschreibung Michael Walzers aufzugreifen, nur Zentimeter35 von 

den alltäglichen Handlungen der anderen Bürger trennt. Was den Theoretiker vom 

gewöhnlichen Volk trennt, ist nicht die Überlegenheit seiner Methode (den Pfad der 

Interpretation beschreiten wir alle ständig in unseren Handlungen), sondern seine 

Haltung: es ist der Mut, frei zu urteilen. Zum freien Urteilen gehört es, sich nicht 

nach den Befindlichkeiten einer bestimmten Gruppe zu richten, sondern der konkre-

ten Situation ins Auge zu blicken und eine eigene Sprache zu finden, um den Phä-

nomenen der Gegenwart näher zu kommen, sich in Beziehung zu den Personen, 

Dingen und Ereignissen zu setzen, mit denen man es zu tun hat. 

Für Arendt ist die sprachliche Form, die diesem Anspruch gerecht wird und diese 

Haltung zur Welt ausdrückt, die Erzählung. Aus diesem Grunde beschreibt Arendt 

ihre eigene Vorgehensweise als storytelling, als Geschichtenerzählen: „[Ü]ber jedes 

Ereignis, das überhaupt erinnert wird, wird nachgedacht. Das Erzählen einer Ge-

schichte ist der geeignete Weg, darüber nachzudenken. Daraus entsteht Theorie“.36 

Taylor beschreibt seine eigene Vorgehensweise ganz ähnlich. In A Secular Age etwa 

wird er, wie Ulf Bohmann schreibt, „kaum müde zu betonen, dass es ihm nicht um 

(den Inhalt von) Theorien geht, sondern um das, was er tatsächliche, ‚gelebte Erfah-

rung‘ nennt.“37 Auch hier kann man, wenn auch „nur“, von einer Familienähnlich-

keit zwischen Arendt und Taylor sprechen, denn auf den zweiten Blick lässt sich der 

unterschiedliche Charakter beider Erzählungs- und Erfahrungsbegriffe erkennen. 

Taylors Geschichten und die Art und Weise des Erzählens weisen einen ganz ande-

ren Charakter auf als Arendts Versuch, erzählend „gegenwärtig zu sein“.38 Taylors 

entwirft eine „große Erzählung“, die das Selbstverständnis, die Mentalität, den kul-

turellen Geist moderner Gesellschaften beleuchtet (und verändern will). Arendt 

sucht in ihren Erzählungen eher nach dem Besonderen, nach dem „widerständigen 

Detail“,39 das sich gerade nicht in den Hauptstrom der Geschichte einfügt. Augen-

scheinlich schreiben Taylor und Arendt dem Erzählen dabei recht unterschiedliche 

Kräfte zu: Während Arendt dem Erzählen zutraut, dem Einzelfall, dem Ephemeren, 

Besonderen, der individuellen Erfahrung gerecht zu werden und diese auf die Ebene 

der Kommunizierbarkeit zu heben, glaubt Taylor an die Identität und Gemeinschaft 

stiftende Bindungskraft der Erzählung. Der Unterschied offenbart einen jeweils 

anderen Begriff sozialer Kollektive bzw. des Kitts, der diese zusammenhält. Nach 

                                                        
35  „Kritische Distanz ist eine Frage von Zentimetern.“ (Walzer 1990, S. 31). 

36 Arendt, zit. nach Heuer 2007, S. 210. 

37 Bohmann 2013, S. 199. 

38 Arendt stellt ihrem Buch Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft dieses Zitat Karl Jaspers' 

voran: „Weder dem Vergangenen anheimfallen noch dem Zukünftigen. Es kommt darauf an, ganz 

gegenwärtig zu sein.“ (Arendt 2011, S. 5) 

39 Koschorke 2012, S. 53. 



86 

Arendt ist es die Macht des gemeinsamen Handelns, die hinter jeder Gemeinschaft 

und jeder Institution steckt und sie zusammenhält. Dieses Handeln bringt Geschich-

ten hervor, die jedoch so zahlreich sind wie ihre Protagonisten. Nach Taylor ist es 

das Einheit stiftende Band eines gemeinsamen Bewusstseins, einer gemeinsamen 

Erzählung, einer geteilten (politischen) Kultur: „Nationales Bewusstsein hängt in 

hohem Maße von den narrativen Formen ab, die ein Gefühl dafür hervorbringen, 

woher wir kommen und wohin wir gehen.“40 Der Kulturwissenschaftler Albrecht 

Koschorke hat in seiner Allgemeinen Erzähltheorie herausgearbeitet, dass beide 

Aspekte – die Identität und Einheit stiftende (Taylor) und die auf das Besondere 

verweisende Kraft (Arendt) – zu den Grundoperationen des Erzählens gehören.41 

Mit diesen unterschiedlichen Erzählhaltungen sind auch zwei unterschiedliche 

Haltungen der Kritik verbunden. Direkt sichtbar wird dieses andersartige Verhältnis 

zur Überlieferung in der Art und Weise, wie Taylor und Arendt in ihrem Werk mit 

der Geschichte umgehen: Während Taylors Arbeitsweise als affirmative oder „weiße 

Genealogie“ (Rosa) bezeichnet werden kann, verfährt Arendt fragmentarischer, 

vielleicht auch widersprüchlicher. 

3. „Weiße Genealogie“ oder „Perlentauchen“?  

Zwei Möglichkeiten historischer Kritik 

Charles Taylor beschreibt seine Arbeitsweise selbst an verschiedenen Stellen als 

„monomanisch“42. Das trifft in gewissem Sinne auch auf seine Haltung zur Ge-

schichte zu: „Taylor erzählt […] große Geschichten“43, er verfasst eine „große 

Erzählung von einem Rahmenwerk in der westlichen Moderne“44 und er hat dabei 

die großen Entwicklungslinien und Deutungshorizonte der Moderne im Blick. Tay-

lor formuliert dabei „keine Radikalkritik der vorhandenen politischen Institutionen 

oder umfassende Konzeptualisierung einer neuen Institutionenordnung“45, sondern 

zielt auf einen Bewusstseinswandel, auf eine Veränderung der Selbstwahrnehmung 

der Modernen und versucht, „das Bestehende bei aller Unzulänglichkeit und Unver-

söhntheit als Ausdruck eines sinnvollen Kerns zu verstehen“.46 Die Veränderungs-

                                                        
40 Taylor 2002, S. 22. Sehr deutlich wird diese Position auch in Taylors Text Interculturalism or 

Multiculturalism?, in dem er den Unterschied beider Konzepte auf die unterschiedlichen Erzählun-

gen, die diesen zugrunde liegen, zurückführt. Vgl. Taylor 2012.  

41 Vgl. Weißpflug 2014. 

42 Taylor 1985b, S. 1; Bohmann/Montero 2014, S. 14; vgl. auch Rosa 2012, S. 15. 

43 Bohmann 2013, S. 201. 

44 Krüger 2012, S. 763. 

45 Haus 2011, S. 199. 

46  Ebd., S. 201f. 



87 

chancen liegen, macht man sich Taylors Sichtweise zu eigen, nur in einer langsamen 

und tiefgreifenden Veränderung der kulturellen Landschaft, die einen Bewusst-

seinswandel voraussetzt.47 Was ist daran Genealogie? Der Begriff ist mit den Namen 

Nietzsche und Foucault verbunden. Foucault hält – ganz ähnlich wie Nietzsche – die 

Geschichte für ein sich nur scheinbar fortschreibendes Verhängnis, das durch die 

Arbeit der genealogischen Kritik in seiner ganzen Willkür, Zufälligkeit und Gewalt-

förmigkeit dargestellt und dadurch delegitimiert werden soll.48 Es erscheint verwun-

derlich, Taylors Verfahren damit gleichzusetzen, ist seine Haltung doch grundver-

schieden49: sie lässt sich eher als affirmativ und legitimierend beschreiben. In seinen 

Werken sucht Taylor nach einer neuen, bestärkenden Selbstbeschreibung der Mo-

derne, wobei er deren „verschüttete Güter durch Neuartikulierung wiederzuentde-

cken“50 hofft. Sein Ziel ist es, letztlich den – wenn auch neu artikulierten – normati-

ven Gehalt der Moderne als Quelle der Moral, der Kultur und des politischen Han-

delns neu zu erschließen. Er wendet sich gegen eine bestimmte, einseitige Deutung, 

wie er sie im Utilitarismus und im instrumentellen Aufklärungsdenken am Werke 

sieht. Bohmann spricht hier von einer „Rückgewinnungsarbeit“51. Foucault und 

Nietzsche sind hier viel unversöhnlicher, sie lassen an den Grundlagen der moder-

nen Lebensform letztlich kein gutes Haar und unterwerfen sie einer destruktiven 

Kritik, die von Taylor in seiner Auseinandersetzung mit Foucault harsch kritisiert 

und zurückgewiesen wird.52 Zwar ist auch in Taylors Werk an vielen Stellen eine 

Kritik an der Moderne finden, doch nur, um sie im nächsten Schritt als einseitig zu 

verwerfen bzw. in einer neuen Erzählung im Hegelschen Sinne „aufzuheben“. So 

thematisiert Taylor in den Quellen des Selbst den modernen Weltverlust als „Sub-

stanzverlust unserer heutigen, vom Menschen verfertigten Welt“53 am Beispiel von 

Rilkes siebter Duineser Elegie: 

Nirgends, Geliebte, wird Welt sein, als innen. Unser 
Leben geht hin mit Verwandlung. Und immer geringer 
schwindet das Außen. Wo einmal ein dauerndes Haus war, 

schlägt sich erdachtes Gebild vor, quer, zu Erdenklichem 
völlig gehörig, als ständ es noch ganz im Gehirne. 

                                                        
47  Vgl. ebd. 

48 Vgl. Rosa 2012, S. 26. 

49 Vgl. Bohmann 2013, S. 187. 

50 Taylor 1994, S. 899. 

51 Bohmann 2013, S. 189. 

52 Wenn die modernen Lebensformen aus einer kontingenten Geschichte der Zurichtung und der 

Gewalt entstanden sind, eröffnet dies natürlich auch den Raum für andere Identitäten und Lebens-

formen und neuer, affirmativer Selbstbeschreibungen. Auf diesem Pfad bewegen sich etwa die Ar-

beiten von Judith Butler. 

53 Taylor 1994, S. 865. 



88 

Auch wenn Taylor dieser Kritik im Kern zuzustimmen scheint, hält er sie für zu 

einseitig und sieht sie als Symptom einer der Moderne inhärenten Spannung. Eine 

solche Kritik speise sich gerade aus derselben Fülle, derselben Quelle, die das mo-

derne Selbstgefühl erst hervorbringe. Dies kann man auch daran erkennen, dass 

Rilkes Duineser Elegien selbst als höchster Ausdruck des modernen Selbstgefühls 

verstanden werden, sie stehen nicht außerhalb der Moderne: „Es ist nicht nur so, daß 

viele dieser einseitigen Anschauungen nicht Stich halten, sondern vielfach ist es 

weder der Fall noch überhaupt möglich, daß sie rückhaltlos, ernsthaft und eindeutig 

von ihren Befürwortern vertreten werden.“54 Taylor setzt nun genau dort an und 

schlägt eine deutlich andere, affirmative Haltung vor. Mit seiner Darstellung der 

neuzeitlichen Identität versucht er das Ausmaß zu zeigen,  

in dem sie alles durchdringt, uns einhüllt, und uns in sie verstrickt, nämlich in ein Gefühl 
des Selbst, das sowohl durch die Kräfte der desengagierten Vernunft als auch durch die der 
schöpferischen Phantasie bestimmt wird, in die typisch neuzeitlichen Auffassungen von 
Freiheit, Würde und Rechten, in die Ideale der Selbsterfüllung und der Selbstäußerung so-
wie in die Forderungen des allgemeinen Wohlwollens und der universellen Gerechtig-
keit.55  

Es sei darum für einen Menschen, der der modernen Kultur entstamme, eigentlich 

gar nicht möglich, die Moderne selbst grundsätzlich abzulehnen – er entkommt ihr 

nicht und es ist besser, sich das einzugestehen. Andererseits wird eine Kritik der 

Moderne dadurch nicht unmöglich gemacht. Taylor plädiert als Konsequenz daraus 

für eine andere Haltung der Moderne gegenüber, für eine Anerkennung des eigenen 

Hintergrundes und der Quellen der Kritik. Er schlägt vor – und dies ist zugleich eine 

sehr treffende Beschreibung seines eigenen Programms – „unterdrückte Güter“56 

innerhalb des modernen Selbstverständnisses und der modernen Identität wiederzu-

entdecken, um die Möglichkeit zu erschließen, „diese Identität rückhaltloser auszu-

kosten“. Hierin spiegelt sich ein durchaus tiefreichendes Vertrauen in die ungebro-

chene moralische Kraft der modernen Tradition. 

Mit Hartmut Rosa lässt sich Taylors genealogisches Verfahren an drei Punkten 

verdeutlichen, die sich darüber hinaus sehr gut eignen, seine Arbeitsweise mit 

Arendts zu vergleichen: 

(1) Die Geschichte anders erzählen. Eine Kritik der Gegenwart zu entwickeln, 

gelingt nur durch eine genealogische Durchdringung der Geschichte, indem wir 

fragen, wie wir – und damit die Welt – zu dem geworden sind, was wir heute sind: 

                                                        
54 Ebd., S. 868. 

55  Ebd. 

56 Ebd., S. 870. 



89 

Für Foucault wie für Taylor erfordert ein adäquates Verständnis der sozialen und politi-
schen Realität eine Explikation oder ein Sichtbarmachen der verborgenen Wirkungsweisen 
und oft auch der Widersprüche der dominanten Selbstinterpretation einer Gesellschaft, und 
vor allem der sie leitenden Normvorstellungen, starken Wertungen und Güterkonzeptio-

nen.57 

(2) Selbstdeutung und Weltdeutung. Diese Selbstinterpretationen sind nicht ein-

fach bloße Ideen, sondern Teil gesellschaftlicher Institutionen und Praktiken. Mit 

anderen Worten: Selbst- und Weltdeutungen sind immer miteinander verquickt. Sie 

bilden gemeinsam ein Set an Hintergrundannahmen, die unsere kulturelle Selbst-

wahrnehmung und Deutungspraktiken entscheidend prägt. 

(3) Der Begriff der Geschichte. Auch wenn Taylor die Kontinuitäten und Traditi-

onszusammenhänge in den Mittelpunkt seines Umgangs mit der Geschichte stellt, 

bedeutet dies nicht, dass die Geschichte sich als durchsichtig und von heute aus 

betrachtet verstehbar erweist. Im Gegenteil. Die Hintergrundannahmen als eine 

Form impliziten kulturellen Wissens und ändern sich unmerklich über ziemlich 

lange Zeiträume, so dass wir heute nicht mehr ohne weiteres verstehen können, was 

es etwa bedeutete, im Jahre 1500 an Gott zu glauben: „To put the point in different 

terms, belief in god isn't the same thing in 1500 and 2000.“58 Die Schwierigkeit des 

Verstehens liegt vor allem daran, dass der Hintergrund sich in den 500 Jahren zwar 

langsam, jedoch vollständig gewandelt hat. Unbemerkt bleiben diese großskaligen 

kulturellen Veränderungen vor allem deswegen, weil sie zwar die Interpretationsfo-

lie aller expliziten Wertungen bilden, dabei selbst jedoch immer unausgesprochen 

bleiben. Taylors Arbeit lässt sich so auch als Form der Sichtbarmachung und Über-

setzung verstehen. In A Secular Age macht er die Veränderung der Hintergrundan-

nahmen im Prozess der Säkularisierung sichtbar, in Quellen des Selbst eine alterna-

tive Deutung unserer geteilten modernen Selbstbeschreibung.  

Der erste Punkt trifft auf Arendts Haltung der Kritik durchaus ebenfalls zu. Sie 

zeichnet nach, wie es in der Moderne – und eigentlich schon seit Platon – zu einem 

Vergessen des Politischen kommt. Sie beobachtet ein Verschwinden eines adäquaten 

Verständnisses dessen, was Freiheit im gemeinsamen Handeln bedeutet und zeichnet 

diesen Verlust in der Geschichte (sowohl ideen- als auch ereignisgeschichtlich) 

nach. Doch bereits in dem frühen Werk Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft 

bereitet ihr diese Form der Erzählung Bauchschmerzen. „Thus my first problem was 

how to write historically about something – totalitarianism – which I did not want to 

                                                        
57 Rosa 2011, S. 24. 

58 Taylor 2007, S. 13. 



90 

conserve but on the contrary felt engaged to destroy.“59 Sowohl die traditionelle, 

geschlossene Form der Erzählung, als auch die Methode der Historiographie, die die 

Ereignisse in eine chronologische Abfolge reiht, verleihe der Geschichte eine innere 

Kohärenz und führe schnell zur Illusion einer unvermeidlichen Geschehensfolge, 

einer Unvermeidlichkeit der Abläufe, die das Geschehene rechtfertige. Als Konse-

quenz daraus bemüht sich Arendt um eine Methode der Geschichtsschreibung, die 

geeignet ist, der Vergangenheit zu begegnen, ohne sich dem Schein einer geschicht-

lichen Notwendigkeit beugen zu müssen – ihre Problembeschreibung klingt also 

durchaus genealogisch. Doch die Antwort fällt ein wenig anders aus: Während 

„schwarze“ Genealogien Geschichten der Macht sind, die die Genese eines be-

stimmten Selbstverständnisses hinterfragen60 und Taylor „Geschichten des ‚Gu-

ten‘“61 erzählt, nennt Arendt ihre Vorgehensweise „Perlentauchen“62. In ihrem Werk 

rekonstruiert Arendt immer wieder Momente in der Geschichte, in denen politische 

Freiheit spürbar und begreifbar wurde. Vielfach sind dies Neubeschreibungen, die 

beinahe genealogische Züge tragen, da Arendt an diesen Stellen gerne die dominante 

Erzählung in Frage stellt und ein ganz neues Licht auf die Ereignisse wirft. Ich den-

ke hier etwa an Ihre Neuinterpretation der beiden großen Revolutionen. Was 

Arendts Verfahren wesentlich von einer genealogischen Verfahrensweise wie sie 

Taylor praktiziert unterscheidet, ist also das Fragmentarische und die Weigerung, 

eine neue „große Erzählung“ zu etablieren. 

Auch dem zweiten Punkt folgt Arendt nicht, denn sie trennt Selbst- und Weltdeu-

tung voneinander. Politik ist für sie „die Sorge um die Welt“, nicht die „Sorge um 

das Selbst“, in der Politik geht es ihr zufolge stets um das, was „zwischen den Men-

schen“ liegt, was sie teilen, worüber sie sich streiten. Die „Perlen“ sind gerade keine 

Geschichten der (kollektiven) Selbstdeutung, sondern neue Interpretationen von 

Handlungen, die manches Mal die Akteure selbst überraschen und überfordern, wie 

sich etwa in der Résistance-Geschichte von Réné Char zeigt und in dem Aphorismus 

„Unserer Erbschaft ist kein Testament vorausgegangen“63 ausdrückt. Die Verwandt-

schaft zur Genealogie zeigt sich im Anspruch, die Frage an die Geschichte anders zu 

stellen, doch setzt Arendt an ihre Stelle keinen neuen Deutungszusammenhang, 

sondern stellt diesen durch die fragmentarischen Erzählungen in Frage. Es sind häu-

fig „Wundergeschichten“, die von der Kraft des politischen Handelns berichten – 

                                                        
59 Arendt 1953, S. 77. 

60 Vgl. Saar 2007, S. 128. 

61 Bohmann 2013, S. 196. 

62  Eigentlich wählt sie den Begriff, um das Denken Walter Benjamins zu beschreiben. In dem Text 

macht sie das Nähen jedoch so stark, dass es auch als eine Selbstbeschreibung verstanden werden 

kann. Vgl. Arendt 2006, S. 96. 

63 Vgl. Arendt 1994, S. 7. 



91 

und von den Schwierigkeiten, diese partikularen Erfahrungen der Freiheit in dauer-

hafte Institutionen zu überführen.  

4. Zwei Wege der Versöhnung 

Das, was bei aller Ähnlichkeit und Verwandtschaft Taylor und Arendt am meisten 

trennt und sich sowohl in ihrem Verständnis republikanischer Politik, ihrer Hand-

lungstheorie, als auch in ihrer kritischen Haltung zeigt, scheint ihr Verhältnis zur 

Tradition und zur Überlieferung zu sein. Während Taylor an die moralische Kraft 

unserer Zivilisation glaubt, die – bei aller Kritik an den Fehlentwicklungen der Mo-

derne – zurückgewonnen werden kann, stellt sie für Arendt diesen Bezugsrahmen 

nicht mehr dar. Ihre Haltung zur Moderne ist also etwas „zögerlicher“ oder „zurück-

haltender“64 als die Taylors; gleichwohl ist es keine hoffnungslose. Im Gespräch mit 

Günther Gaus gibt sie zu Protokoll, der Traditionsbruch eröffne ihr die Möglichkeit, 

die Politik „mit […] ungetrübten Augen“65 zu sehen. In dieser Haltung liegt auch 

Arendts Hoffnung auf Versöhnung, die sie so beschreibt: „Wenn wir auf der Erde zu 

Hause sein wollen, müssen wir sogar um den Preis des Zu-Hause-Seins-in-diesem-

Jahrhundert versuchen, an dem unendlichen Dialog mit seinem Wesen teilzuneh-

men.“66 

Taylors Versuch der Versöhnung mit der Moderne besteht darin, ein alternatives 

Verständnis moderner Selbst- und Weltdeutung zu entwickeln, das den liberalen 

Verzerrungen und ihren Folgen widersteht. Er glaubt an die Möglichkeit und die 

einheitsstiftende Kraft einer neuen großen Erzählung, die uns hilft, eine positive 

Vorstellung von uns selbst und unserer Kultur zu entwickeln. Arendts Versöhnungs-

versuch geht von der Einsicht aus, dass die Möglichkeit einer solchen Einheit un-

weigerlich dahin ist und verortet die Hoffnung in der menschlichen Fähigkeit, zu 

handeln und etwas Neues zu beginnen. Taylor steht für die Rückgewinnung einer 

politischen Kultur der Moderne; Hannah Arendt für die Erneuerung einer Kultur des 

Politischen in modernen Zeiten. 

 

                                                        
64 So formuliert es auch Seyla Benhabib im Titel ihres Arendt-Buchs The Reluctant Modernism of 

Hannah Arendt (Benhabib 1996). Im Deutschen ist der Titel mit „Die melancholische Denkerin der 

Moderne“ übersetzt, was die Haltung Arendts in diesem Punkt weniger klar zum Ausdruck bringt. 

65  Arendt 1964, S. 31. 

66 Arendt 1994, S. 127. 



92 

Literatur 

Arendt, Hannah, 1953: [The Origins of Totalitarianism]: A Reply. In: The Review of Politics 15, H.1, S. 

76–84. 

Arendt, Hannah, 1964: Was bleibt? Es bleibt die Muttersprache. Ein Gespräch mit Günter Gaus. In: 

Adalbert Reif (Hrsg.): Gespräche mit Hannah Arendt, München, S. 9–35. 

Arendt, Hannah, 1974: Über die Revolution, München. 

Arendt, Hannah, 1994: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Übungen im Politischen Denken I, Mün-

chen. 

Arendt, Hannah, 2000: Aufklärung und Judenfrage. In: Dies., Die verborgene Tradition. Essays, Frank-

furt a.M., S. 117–137. 

Arendt, Hannah, 2006: Walter Benjamin. In: Detlev Schöttker/Erdmut Wizisla (Hrsg.): Arendt und 

Benjamin. Texte, Briefe, Dokumente, Frankfurt a.M., S. 45–97. 

Arendt, Hannah, 2011: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, 14. Aufl., München. 

Arendt, Hannah, 2012: Ziviler Ungehorsam, in: Dies., In der Gegenwart. Übungen im politischen Denken 

II, München, S. 283–321. 

Benhabib, Seyla, 1996: The reluctant modernism of Hannah Arendt, Thousand Oaks, California. 

Bohmann, Ulf, 2013: Charles Taylors Mentalitätsgeschichte als kritische Genealogie. In: Andreas Bu-

sen/Alexander Weiß (Hrsg.): Ansätze und Methoden zur Erforschung des politischen Denkens, Ba-

den-Baden, S. 185–214. 

Bohmann, Ulf/Montero, Darío, 2014: History, Critique, Social Change and Democracy. An Interview 

with Charles Taylor. In: Constellations 21, H.1, S. 3–15. 

De Lara, Philippe, 1998: From Philosophical Anthropology to the Politics of Recognition: An Interview 

with Charles Taylor, Thesis Eleven 52, S. 103–112. 

Flügel-Martinsen, Oliver, 2008: Grundfragen politischer Philosophie: Eine Untersuchung der Diskurse 

über das Politische, Baden-Baden.  

Förster, Jürgen, 2009: Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns. Zur institutionellen Verfas-

sung der Freiheit im politischen Denken Hannah Arendts, Würzburg. 

Haus, Michael, 2011: Charles Taylor und Michael Walzer. Flüchtige Begegnungen, tiefe Verbundenheit?, 

in: Michael Kühnlein/Matthias Lutz-Bachmann (Hrsg.): Unerfüllte Modern? Neue Perspektiven auf 

das Werk von Charles Taylor, Frankfurt a.M., S. 185–214. 

Heuer, Wolfgang, 2007: Politische Erfahrungen im 20. Jahrhundert. In: Heuer, Wolfgang/von der Lühe, 

Irmela (Hrsg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Künste, Göttingen, S. 213–223. 

Koschorke, Albrecht, 2012: Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer Allgemeinen Erzähltheorie, Frank-

furt a.M. 

Krüger, Hans Peter, 2012: Glaube und Vernunft. Ironie in der conditio humana? Interview mit Charles 

Taylor. In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 60, H.5, S. 763–784. 

Redhead, Mark, 2002: Making the Past Useful for a Pluralistic Present: Taylor, Arendt, and a Problem for 

Historical Reasoning. In: American Journal of Political Science 46, H.4, S. 803–818. 

Rorty, Richard, 2000: Vier Formen des Schreibens von Philosophiegeschichte. In: Ders., Wahrheit und 

Fortschritt, Frankfurt a.M., S. 355–394. 

Rosa, Hartmut, 2012: „Weiße“ und „schwarze“ Genealogie. Affirmative und pejorative Wertgeschichten 

bei Taylor und Foucault. In: Wetzel, Dietmar (Hrsg.): Perspektiven der Aufklärung. Zwischen Mythos 

und Realität, Paderborn, S. 23–34. 

Saar, Martin, 2007: Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts nach Nietzsche und 

Foucault, Frankfurt a.M./New York. 



93 

Taylor, Charles, 1971: Interpretation and the Sciences of Man. In: The Review of Metaphysics 25, H.1, 

S. 3–51. 

Taylor, Charles, 1985a: Atomism. In: Ders., Philosophy and the Human Sciences, Cambridge/New York, 

S. 187–210. 

Taylor, Charles, 1985b: Philosophical Papers I, Philosophy and the Human Sciences, Cambridge. 

Taylor, Charles, 1994: Quellen des Selbst, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 2002: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie?, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 2007: A Secular Age, Cambridge, Mass./London. 

Taylor, Charles, 2012: Interculturalism or Multiculturalism? In: Philosophy & Social Criticism 38, H.4-5, 

S. 413–423.  

Tully, James, 2009: Politische Philosophie als kritische Praxis, Frankfurt a.M./New York. 

Villa, Dana, 2003: Arendt und Tocqueville. Öffentliche Freiheit, Pluralität und die Voraussetzung der 

Freiheit. In: Thaa, Winfried/Probst, Lothar (Hrsg.): Die Entdeckung der Freiheit. Amerika im Denken 

Hannah Arendts, Berlin, S. 201–236. 

Walzer, Michael, 1990: Kritik und Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik, Berlin. 

Weißpflug, Maike, 2014: Erzählen und Urteilen. Narrative politische Theorie nach Hannah Arendt. In: 

Wilhelm Hofmann/Judith Renner/Katja Teich (Hrsg.): Narrative Formen der Politik, Wiesbaden, S. 

209–226. 

 





II. Positionen und Begriffe 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



 



97 

John Dunn 

Die flüchtige Gemeinschaft. Zur politischen Theorie Charles Taylors 

In der Einleitung zu seinen zweibändigen Philosophical Papers beschreibt sich 

Charles Taylor ziemlich einnehmend als einen „Monomaniac“.1 Nur jemand mit 

solch einem breiten Wissens- und Interessensspektrum wie dem seinigen wird wohl 

den Drang verspüren, gegenüber dem Anschein der Vielfältigkeit auf der zugrunde 

liegenden Einheit zu bestehen.2 Beide Akzente haben gleichwohl mit Sicherheit ihre 

Stärke. So wie er anzumerken, dass sich die Zusammenstellung von Aufsätzen mit 

einer eher eng umschriebenen Agenda befasst,3 sagt erheblich mehr aus, als schlicht 

darauf zu verweisen, dass sie allesamt die Gedankenwelt einer einzigen, sich ener-

gisch selbst interpretierenden Person widerspiegeln. Die Vielfältigkeit der behandel-

ten Gegenstände einzuräumen, ist hingegen kaum mehr, als das Offensichtliche 

anzuerkennen.  

Die Heterogenität ist seit der frühesten Werkphase Taylors hinlänglich offenkun-

dig. Sie hat ihm über die Jahre mindestens vier relativ scharf voneinander abgrenz-

bare Reputationen eingebracht, ganz abgesehen von seinem Ansehen als Mitwirken-

der in der kanadischen Politik. Die erste dieser vier ist die Reputation als philosophi-

scher Kritiker der modernen empirischen Psychologie (sowohl auf Menschen wie 

auf Tiere bezogen) als einer Möchtegernnaturwissenschaft, beginnend mit seiner 

bissigen Taxierung der behaviouristischen Bewegung der 1950er und frühen 1960er 

Jahre in The Explanation of Behaviour,4 und fortgeführt als ausgedehnter Partisa-

nenkampf gegen ein Gemisch aus etwas weniger drastisch abwertenden Darstellun-

gen rein menschlicher Fähigkeiten, bis hin zur zeitgenössischen Kognitiven Psycho-

logie (mit ebenjenen Themen beschäftigt sich der erste Band der gesammelten Auf-

sätze, Human Agency and Language, hauptsächlich). Die zweite Reputation, im 

Wesentlichen von einem einzigen, zuerst 1967 erschienenen Aufsatz herrührend, 

namentlich von Neutralität in der politischen Wissenschaft,5 erlangte Taylor als 

philosophischer Kritiker der damaligen unerschütterlichen Anmaßung nordamerika-

nischer Politikwissenschaftler, Wertfragen aus ihrem Verständnis des Wesens der 

                                                        
1  Taylor 1985a, S. 1. 

2  Ebd. 

3  Ebd. 

4  Taylor 1964. 

5  Taylor 1975a. 



98 

Politik eliminiert zu haben. Es war eine besonders raffinierte Taktik, da Taylor sich 

darauf verlegte, bei deren Schriften auf dem Ausmaß an Durchtränktheit mit Wert-

verpflichtungen zu beharren, aber nicht deshalb, um sie für ihre erkenntnistheoreti-

sche Unreinheit zu tadeln, sondern um sie zu ihrer Geistesgesundheit zu beglück-

wünschen. Die dritte Reputation, die erneut von einem einzigen Aufsatz – Interpre-

tation und die Wissenschaften vom Menschen von 19716 – herrührt, ist die eines 

Verteidigers eines hermeneutischen Verständnisses gegenüber einem szientistischen 

Modell der Geistes- und Sozialwissenschaften, sowie einer Reihe damit verbundener 

Schlussfolgerungen bezüglich der Richtungen, in die sich diese Wissenschaften 

wünschenswerterweise entwickeln sollten oder eben nicht. Diese waren ein Plädoyer 

für die „Wissenschaft der Interpretation“,7 im Gegensatz zu einer Verhaltenswissen-

schaft. Die vierte Reputation, die auf einem deutlich voluminöseren Beitrag als die 

beiden vorangegangenen beruht, ist die eines unermüdlichen Übersetzers der konti-

nentaleuropäischen Philosophie und des sozialen wie auch politischen Denkens, 

insbesondere des deutschen, für die angelsächsische Welt: nicht nur in Bezug auf 

Hegel (mit einem beachtlichen Band8), sondern auch auf Herder, Humboldt und 

Heidegger, um nur drei zu nennen.  

Keine dieser vier Reputationen ist wirklich eine Reputation als genuiner Poli-

tiktheoretiker, obwohl etwa weite Teile des Hegelbuches sicherlich als Beiträge zu 

einer zeitgenössischen politischen Theorie durchgehen würden, würden sie als sol-

che offeriert. Ich meine jedoch dass es gerechtfertigt ist zu sagen (und dies zweifel-

los teilweise aufgrund Taylors eher praktischen Beiträge zur kanadischen Politik),9 

dass diese vier allzu auffälligen und klar umrissenen Reputationen durchgängig auf 

Schritt und Tritt von einer fünften und gewissermaßen eher heimlichen Reputation 

begleitet worden sind (die sich teilweise aus seinem Einfluss als Lehrer in Montreal 

und Oxford und als intellektuellem Freund und Gefährten in weit größeren Zusam-

menhängen herleitet): die eines originellen, ideenreichen, und wirklich genuinen 

politischen Denker.  

Gerade in den beiden Bänden der Philosophical Papers schiebt sich etwas von 

den Fundamenten dieser fünften und heimlicheren Reputation beharrlicher ans Ta-

geslicht. Ich möchte mich hier im Wesentlichen auf das Resultat dieses Bestrebens – 

die Monomanie, oder den wahrhaft heroischen Versuch, die Eigenart moderner 

Politik neu zu durchdenken – konzentrieren. Was ist aus diesem bemerkenswert 

beharrlichen, einfallsreichen und originellen Zugriff auf die Probleme des modernen 

                                                        
6  Taylor 1975b. 

7  Ebd., S. 156. 

8  Taylor 1978. 

9  Siehe dazu auch Taylor 1970. 



99 

Politikverständnisses an konstruktiver politischer Theorie hervorgegangen? Welche 

Aspekte moderner Politik hilft er uns wirksamer anzugehen? (Das Kriterium der 

Unterstützung effektiver Praxis ist eines, das Taylor selbst als einer politischen The-

orie angemessen verteidigt).10 In Anbetracht welcher – falls überhaupt irgendwel-

cher – Aspekte gerät er hingegen sichtlich ins Stocken? Was sind seine Stärken und 

Schwächen? 

Taylors Beitrag zum Verständnis der Politik, wie auch allgemeiner sein Beitrag 

zum Verständnis der menschlichen Lage, beruht auf einem sturen (und meines Er-

achtens in mancherlei Hinsicht oftmals wohlbegründeten) Bekenntnis zur Gültigkeit 

einer Reihe persönlicher Einsichten – oder, um es etwas hochtrabender auszudrü-

cken, zu einer Reihe aus eigener Erfahrung stammender Wahrheiten. Für die nach-

metaphysische Wissenschaftlichkeit der ‚westlichen Welt‘ ist dies sicherlich nicht 

das Fundament, auf dem systematische Überzeugungen über was auch immer auf-

gebaut sein sollten; und es ist naturgemäß recht einfach, das Ausmaß zu überschät-

zen, zu dem es sich bestimmte Überzeugungen erlauben können, lediglich auf einem 

derartigen Fundament zu fußen.  

Was von den im Zuge der wissenschaftlichen Revolution hervorgebrachten Er-

kenntnistheorien auf längere Sicht besonders gebrandmarkt wurde, ist die menschli-

che Subjektivität und Wertgebundenheit. Für Taylor ist die Auffassung, der zufolge 

sich ein menschliches Verständnis der menschlichen Angelegenheiten letzten Endes 

verächtlich gegenüber Subjektivität oder Wertgebundenheit zeigen könnte, 

schlichtweg geistig umnachtet. Was es überhaupt ausmacht ein Mensch zu sein, ist 

die eigene Erfahrung eines Selbst von innen heraus, ist die aktive Selbstinterpretati-

on des eigenen Wesens, und ist das Streben, sich gemäß einer wertgebundenen In-

terpretation (was Taylor als „distinctions of worth“11 bezeichnet) selbst zu formen 

oder umzuformen; deren Werte sind wiederum außerhalb des Individuums in der 

sozialen und natürlichen Umwelt, der das Individuum angehört, zu verorten.  

In einer der anregendsten modernen Debatten über den Ort der Subjektivität in 

einer faktenbasierten Welt stellte Thomas Nagel die Frage: ‚Wie ist es, eine Fleder-

maus zu sein?‘,
12

 wobei er im Wesentlichen darauf bestanden hatte, dass es, wie 

notwendig unzugänglich es uns auch immer erscheinen mag, für Fledermäuse ein 

Erlebnis dessen gibt, wie es sich eben anfühlt, eine Fledermaus zu sein. Was Taylors 

Werk in seiner Gesamtheit zusammenhält, ist die hartnäckig verteidigte Verpflich-

tung auf sein eigenes Verständnis der Frage: ‚Wie ist es, ein menschliches Wesen zu 

                                                        
10  Taylor 1985b, S. 111-113. Für eine geringfügig andere Feststellung in die gleiche Richtung zur 

gleichen Zeit siehe Taylor 1983, insb. S. 85. 

11  Taylor 1985a, S. 3. 

12  Nagel 1981. 



100 

sein?‘. Natürlich wissen wir heute dass es ein überwältigendes Spektrum an Antwor-

ten auf die Frage gibt, wie es früher gewesen ist und wie es gegenwärtig ist, ein 

menschliches Wesen zu sein; und es gibt keine besonders zuverlässige moderne 

Analysetechnik, um selbst für die letzten paar tausend Jahre eindeutig herauszufin-

den, ob es tatsächlich oder notwendigerweise einen klar umrissenen gemeinsamen 

Kern dessen gegeben hat, was es heißt, ein menschliches Wesen zu sein.13 Taylors 

Überzeugung14 ist schlichtweg, dass es, wie weit weg und in der fernen Vergangen-

heit auch immer es gewesen sein mag, zumindest in der nachromantischen, moder-

nen, wissenschaftlichen, industrialisierten Zivilisation des ‚Westens‘ nunmehr defi-

nitiv so gekommen ist (und tatsächlich, soweit jegliche unserer instruktiven Belege 

hierzu zurückreichen mögen, auch schon so gewesen ist), dass die Frage, was es 

bedeutet ein menschliches Wesen zu sein, im Kern Subjektivität, Selbstinterpretati-

on und die aktive Verortung und Verbesserung des Selbst in Bezug auf eine Welt 

externer Werte – was er ‚starke Wertung‘ nennt – beinhaltet. (Natürlich hat sich die 

Wahrnehmung der Bedeutung dieses Prozesses der Selbstinterpretation und Selbst-

regulierung im Laufe der letzten dreihundert Jahre in der ‚westlichen Welt‘ drama-

tisch geändert, was Taylor so ausgiebig und eloquent wie nur irgendein moderner 

Denker beschrieben hat). Es ist jedoch wesentlich für Taylors Verständnisstrategie, 

im Gegensatz etwa zu derjenigen von Alasdair MacIntyre,15 dass die Praktik der 

starken Wertung in den Versen der Ilias ebenso parat liegt wie in den Romanen des 

20. Jahrhunderts. 

Keine Darstellung des menschlichen Handelns oder der menschlichen Lage im 

weiteren Sinne, die dem erkenntnistheoretischen Kanon einer absoluten Realitäts-

vorstellung entsprechend justiert wurde, konnte diesen zentralen Eigenschaften der 

Frage, was es heißt ein menschliches Wesen zu sein, Rechnung tragen, da diese 

Eigenschaft selbst von wesentlich anthropozentrischer oder subjektbezogener Be-

schaffenheit sind.16 Eine absolute Realitätsvorstellung ist eine, die keinen Platz für 

die Kontingenz der wahrnehmungsbezogenen und kognitiven Eigenheiten der Gat-

tung Mensch lässt,17 mithin eine Vorstellung des Universums wie mit dem stetigen 

Blick des allwissenden Schöpfers betrachtet.
18

 Anthropozentrische Eigenschaften – 

sekundäre Merkmale wie Farbigkeit oder ähnliches – sind qua Hypothese von der 

                                                        
13  Siehe etwa die Werke von Michel Foucault, Richard Rorty, Clifford Geertz und Alasdair MacInty-

re; siehe auch Hollis/Lukes 1982, Geras 1983.  

14  Vgl. Taylor 1985a, S. 3 mit Geertz 1983, insb. S. 36-54. 

15  MacIntyre 1987. 

16  Taylor 1985a, S. 54-76, siehe insb. S. 57: „Aber subjektbezogen bedeutet nicht notwendigerweise 

selbstbezogen” [Übersetzung U.B.].  

17  Williams 1981. 

18  Dunn 1984a, insb. Kap. 3. 



101 

absoluten Realitätsvorstellung auszuschließen. Doch genau das, was sie nicht für 

eine Miteinbeziehung in eine solche Vorstellung infrage kommen lässt, macht sie 

laut Taylor unverzichtbar für eine menschliche Vorstellung der menschlichen Reali-

tät. Wie Strawson19 bezweifelt Taylor die Möglichkeit, dass wir je an den Punkt 

gelangen werden, an dem wir uns gegenseitig als mehr oder weniger harmlose oder 

bedrohliche physische Gegenstände betrachten, deren weiterer Weg kausal von 

einem vorherigen Zustand des Universums vorgezeichnet wird. (Soweit ich erken-

nen kann, hegt er keine Ambition zu leugnen, dass dies ein zulässiges metaphysi-

sches Urteil über ihre tatsächliche Beschaffenheit sein kann). Interessanter ist je-

doch, dass er die Versuchung, menschliche Wesen so zu betrachten, als eine Art 

langwierige Selbsthypnose erachtet, die mindestens bis ins 17. Jahrhundert zurück-

reicht und im Laufe der Zeit zunehmend durch eine in erster Linie moralische und 

ästhetische Antwort, die wiederum selbst ein Teil der von ihm so betonten stark 

wertenden Reformulierung des erfahrenen Selbst ist, weiteren Antrieb erhalten hat.20 

Der hermeneutische Ansatz bietet an diesem Punkt mit milde herablassender 

Nachsicht bereitwillig seine Hilfe an, um uns besser zu erklären, warum wir so über 

uns denken und fühlen, wie wir es tun, und wie dies auf die klarste und beständigste 

Weise zu verstehen ist – um im Zuge dessen die Gesinnungen abzuschwächen und 

die Lasten der Vision selbst außer Kraft zu setzen.21 Das ist ein ausgeklügelter Ge-

dankengang; er legt jedoch eher ein etwas aussichtsloses Rückzugsgefecht nahe, 

denn ein Aufhalten oder Umkehren der wirkmächtigen und einfallsreichen Strö-

mungen der letzten dreihundert Jahre. Die Hauptlast von Taylors Kritik weiter Teile 

der empirischen Psychologie ist die Beanstandung gewesen, diese würden die Intel-

ligenz und den Einfallsreichtum drastisch unterschätzten, obgleich sie ebendiese zu 

erklären vorgaben: Im Falle von The Explanation of Behaviour wurde diese Bean-

standung ebenso energisch in Bezug auf Ratten vorgebracht wie später in Bezug auf 

menschliche Wesen. Das Resultat dieses erkenntnistheoretisch pedantischen Zerr-

bildes der faktischen Fähigkeiten der untersuchten Subjekte war, Taylor zufolge, ein 

Gewebe aus Tatsachenverdrehungen und Verwirrungen: schlichtweg ganz schwache 

Wissenschaft.
22

 Das Gleiche gilt seiner Ansicht nach – und hier ist er um einiges 

streitsüchtiger – auch für weite Teile der zeitgenössischen Kognitiven Psychologie 

und der computergestützten Modellierung geistiger Vorgänge im Menschen.  

                                                        
19  Strawson 1978. 

20  Den gleichen Punkt macht er auf sehr erhellende Weise bezüglich der einfallsreichen Appelle einer 

utilitaristischen Ethik (Taylor 1985b, S. 244, 266, 269 etc.; vgl. hierzu Parfit 1984).  

21  Putnam 1986 diskutiert diese Eigenschaft von Taylors Hoffnungen in einer Besprechung von 

Taylor 1984a.  

22  Taylor 1985a, S. 1 und passim. 



102 

Bezogen auf die politische Theorie ist es glücklicherweise weniger wichtig, über die 

Triftigkeit von Taylors Kritik der empirischen Psychologie zu urteilen, als abzu-

schätzen, wie klar und wie massiv genau die Implikationen auf das Politikverständ-

nis sind, die seine Argumente mit sich führen. Nur äußerst törichte Studierende der 

Politik nehmen noch an, dass ihr Gegenstand tatsächlich präzise und wirkungsvoll 

ohne eine eingehende Berücksichtigung – oder zumindest eine wachsame Abwä-

gung – menschlicher Wertfragen auskommen kann. (Neutralität in der politischen 

Wissenschaft ist jahrzehntealt). Jedoch besteht naturgemäß eine relativ erhebliche 

Uneinigkeit darüber, auf welche Weise diese Wertfragen genau eingeschätzt und in 

Betracht gezogen werden sollen. Insgesamt gesehen ist die Auseinandersetzung 

zwischen hermeneutischen Politikverständnissen und den etwas verfälschten Über-

bleibseln der szientistischen Ansatzes in gleichem Maße selbst ein politischer Kon-

flikt, wie auch eine Unstimmigkeit zwischen zwei analytischen Urteilen über einen 

gemeinsamen Untersuchungsgegenstand.23 Der hermeneutische Ansatz ist dafür zu 

bewundern (insbesondere wenn in den Händen derjenigen, die über eine gewisse 

literarische Begabung verfügen), dass er nacherlebbare Darstellungen von mehr oder 

weniger beklagenswerten politischen Zuständen bereitstellt. Er ist merklich weniger 

dafür geeignet, diejenigen mit einer anderen Ansicht davon zu überzeugen, dass es 

in der Tat so ist wie beschrieben. Der Umstand, dass es dem hermeneutischen An-

satz so gut wie immer gelingt, weitere (und eigentlich ausnahmslos abschätzige) 

Erklärungen für das Vorhandensein ebendieser Kluft aufzubieten, streut aus der 

Sicht der Gegenspieler nur Salz in die zugefügten Wunden.24 Womöglich wichtiger 

ist aber, dass das hermeneutische Ideal der ‚Horizontverschmelzung‘, also die Ver-

knüpfung unterschiedlicher Weltbetrachtungsweisen durch gegenseitige Anpassung 

von Wahrnehmungen und Werten, dazu geeignet ist, vom bedrängten liberalen 

Skeptiker eher als Bedrohung aufgezwungener Uniformität denn als Versprechen 

der Entdeckung von Wertungsharmonie gesehen zu werden.25 

An dieser Stelle ist Taylors Begriffswahl meines Erachtens ein klein wenig un-

vorsichtig. Von einer „gültige[n] Wissenschaft vom Menschen“ oder schlicht von 

der „Wissenschaft der Interpretation“
26

 zu sprechen, heißt ein Maß an Integration 

(und damit an erkenntnistheoretischer Reglementierung) im Verständnis der 

menschlichen Angelegenheiten zu versprechen (oder anzudrohen), wohingegen an 

keiner anderen Stelle in Taylors äußerst umfangreichem Werk nahegelegt wird, dass 

er dies erwarten oder gutheißen würde. Vor die Wahl gestellt (und das ist tatsächlich 

                                                        
23  Vgl. Shklar 1986. 

24  Taylor 1975b, insb. S. 213f. und 219. 

25  Vgl. Shklar 1986. 

26  Taylor 1975b, S. 215f. 



103 

nie die Wahl, vor die man gestellt wird), ob man es mit dem hermeneutischen An-

satz hält oder mit dem was man um der Kürze willen noch immer einen positivisti-

schen Ansatz nennen könnte (welcher relativ unbekümmert in Bezug auf die Selbst-

verständnisse von handelnden Subjekten ist), würde ich persönlich bei den meisten 

Gelegenheiten zur hermeneutischen Seite neigen. Doch selbstverständlich würde ich 

dies grundsätzlich als eine Heuristik sehen: auf gar keinen Fall als selbstbestätigen-

des kognitives Verfahren. Zudem würde ich mich darauf vorbereiten, den Einwän-

den zu meinen ‚Forschungsergebnissen‘ gerecht zu werden, und zwar einem nach 

dem anderen, wie sie erhoben werden: nicht durch den Versuch irgendeinen umfas-

senden pseudo-erkenntnistheoretischen Apparat zu entwerfen, der alle von vornhe-

rein disqualifiziert. Welche Bedeutung der Begriff ‚Wissenschaft‘ auch sonst noch 

haben mag – die meisten Menschen, die in den letzten Jahrzehnten überhaupt dar-

über nachgedacht haben, verstehen darunter zumindest hochgradig institutionalisier-

te und (mit allen Vor- und Nachteilen) effektiv selbstdisziplinierende menschliche 

Praktiken. Geht man von diesem Begriffsverständnis aus, erscheint es äußerst un-

wahrscheinlich, dass wir in Kürze (und ziemlich unwahrscheinlich dass wir jemals) 

guten Grund haben, der soliden Institutionalisierung und Selbstdisziplinierung einer 

einzigen Wissenschaft vom Menschen oder Wissenschaft der Interpretation freudig 

entgegenzusehen. Nach menschlichem Ermessen ist das Bekenntnis zur Interpretati-

on als Absichtserklärung27 um einiges verlockender als die Beanspruchung einer 

Errungenschaft, ganz zu schweigen von einer wirksam routinisierten Errungen-

schaft.  

In der Tat scheint ebendiese Konfrontation mit positivistischen Verständnissen 

der Geistes- und Sozialwissenschaften auf dem Felde der Methode letztlich unklug 

zu sein – jedenfalls unklug, wenn sie die Form der Gegenüberstellung einer hypo-

thetisch stichhaltigen Methode mit einer vermeintlich unzuverlässigen annimmt. Die 

Auffassung, dass es im Wesentlichen die Methode ist, die Ansprüche auf gültige 

Verständnisse gewährleistet, war (und bleibt in gewisser Hinsicht zweifellos) der 

ideologische Kern positivistischer Sozialwissenschaft. Es ist eine Auffassung, die 

keinen Funken intellektueller Achtbarkeit mehr zurückbehalten hat.
28

 Die Rolle von 

unkodifizierbarem Ermessen wie auch spekulativer Theoriewahl und Erfindungsga-

be bei der Einrichtung der Wissenschaften der nicht-menschlichen Natur schließt 

schlichtweg die Möglichkeit jeglicher Konzeption von sich selbst verfahrenstech-

nisch sicherstellendem Wissen aus. Was die Geistes- und Sozialwissenschaften 

                                                        
27  Vgl. Dunn 1980, S. 81-111. 

28  Siehe hierzu das völlige Fehlen jeglicher solcher Anmaßungen in elaborierten modernen Bespre-

chungen der Möglichkeit, Erklärungs- von Bewertungsfragen abzuschirmen, wie bei Runciman 

1983.  



104 

brauchen ist keine Methode, die ihren Erfolg verbürgt (was sie schlicht nicht haben 

können, ob sie es nun begrüßen würden oder auch nicht), sondern lediglich eine 

Vielfalt an Ansätzen, die ernsthaft zur Heterogenität ihrer Gegenstände passen, die 

ihnen zumindest gestattet, dies klar und deutlich zu beleuchten, und zwar gleichzei-

tig für ihre eigenen Fachleute, wie auch etwas kürzer gefasst für die breite Öffent-

lichkeit im Allgemeinen.  

Ich bin keineswegs überzeugt, dass Taylor dieses Urteil tatsächlich bestreitet. Je-

doch hat er sicherlich einige seiner Leser überzeugt, dass er ebendies tut; und, falls 

der Eindruck falsch sein sollte, wäre das Missverständnis von beträchtlicher Bedeu-

tung.  

Dies ist von besonderer Bedeutung in Bezug auf zwei von Taylors ehrgeizigsten 

und ertragreichsten Themen: die Konzeption, dass das selbstinterpretierende Indivi-

duum nicht metaphysisch unabhängig, sondern vielmehr abhängig von der Gesell-

schaft ist,29 und wiederum die Abhängigkeit der Selbstinterpretation dieses Indivi-

duums von den sprachlichen Mitteln einer bestimmten Sprachgemeinschaft30 zur 

Erfassung und Offenlegung einer Bandbreite an menschlichen Werten besteht, die 

dieser Selbstinterpretation echte Tiefe und die Würde der Einsicht verleihen. (‚Ver-

leihen‘ ist hier besser als ‚geben‘, da es zentral für Taylors Sicht ist, dass die Vor-

stellung des Individuums als eines möglichen Behälters oder Standorts der vollen 

Bedeutsamkeit seiner Selbstinterpretation völlig inkohärent ist, obwohl sie die 

grundlegende Prämisse der atomistischen Sozial- und Politiktheorien und die Theo-

riestrategie der radikalen Objektivierung bereitstellt.) Die Behauptung, dass das 

Individuum als Sprecher „in Wirklichkeit mit zwei Arten umfassenderer Ordnung 

verwoben ist, die es niemals gänzlich überblicken und nur punktuell und geringfügig 

umgestalten kann“,31 ist Taylors stärkste Widerlegung der „atomistischen” Sicht auf 

die Gesellschaft32 und der objektivierten Konzeption des Individuums. (Es scheint 

gerechtfertigt, ‚Sicht‘ von ‚Konzeption‘ auf diese Art zu unterscheiden, da ‚Ato-

mismus‘ in Taylors Vokabular im Wesentlichen die Anmaßung darstellt, dass fak-

tisch nichts Wirkliches der ‚Gesellschaft‘ entspricht – dass ‚Gesellschaft‘ nur einen 

aggregierten Verweis darstellt –, während sein Zweifel bezüglich der ‚Objektivie-

rung des Individuums‘ keine Zweifel sind, ob solch eine Entität existiert, sondern 

lediglich Zweifel, ob das was existiert ausschließlich in diesen Begriffen angemes-

sen beschrieben wird.) Was Taylor letztlich zu tun hofft (wie er im Resümee der 

Einleitung zu den Philosophical Papers bekennt, und wie es zumindest zeitwillig in 

                                                        
29  Taylor 1985a, S. 8. 

30  Ebd., S. 10f. 

31  Ebd., S. 11 [Übersetzung U.B.]. 

32  Siehe insb. Taylor 1995. 



105 

seinen ganzen früheren Schriften zu erkennen ist), ist die Verteidigung des Rufes 

dieser zwei Arten umfassenderer Ordnung (oder zumindest eines integrierten Be-

standteils dieser beiden) als wahrer Ort der Wertgebundenheit für menschliche We-

sen: nicht Wertgebundenheit gegen individuelles Bewusstsein, sondern Wertgebun-

denheit im und für und durch das individuelle Bewusstsein. Er hofft, dass sich am 

Ende herausstellt, dass es im Vermögen der praktischen Vernunft liegt, diese Ver-

teidigung bereitzustellen.33 Das ist natürlich eine alte Hoffnung, die in unterschiedli-

cher Form bei den großen griechischen politischen Philosophen vorzufinden ist, wie 

auch bei Aquinas, bei Hegel, und nach meiner Ansicht, zumindest für den Großteil 

seines Lebens, auch beim vermeintlich ‚atomistischen‘ Locke (obgleich Letzterer 

seine umfassendere Ordnung natürlich teilweise außerhalb des Rahmens der irdi-

schen Natur ansiedelte).34 Es ist zugleich eine intellektuell spektakulär unzeitgemäße 

Sichtweise.35 

Was sie so unzeitgemäß hat werden lassen ist hinlänglich offensichtlich, nämlich 

genau die Objektivierung des Individuums, gegen die Taylor sich so unerbittlich 

verwehrt. Es lohnt sich in aller Kürze danach zu fragen, was – falls überhaupt etwas 

– sich als hinreichend erweisen könnte, um deren intellektuelle Gefälligkeit wieder-

herzustellen. Eine logische Antwort wäre die kompensierende Objektivierung der 

besagten umfassenderen Ordnungen: Gesellschaft, Wirtschaft, Sprache, vielleicht 

sogar das politische Gemeinwesen und die Staatsorganisation. Diese Antwortstrate-

gie ist tatsächlich vom modernen strukturalistischen Denken der letzten Jahrzehnte 

sehr rege verfolgt worden, wie auch über einen ausgedehnteren Zeitraum von der 

marxistischen Tradition. Taylor verwirft diese Strategie jedoch letzten Endes, selbst 

in ihrer schillerndsten und verführerisch erfindungsreichen jüngsten Inkarnation im 

oeuvre von Michel Foucault, aufgrund ihrer unnachgiebigen Verachtung von Hand-

lungsfähigkeit und Individualität als solcher. Alles in allem hat er wie ich meine 

recht damit, sie abzulehnen36 (wenn auch nicht notwendigerweise mit all den Vor-

würfen die er gegen Foucault selbst vorbringt).37 Was er jedoch an ihre Stelle setzt, 

als notwendige Verknüpfung zwischen dem Mikrokosmos des Individuums und den 

zwei umfassenderen Ordnungen, mit denen das Individuum stets verwoben ist, ist 

die etwas prekäre Substanz der Intersubjektivität und eine öffentliche Sphäre, die 

von den komplizierten rekursiven Mustern wechselseitiger Anerkennung der Bestre-

bungen individueller menschlicher Wesen gebildet wird. Prekär sind an dieser Sub-

                                                        
33  Taylor 1985a, S. 12. 

34  Dunn 1984a. 

35  Vgl. Williams 1984, 1999; Rawls 1996. 

36  Dunn 1985, S. 119-138. 

37  Taylor 1988a. 



106 

stanz sowohl praktische als auch erkenntnistheoretische Aspekte. Erkenntnistheore-

tisch ist sie durch die objektivierende atomistische Tendenz des modernen Denkens 

verwundbar. In der objektivierten Repräsentation einer partikularen Gemeinschaft 

wird nichts Intersubjektives als wirklich vorhanden gerechtfertigt, außer es ist in den 

Individuen vorhanden. Ihre Geltung kann auf dem von modernen Erkenntnistheorien 

auserkorenen Schlachtfeld nicht durch den Einsatz überlegener kognitiver Fähigkeit 

etabliert werden. Um das Abfallen von einer objektivierenden Repräsentation zu-

gunsten einer stärker subjektresponsiven Repräsentation herbeizuführen, ist keine 

externe Kraft (‚Eroberung‘) vonnöten, sondern interner Anreiz (‚Verführung‘). In-

tersubjektivität ist jedoch ebenso verwundbar durch die kulturellen Tendenzen (oder 

vielleicht schlicht durch die unverhüllt augenscheinlicheren kulturellen Realitäten) 

gegenwärtiger Gesellschaften auf der ganzen Welt. 

Intersubjektivität ist entweder vorhanden, oder sie ist es nicht. Falls sie vorhanden 

ist, kann der hermeneutische Theoretiker sie vielleicht etwas fesselnder erhellen und 

sie dadurch etwas bestärken (ein wenig wie der Pfarrer, der einer gerade spirituell 

empfänglichen Kirchengemeinde gegenübersteht). Falls sie fehlt, kann der herme-

neutische Theoretiker ihr Fehlen aufzeigen und vielleicht, wenn er besonders elo-

quent ist, ein gewisses Maß an Schmerz, Bedauern oder Nostalgie bezüglich der 

festgestellten Abwesenheit hervorlocken, die zuvor enthüllt wurde. Kein hermeneu-

tischer Theoretiker kann jedoch vernünftigerweise erwarten, allein mit den eigenen 

theatralischen Mitteln Intersubjektivität zum Leben zu erwecken. Im Angesicht einer 

echten Leerstelle an Intersubjektivität – einer radikalen Kluft in den Wertintuitionen 

– geht es nicht darum dies zu interpretieren, als vielmehr es zu ändern. Natürlich 

bleibt fraglich wie weit und wie genau (falls überhaupt) dies geändert werden kann. 

Wie Marx dargelegt hat ist Geschichte ein überaus widerständiges Medium. 

Aufgrund seiner Responsivität gegenüber diesen Dilemmata ist Taylor solch ein 

faszinierender politischer Theoretiker. Im Angesicht betrüblicher Auswahlmöglich-

keiten ist er geschickt darin, das Dilemma hartnäckig an beiden Hörnern zu packen, 

und weigert sich aus meist menschlich hervorragenden Beweggründen, eines von 

beiden loszulassen. Was ihn vermutlich verleitet, dies zu tun, ist letzten Endes seine 

eigene Sensibilität: der Satz an Wahrheiten, den seine eigene Erfahrung bereitstellt. 

Es ist ausschlaggebend – und höchst ungewöhnlich unter modernen Autoren – dass 

ihn diese Erfahrung nicht nur tiefgreifend und eindrucksvoll auf das moderne nach-

romantische Vorhaben der Selbstergründung verpflichtet, und zwar sowohl als spiri-

tuelle Odyssee wie auch als analytische Sezierung; sie verpflichtet ihn ebenso tief-

greifend auf ein ausgeprägt vormodernes Vorhaben der Verortung von sich selbst 

und von anderen menschlichen Wesen innerhalb der unabhängigen und objektiven 

Ordnung natürlicher und sozialer Werte. 

Die meisten modernen Philosophen sehen dieses letztere Vorhaben nicht bloß als 

vormodern in seiner historischen Herkunft an, sondern als erkenntnistheoretisch 

eklatant unzulässig innerhalb jeglicher moderner Weltanschauung – und mithin als 



107 

offenkundig abwegig für jedwede denkende Person, geschweige denn für ernstzu-

nehmende Intellektuelle nach heutiger Zuschreibung. Abgesehen vom Unterlauf 

religiösen Unternehmertums (Hare Krishna und so weiter) und von den institutionel-

len Relikten der bedeutenderen vormodernen Lesarten dieser Ordnung (die Heilige 

Katholische Kirche) ist der einzige Rahmen, in dem eine solche Perspektive in der 

heutigen Welt voraussichtlich anziehend erscheint, die mehr oder weniger erzwun-

gene faktische Errichtung von vermeintlich sozialistischen (oder vielleicht zu gege-

bener Zeit von wahrhaft islamischen) politischen Gemeinschaften im Angesicht 

einer abweisenden Welt. Und ihre Anziehungskraft in diesem Rahmen ist einleuch-

tenderweise eher instrumentell denn intrinsisch: eher die Anziehungskraft einer 

drangsalierenden Ausdrucksweise öffentlicher Moralisierung denn einer authenti-

schen Erfahrungsweise wie die menschliche Welt wirklich ist. 

Hier gerät Taylors oeuvre meines Erachtens ins Straucheln; und es strauchelt 

nicht weil es falsch ist, sondern weil die eingesetzten Mittel für die implizit (und 

bisweilen explizit) selbst gesetzten Aufgaben unangemessen sind. Letztlich scheint 

es mir übermäßig in den Kontingenzen individueller Empfindsamkeit verankert und 

unzureichend auf eine faktische Welt ausgerichtet zu sein. Es ist weniger die er-

kenntnistheoretische Selbstbestätigung von Taylors eigenem Bewusstsein, die hier 

die Schuld trägt. Ich denke Taylor hat ganz recht mit der Annahme, dass es im Ver-

ständnis der menschlichen Wertgebundenheit nur das alleinige Mittel der Erkundung 

der eigenen Subjektivität und der reflektierten Verständigung mit anderen Subjekti-

vitäten über die Ergebnisse ebendieser Erkundung gibt. (Die Verständigung wird 

offensichtlicherweise in beide Richtungen gehen müssen; und je ausgedehnter die 

Bandbreite an Gesprächspartnern, desto vielversprechender die erkenntnistheoreti-

schen Erfolgsaussichten des Austausches.) In einer solchen Verständigung ist In-

tersubjektivität das, was man, wenn man Glück hat, zu entdecken hoffen darf. Es ist 

jedoch keine Sache, deren Verfügbarkeit man jemals mit Zuversicht unterstellen 

darf. Die skeptische Strenge des modernen Verständnisses der Beschaffenheit 

menschlicher Werte könnte durch reflektierte Erkundung ein bisschen weniger 

schmerzhaft gemacht werden. Doch sie wird nicht schlicht hinfort gedacht werden 

können. (Es ist von Bedeutung, dass es sogar in der antiken griechischen Philoso-

phie – und lange bevor Descartes und Hume und Kant und Wittgenstein und Quine 

den erkenntnistheoretischen Skeptizismus über unsere Kenntnis der Naturwelt ver-

tieft hatten – starke Strömungen des Wertskeptizismus gab.) Wo die Schwachstelle 

seines Denkens als Ganzes und als politisches Denken wirklich liegt, ist im Ausmaß 

der Beschäftigung mit Selbstverständnis und Selbstinterpretation, sowie in der ver-

gleichsweise dünnen Wiedergabe, die es von der wirklichen Einrichtung des moder-

nen politischen Lebens und den faktischen Problemen anbietet, mit denen dieses 

Leben auf so beunruhigende Weise zu kämpfen hat. 

Das hält ihn nicht davon ab, ein wirkmächtiger Kritiker vieler weiterer moderner 

politischer Theorien zu sein. Etwa sein Angriff auf die moralische Schroffheit und 



108 

analytische Inkohärenz des nach wie vor (insbesondere in Nordamerika) dominanten 

atomistischen Stranges der Politik- und Gesellschaftsverständnisse38 ist die wir-

kungsvollste Widerlegung eines gesamten Wahrnehmungsmodells, die man nur 

finden kann.39 Das Insistieren, dass die Erhebung von Autonomie zu einem Leitwert 

(und tatsächlich bisweilen zum einzigen Wert) in modernen liberalen Theorien 

überhaupt nur dann eine gewisse Stichhaltigkeit bewahren kann, wenn sie sich in 

einem menschlichen Rahmen bewegt, der ein echtes Wertespektrum gestattet, aus 

dem man auswählen kann,40 ist eine außerordentlich wichtige strategische Stellung-

nahme zur modischsten Welle gegenwärtiger politischer Theorie. Und es gibt reich-

lich andere Beispiele.  

Doch sogar seine Kritik des Atomismus wird ein wenig durch den Mangel an 

Aufmerksamkeit geschwächt, die er der politischen Motivation der großen intellek-

tuellen Wegbereiter der atomistischen politischen Theorie erweist. Selbst etwa im 

Falle der politischen Theorie von Hobbes ist es sicherlich nicht der Mangel an Fein-

gefühl für die Dynamik intersubjektiver starker Wertung, der die Theorie motiviert. 

Es ist vielmehr ein politisches Urteil über die Schwierigkeiten der Verknüpfung von 

individueller Eingebildetheit in Bezug auf die Vorzüge des eigenen Urteils (kaum 

ein Zustand, bei dem der stark wertende Selbstinterpret wirklich zuversichtlich sein 

kann ihn zu vermeiden) mit einer Pluralität an Gruppierungen, die in aller ideologi-

schen Authentizität vorgeben, ein Anrecht auf die Monopolisierung politischer 

Macht und der Hoheitsgewalt über die Glaubensbekenntnisse zu haben. Sowohl in 

De Cive wie auch im Leviathan wird Hobbes‘ politisches Argument, das ein Argu-

ment über die Verschmelzung von klassischen demokratischen oder republikani-

schen Anforderungen an politische Entscheidungen mit sektiererischen Anmaßun-

gen über das Religionsmonopol in der Nachreformationszeit ist, nicht richtig erfasst 

durch die herkömmliche Darstellung des notwendigen Konfliktes zwischen indivi-

duellem Begehren knapper Güter und dem daraus resultierenden Gebot, diese Be-

gehrlichkeiten einem einzigen maßgeblichen Ort der Hoheitsgewalt unterzuordnen. 

Natürlich bleiben beide Anforderungen offenkundig bedeutsam für die gegenwärtige 

Politik derjenigen Gesellschaften, in denen das ‚angenehme Leben‘ (Hobbes) nicht 

als Absurdität, sondern als ein historisches Bürgerrecht erachtet worden ist. Doch 

das Erstere liegt, im Gegensatz zum Letzteren, genau im Bereich der problemati-

                                                        
38  Taylor 1995 passim. 

39  Für ein unmittelbarer politisches Beispiel siehe Dunn 1988.  

40  Taylor 1995, S. 97f., und – für die kantianische Herkunft dieser Denkrichtung – Taylor 1984b.  



109 

schen Politik der Intersubjektivität, auf die uns Taylor so plastisch aufmerksam 

gemacht hat.41  

Die zuletzt schärfsten liberalen Kritiker Taylors greifen ihn im Wesentlichen da-

für an, eine Form der Gemeinschaft zu beschwören oder zu verheißen, die er in 

Wirklichkeit nicht liefern kann, und von der sie stark vermuten, sie ziemlich ab-

scheulich zu finden, falls er es doch bewerkstelligen könnte.42 (Ich meine dass sie 

mit jener Vermutung das Ausmaß seiner Hingabe an die Andeutungen des standhaft 

selbstinterpretierenden Selbst unterschätzen, die so liberal ist wie solche Hingaben 

nur sein können.) Es ist wohl wahr, dass einige von Taylors stärksten Einsichten 

kommunitaristischer Natur sind, und dass sie, wie er ziemlich deutlich macht, der 

republikanischen Tradition des Vorranges des Öffentlichen vor dem Privaten ange-

hören: sowohl als Anspruch auf Teilhabe am öffentlichen Bereich als auch als 

Pflicht, individuelle Energien und Mittel zur Aufrechterhaltung und Verteidigung 

ebendieses Bereiches einzusetzen.43 Er ist sicherlich ein scharfzüngiger Kritiker der 

Privatisierung des individuellen Lebens in modernen kapitalistischen Gesellschaften, 

was er faktisch eher als spirituelle Entstellung denn als Möglichkeit zur Kultivierung 

einer umfassenderen und reichhaltigeren Individualität erachtet. (Tatsächlich ten-

diert er bisweilen dazu, ein gewisses Maß an realem spirituellem Unbehagen aufsei-

ten der Bürger dieser Gesellschaften über ihr eigenes Gefühl der zentralen Bedeu-

tung des materiellen Konsums für ihr Leben zu behaupten44 – eine Einschätzung, die 

ich für ziemlich unüberzeugend halte.) Doch die Kombination aus seiner persönli-

chen Empfindsamkeit und seiner Übernahme eines hermeneutischen Ansatzes ge-

währleistet, dass er die Heterogenität von bewertenden Auffassungen und die Viel-

falt an Praktiken, die darauf hinauslaufen, die heutigen hochentwickelten kapitalisti-

schen Gesellschaften auszumachen, recht klar erkennt. In der Tat ist er besonders 

feinfühlig was die unregelmäßigen und disharmonischen Beziehungen anbelangt, 

die häufig zwischen diesen Praktiken herrschen, und argumentiert beispielsweise, 

dass sie eine erhebliche Bedrohung der Legitimität dieser Gesellschaften in den 

Augen ihrer eigenen Bürger darstellen, und die Akzeptanz eines einheitlichen Maß-

stabes der Verteilungsgerechtigkeit verhindern.
45

 Taylor macht insbesondere geltend 

(wohl hauptsächlich mit der Erfahrung von Quebec im Kopf), dass der Sinn für das 

politische Gemeinwesen heutzutage häufig nicht auf der Ebene des Nationalstaates 

                                                        
41  Gleichartige Schwachstellen sind in vielen von Taylors Beurteilungen von Locke zu finden, siehe 

Taylor 1995, S. 74 oder Taylor 1988b, S. 149.  

42  Vgl. Shklar 1986, Gutmann 1993. 

43  Zu dieser Tradition siehe Pocock 1975, Skinner 1978 und 2009. 

44  Taylor 1988c, S. 270, 277f., 289f.; siehe hierzu auch die Arbeiten von C.B. Macpherson in den 

zwei Jahrzehnten zuvor, zuletzt Macpherson 1985.  

45  Taylor 1988b; vgl. auch Walzer 1992, Sandel 1982.  



110 

am ausgeprägtesten ist, und dass die fernen bürokratischen Strukturen, die heute die 

Wirtschaftstätigkeit – ob nominell unter privater oder öffentlicher Kontrolle – regu-

lieren, daran scheitern, einen überzeugenden Sinn für die Produktionsgemeinschaft 

zum Ausdruck zu bringen.46 Als Abhilfe für beiderlei Unbehagen schlägt Taylor, 

nicht zum ersten Mal,47 und natürlich nebst zahlreichen anderen zeitgenössischen 

Autoren,48 die Dezentralisierung politischer Entscheidungen und die Ausweitung der 

Kontrolle von Produzenten über ihre eigene Produktion vor.49 Diese Vorschläge 

haben zweifellos ihren Reiz. Es gibt jedoch eine Fülle von potentiellen Haken; und 

es kann nicht behauptet werden, dass einer von beiden sehr nach dem Modell der 

Zukunft – oder ‚der wirklichen Bewegung der Geschichte‘ (Marx) – irgendwo auf 

der Welt aussieht.  

Ebenso wenig leisten sie allzu wirksam Abhilfe für die besonderen Probleme, die 

Taylor herausstellt, noch für die Melange aus anderen mehr oder weniger drängen-

den Schwierigkeiten, mit denen die Bevölkerungen aller hochentwickelten kapitalis-

tischen Länder konfrontiert sind. (Mit vielen der gleichen Probleme sind tatsächlich 

auch die Bevölkerungen derjenigen sozialistischen Staaten konfrontiert, die sich 

erfolgreich industrialisiert haben, was damit einhergeht, dass sie mit einer erhebli-

chen Zahl zusätzlicher Probleme ausgestattet werden, wie es dem letzteren Prozess 

eigen ist.)50 Ein Gemeinschaftssinn, der sich im Bewusstsein handelender menschli-

cher Individuen widerspiegelt, ist vielleicht spirituell wünschenswert, da es ein geis-

tig gesünderes und reflektierteres Verständnis des Rahmens individuellen Lebens 

erlaubt (und zu einem gewissen Grade erzwingt), da es missgünstige Gesinnungen 

hemmt und großzügigere Gesinnungen fördert, um quer durch den gemeinschaftli-

chen Raum zu kooperieren, auf dessen Funktionsfähigkeit ebendieses Leben ange-

wiesen ist. Der Gemeinschaftssinn ist selbst eine Form der Wahrnehmungs- und 

Motivationsbildung. Doch der Gemeinschaftssinn, ob er nun zu einer bestimmten 

Gelegenheit vorhanden ist oder nicht, muss selbst stets das Resultat eines kausalen 

Vorgangs sein, eine Folge der Art und Weise der Weltsicht, zu der bestimmte 

menschliche Wesen veranlasst wurden. Denjenigen einen Gemeinschaftssinn vorzu-

schreiben, die keinen aufweisen (ein geläufiges Charakteristikum der Politik von 

Staaten, die seit Kurzem nachrevolutionär sind), bedeutet faktisch ihnen den Willen 

aufzuzwingen, andere Personen zu sein (oder zu werden). In dieser Hinsicht kann 

                                                        
46  Taylor 1975b, 1988c.  

47  Taylor 1970. 

48  Barber 1994, Dahl 1985, Green 1985.  

49  Taylor 1988b, S. 186. 

50  Dieser Umstand an sich ist von beträchtlicher Bedeutung für die Politik hochentwickelter kapitalis-

tischer Gesellschaften; siehe Dunn 1984b.  



111 

Gemeinschaftlichkeit keine wirkliche Abhilfe für das gegenwärtige politische Unbe-

hagen bieten, da ihr Fehlen zu großen Teilen ebendieses Unbehagen ausmacht. Den 

Gemeinschaftssinn konkret erodieren ließ, wie Taylor sehr wohl bewusst ist, die 

Ausweitung des Größenmaßstabes, nach dem menschliches Leben gerade organi-

siert wird – von Dörfern zu Großstädten, von lokalen Marktregionen zu einem glo-

balen Gewebe des Börsenhandels. Selbst jene modernen Gesellschaften, die einen 

starken Gemeinschaftssinn bewahrt haben51 (und damit eine weitaus größere Fähig-

keit zur großflächigen Kooperation), waren dem gleichen Prozess gemeinschaftli-

cher Auszehrung ausgesetzt, welche die instrumentelle Verpflichtung auf relativ 

kurzzeitige materielle Genüsse in drastisch geschrumpften menschlichen Gruppie-

rungen vertieft hat.52 

Falls das Fehlen oder die Dünnheit der Gemeinschaftlichkeit eines der zentralen 

politischen Probleme sein sollte (wie bereits, wenn auch ein wenig verschwommen, 

von Benjamin Constant durch sein Beharren signalisiert wurde, dass die ‚alte‘ durch 

die ‚moderne‘ Freiheit verdrängt worden ist),53 dann kann die bloße Verordnung 

jener Gemeinschaftlichkeit an sich keine Abhilfe schaffen. Falls das Problem über-

haupt behoben werden kann, dann nur dort, wo es angesiedelt ist, namentlich in den 

Wahrnehmungen, Urteilen und Gefühlen der Bewohner der modernen Welt. Dieser 

Punkt wurde bereits ziemlich klar gesehen in den ersten wirklich schlagkräftigen 

Bemühungen, die Bedeutung der modernen Wirtschaftskultur zu verstehen, und 

zwar sowohl in den Betrachtungen von Adam Smith und Dugald Steward über die 

politischen und kulturellen Folgewirkungen drastisch gesteigerter Arbeitsteilung,54 

als auch in Constants Befürchtungen über die grundsätzlich politische Funktionsfä-

higkeit einer modernen Freiheitsordnung.55 Die Abhilfe, die Smith, Steward und 

Constant allesamt beschwörten, war ein System der öffentlichen Bürgererziehung. 

Welche Dienste auch immer ein solches System im 19. und frühen 20. Jahrhundert 

vollbracht haben mag um aus Bauern Franzosen oder aus vielsprachigen Einwande-

rern Amerikaner zu machen, lassen die jüngeren Erfahrungen mit solchen System in 

hochentwickelten kapitalistischen Gesellschaften diese Abhilfe für sich allein ge-

nommen wie einen Ratschlag aus Verzweiflung erscheinen. Ebenso wenig gewinnt 

                                                        
51  Vgl. Smith 1983. 

52  Dore 1978, insb. S. 283. 

53  Constant 1972. 

54  Smith 1974, insb. S. 661-670 (siehe dazu Winch 1978, insb. S. 113, 116, 119); Steward 1854-1860, 

Bd. 9, insb. S. 327-349. Für Stewards Auffassung der politischen Probleme der Lernfähigkeit von 

Eliten und Bevölkerung siehe auch Bd. 1, S. 503-523; siehe auch das Vorwort von John Veitch 

über die Wirkung von Stewards Vorlesungen zur politischen Ökonomie: ebd., Bd. 10, S. XLVI-LV. 

Siehe auch Collini/Winch/Burrow 1983, Kap. 1 und Fontana 1985, insb. S. 106-111.  

55  Constant 1972, S. 392ff. 



112 

sie stark an unmittelbarer Anziehungskraft, wenn sie nur als bloße Ergänzung zur 

anderen Hauptzutat des staatsbürgerlich-republikanischen Rezeptes für das Schmie-

den einer politischen Gemeinschaft aufgefasst wird, namentlich die Gestaltungstä-

tigkeit eines Gesetzgebers oder einer dauerhaft institutionalisierten politischen Füh-

rung. In der Tat neigen die politischen Erfahrungen des 20. Jahrhunderts dazu, zwei 

durchaus verschiedene Erscheinungsformen dieses Vorschlags nahezulegen, eine 

davon auf skurrile Weise wirkungslos, und die andere zwar letztlich wohl gleicher-

maßen wirkungslos, dafür indessen zumindest spektakulär abstoßend. Angesichts 

der pluralistischen und instrumentellen politischen und kulturellen Dynamiken ge-

genwärtiger kapitalistischer Demokratien grenzt die bloße Idee der moralisch erzie-

henden politischen Führung an eine Farce, während ihr Widerhall in der bewegten 

Geschichte der autoritären sozialistischen Staaten des 20. Jahrhunderts nahezu zwei-

felsfrei finster ist.  

Es ist möglich, in diesen in vielerlei Hinsicht einzigartig beklemmenden Erfah-

rungen eine Offenlegung der unvermeidlichen systemischen Eigenschaften aller 

bekannten Organisationsformen moderner Gesellschaften zu sehen, vielleicht wer-

den sogar, zumindest in groben Zügen, alle nur denkbaren Organisationsformen 

ausgeschöpft. Ich hege den Verdacht, dass Taylor heute, ungeachtet seiner Beschwö-

rung der Vorzüge von Dezentralisierung und Selbstverwaltung, ein gutes Stück 

näher an diesen beiden Vorstellungen ist, als er nur im Entferntesten sein möchte. 

Ich persönlich denke nicht dass es irgendwelche triftigen Gründe gibt, sie in dieser 

Form zu akzeptieren. Dies würde im Besonderen der dynamischen ökonomischen, 

sozialen wie auch politischen Instabilität der modernen Welt sowie der vergleichs-

weise trägen Geschichte der Intellektuellen und Vorstellungen der vorangegangenen 

Jahrzehnte viel zu wenig Bedeutung beimessen. Es würde zudem misslingen, das 

Ausmaß zu erfassen, zu dem diese Geschichte selbst ein massives politisches und 

kulturelles Scheitern darstellt, ein schlichtes Verwelken menschlicher Intelligenz, 

Vorstellungskraft und Fertigkeit angesichts der Herausforderungen, mit denen die 

Generationen, zu denen wir alle gehören, durch die Ausübung dieser menschlichen 

Eigenschaften durch andere in der Vergangenheit konfrontiert wurden.  

Es gibt überhaupt keinen Zweifel, dass dieses Scheitern außerordentlich tief 

reicht; dass es ein Scheitern des reflektierten Verständnisses unserer Umwelt in der 

wir heute leben darstellt, ein Scheitern in der Interpretation und Weitergabe mensch-

lich überzeugender Werte (doch wer wird die Erziehenden erziehen: zuhause, an 

Schulen, an Universitäten?), und ein sogar noch spektakuläreres Scheitern auf der 

Ebene der Ausübung der Staatsgewalt bei der Einschätzung der Gefahren moderner 

globaler Politik. Doch innerhalb der Institutionen der Erziehung und Politik in kapi-

talistischen Demokratien gibt es zumindest wenig Ungewissheit darüber, wer ge-

scheitert ist. Zumindest das muss der Demokratie, selbst in ihrer bürokratisiertesten, 

entfremdetsten und entferntesten Form, zugutegehalten werden.  



113 

Letzten Endes können es nur wir sein, die gescheitert sind, gescheitert mit dem, was 

für Fragen wir unserer politischen Führung gestellt haben, was wir von ihnen zu 

akzeptieren bereit waren, und ebenfalls zweifellos gescheitert mit dem, was wir 

selbst in der einen oder anderen Situation bereit waren zu geben. Letzten Endes kann 

man nur uns die Schuld dafür geben. Natürlich ist das besagte ‚wir‘ hier ein ziemlich 

ausgeweitetes und vielgestaltiges Gebilde, und es gibt viele Gelegenheiten und Hin-

sichten, in denen es lächerlich für uns ist, uns als eine Einheit vorzustellen – als eine 

Gemeinschaft. (Ich identifiziere mich beispielsweise nicht allzu oft spontan mit Frau 

Thatcher, von Präsident Reagan oder Herrn Gorbatschow ganz zu schweigen, und 

schon gar nicht mit Herrn Le Pen oder Oberst Gaddafi.) Es gibt jedoch eine Vielzahl 

anderer außerordentlich bedeutsamer, eminent pragmatischer wie auch moralischer 

Hinsichten, denen zufolge alle heute auf der Welt lebenden menschlichen Wesen 

schlicht eine Gemeinschaft sind, und in gewisser Weise zurück in den Zustand der 

„großen und natürlichen Gemeinschaft“56 gezwungen wurden, die Locke als Opfer 

der menschlichen Sünde erachtete, und deren Zerbrechlichkeit er für den Anlass 

hielt, warum politische Macht überhaupt existiert. Es gibt zudem weitere, kompli-

ziertere und nachdrücklich relevante Hinsichten, denen zufolge alle Bürger jeglicher 

modernen Demokratie einer einzigen Gemeinschaft angehören. Und somit, mutatis 

mutandis, quer durch eine institutionelle Arena des Raumes, in dem wir heute leben, 

nach der anderen. 

Falls eine moderne politische Gemeinschaft überhaupt hervorgelockt werden 

kann, falls sie wiederhergestellt und ausgebaut werden soll statt sie zu einer Ruine 

zusammenfallen zu lassen, muss sie dort hervorgelockt werden, wo sie eigentlich 

bereits in Kraft ist, hervorgelockt, indem die Tatsache ins Bewusstsein gerufen wird, 

dass sie dort eigentlich bereits in Kraft ist. Dies ist eine Herausforderung für unsere 

Fähigkeiten der Verständigung und des Austausches über die Ergebnisse dieser 

Verständigung: eine Herausforderung für Berufspolitiker und Unternehmer und 

Arbeiter, für Lehrer in Schulen und Universitäten, für Eltern und Kinder, für Banki-

ers und Gewerkschaftsführer und Landwirte und Polizisten und Soldaten. Es ist mit 

Sicherheit ein Appell zu den Mitteln der Sprache, der Rede, gar der Rhetorik zu 

greifen. Doch es ist ganz ausdrücklich keine Totenklage über die ideale Sprechsitua-

tion. Vielmehr ist es eine Herausforderung für unser Vermögen, verständnisvoller 

gemeinsam zu denken. Und es beruht letztlich auf dem Urteil, dass, wie vernünftig 

auch immer die meisten Taten, welche die Verhältnisse der heutigen Welt ausge-

macht haben, den unzähligen sie ausführenden Handelnden zu der Zeit erschienen 

                                                        
56  Locke 1977, Buch II, § 128. 



114 

haben mögen, zusammengenommen viele Aspekte davon heute außerordentlich 

töricht und kurzsichtig aussehen: schlicht atemberaubend unklug.  

Was eine Gemeinschaft über die Zeit zusammenhält, ist ein Gefühl des geteilten 

Schicksals. Menschliche Wesen teilen heute die Schicksale sehr vieler anderer in 

verschiedenen Umständen und in verschiedenen Hinsichten, ebenso sehr wie sie es 

zu allen Zeiten zuvor getan haben. Sie laufen sehr Gefahr, ein einziges und endgül-

tiges kollektives Schicksal zu teilen, wie sie natürlich letzten Endes in gewisser 

Hinsicht seit jeher ein einziges Schicksal individuell geteilt haben. Doch ihr fakti-

sches Vermögen, dieses gemeinsame Verhängnis zu begreifen und sich im Lichte 

des selbigen einzurichten, ist heute äußerst unscheinbar. Ich glaube es ist an der Zeit, 

dass sie aufhören, nachtragend und finster auf die Vergangenheit blicken, die sie in 

diese missliche Lage gebracht hat, und vielmehr damit anfangen, einen kühneren 

und reiferen Versuch zu machen ihr entgegenzutreten. 

Das ist der Grund warum ich glaube, dass Charles Taylors Werk, obwohl es in 

vielerlei Hinsicht außerordentlich reichhaltig und ergiebig ist, und obwohl ich es in 

hohem Maße bewundere und die Begabung und Tatkraft beneide, die es ermöglicht 

haben, genau an der falschen Stelle endet: ausgerechnet an der Stelle, wo sein größ-

ter Beitrag tatsächlich anfangen könnte geleistet zu werden.  

Übersetzung von Ulf Bohmann57 

Literatur 

Barber, Benjamin, 1994: Starke Demokratie. Über die Teilhabe am Politischen, Hamburg [engl. Orig. 

1984]. 

Collini, Stefan/Winch, Donald/Burrow, John, 1983: That Noble Science of Politics, Cambridge. 

Constant, Benjamin, 1972: Über die Freiheit der Alten im Vergleich zu der der Heutigen. In: Ders., 

Politische Schriften, Werke Band IV, hrsg. von Axel Blaeschke und Lothar Gall, Berlin, S. 365–396 

[frz. Orig. 1819].  

Dahl, Robert A., 1985: A Preface to Economic Democracy, Berkeley.  

Dore, Ronald P., 1978: Shinohata. A Portrait of a Japanese Village, New York. 

Dunn, John, 1980: Political Obligation in its Historical Context. Essays in Political Theory, Cambridge.  

Dunn, John, 1984a: Locke, Oxford. 

Dunn, John, 1984b: The Politics of Socialism, Cambridge. 

Dunn, John, 1985: Rethinking Modern Political Theory, Cambridge. 

                                                        
57  Mit freundlicher Genehmigung von Polity Press. Zuerst erschienen als: Dunn, John, 1990: Elusive 

Community. The Political Theory of Charles Taylor. In: Ders., Interpreting Political Responsibility. 

Essays 1981–1989, Cambridge, S. 179–192. 



115 

Dunn, John, 1988: Rights and Political Conflict. In: Gostin, Larry (Hrsg): Civil Liberties in Conflict, 

London, S. 21–38. 

Fontana, Biancamaria, 1985: Rethinking the Politics of Commercial Society, Cambridge.  

Geertz, Clifford, 1983: Local Knowledge. Further Essays in Interpretative Anthropology, New York.  

Geras, Norman, 1983: Marx and Human Nature, London. 

Green, Philip, 1985: Retrieving Democracy. In Search of Civil Equality, Totowa.  

Gutmann, Amy, 1993: Die kommunitaristischen Kritiker des Liberalismus. In: Honneth, Axel (Hrsg.): 

Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften, Frank-

furt a.M., S. 68–83 [engl. Orig. 1984]. 

Hollis, Martin/Lukes, Steven (Hrsg.), 1982: Rationality and Relativism, Oxford. 

Locke, John, 1977: Zwei Abhandlungen über die Regierung, hrsg. von Walter Euchner, Frankfurt a.M. 

[engl. Orig. 1689]. 

MacIntyre, Alasdair, 1987: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart, Frankfurt 

a.M./New York [engl. Orig. 1981]. 

Macpherson, Crawford B., 1985: The Rise and Fall of Economic Justice, Oxford. 

Nagel, Thomas, 1981: Wie ist es, eine Fledermaus zu sein? In: Bieri, Peter (Hrsg.): Analytische Philoso-

phie des Geistes, Königstein/Ts., S. 261–275 [engl. Orig. 1974]. 

Parfit, Derek, 1984: Reasons and Persons, Oxford. 

Pocock, John G. A., 1975: The Machiavellian Moment. Florentine Political Thought and the Atlantic 

Republican Tradition, Princeton. 

Putnam, Hilary, 1986: [Besprechung von Taylor 1984a]. In: London Review of Books 8, H.5 (20. März), 

S. 3–4.  

Rawls, John, 1996: Gerechtigkeit als Fairneß. Politisch und nicht metaphysisch. In: Ders., Die Idee des 

politischen Liberalismus. Aufsätze 1978–1989, hrsg. von Wilfried Hinsch, Frankfurt a.M., S. 255–292 

[engl. Orig. 1985]. 

Runciman, Walter G., 1983: A Treatise on Social Theory, Band I: The Methodology of Social Theory, 

Cambridge.  

Sandel, Michael J., 1982: Liberalism and the Limits of Justice, Cambridge. 

Shklar, Judith, 1986: Squaring the Hermeneutic Circle. In: Social Research 53, S. 449–473. 

Skinner, Quentin, 1978: The Foundations of Modern Political Thought. Band I: The Renaissance, Band 

II: The Age of Reformation, Cambridge.  

Skinner, Quentin, 2009: Die Idee der negativen Freiheit. Machiavelli und die moderne Diskussion. In: 

Ders., Visionen des Politischen, Frankfurt a.M., S. 135–170 [engl. Orig. 1984]. 

Smith, Robert J., 1983: Japanese Society. Tradition, Self and the Social Order, Cambridge. 

Strawson, Peter Frederick, 1978: Freiheit und Übelnehmen. In: Pothast, Ulrich (Hrsg.): Freies Handeln 

und Determinismus, Frankfurt a.M., S. 201–233 [engl. Orig. 1962].  

Smith, Adam, 1974: Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung seiner Natur und seiner Ursachen, 

hrsg. von Horst Claus Recktenwald, München [engl. Orig. 1776]. 

Steward, Dugald, 1854–1860: Collected Works, 10 Bände, hrsg. von William Hamilton, Edinburgh.  

Taylor, Charles, 1964: The Explanation of Behaviour, London. 

Taylor, Charles, 1970: The Pattern of Politics, Toronto. 

Taylor, Charles, 1975a: Neutralität in der politischen Wissenschaft. In: Ders., Erklärung und Interpretati-

on in den Wissenschaften vom Menschen, Frankfurt a.M., S. 14–64 [engl. Orig. 1967, Wiederabdruck 

in Taylor 1985b, S. 58–90].  



116 

Taylor, Charles, 1975b: Interpretation und die Wissenschaften vom Menschen. In: Ders., Erklärung und 

Interpretation in den Wissenschaften vom Menschen, Frankfurt a.M., S. 154–219 [engl. Orig. 1967, 

Wiederabdruck in Taylor 1985b, S. 15–57].  

Taylor, Charles, 1978: Hegel, Frankfurt a.M. [engl. Orig. 1975]. 

Taylor, Charles, 1983: Political Theory and Practice. In: Lloyd, Christopher (Hrsg.) 1983: Social Theory 

and Political Practice, Oxford, S. 61–85. 

Taylor, Charles, 1984a: Philosophy and its History. In: Rorty, Richard/Skinner, Quentin/Schneewind, 

Jerome (Hrsg.): Philosophy in History. Essays on the Historiography of Philosophy, Cambridge, S. 

17–30. 

Taylor, Charles, 1984b: Kant’s Theory of Freedom. In: Taylor 1985b, S. 318–337. 

Taylor, Charles, 1985a: Philosophical Papers, Band I: Human Agency and Language, Cambridge. 

Taylor, Charles, 1985b: Philosophical Papers, Band II: Philosophy and the Human Sciences, Cambridge. 

Taylor, Charles, 1988a: Foucault über Freiheit und Wahrheit. In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des 

neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M., S. 188–234 [engl. Orig. 1984, Wiederabdruck in Tay-

lor 1985b, S. 152–184].  

Taylor, Charles, 1988b: Wesen und Reichweite distributiver Gerechtigkeit. In: Ders., Negative Freiheit? 

Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M., S. 145–187 [engl. Orig. 1976, Erstveröf-

fentlichung in Taylor 1985b, S. 289–317]. 

Taylor, Charles, 1988c: Legitimationskrise? In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen 

Individualismus, Frankfurt a.M., S. 235–294 [engl. Orig. 1981, stark erweiterter Wiederabdruck in 

Taylor 1985b, S. 248–288]. 

Taylor, Charles, 1995: Atomismus. In: van den Brink, Bert/van Reijen, Wilhelm (Hrsg.): Bürgergesell-

schaft, Recht und Demokratie, Frankfurt a.M., S. 73–106 [engl. Orig. 1979, Wiederabdruck in Taylor 

1985b, S. 187–210].  

Walzer, Michael, 1992: Sphären der Gerechtigkeit. Ein Plädoyer für Pluralität und Gleichheit, Frankfurt 

a.M./New York [engl. Orig. 1983]. 

Williams, Bernard, 1981: Descartes. Das Vorhaben der reinen philosophischen Untersuchung, Königs-

tein/Ts. [engl. Orig. 1978]. 

Williams, Bernard, 1984: Moralischer Zufall. Philosophische Aufsätze 1973–1980, Königstein/Ts. [engl. 

Orig. 1981]. 

Williams, Bernard, 1999: Ethik und die Grenzen der Philosophie, Hamburg [engl. Orig. 1985]. 

 



117 

Paul Sörensen/Hartmut Rosa 

„Wenn die Kommandobrücken verstummen“. 

Politiktheoretische und sozialphilosophische Perspektiven auf 

Entfremdung im Werk Charles Taylors 

1. Status ungeklärt: Entfremdung im Werk Charles Taylors 

Der Begrifflichkeit der Entfremdung kommt in Charles Taylors politischem Denken 

eine ambivalente Rolle zu. Zum einen besitzt der Ausdruck in seinen Schriften keine 

begrifflich-einheitliche und klar definierte Bestimmung. Nahm er in der frühen und 

mittleren Werkphase noch eine gewichtige Stellung ein, so distanzierte Taylor sich 

zwischenzeitlich ganz von dem Begriff und verwendet ihn nun in aller Regel nur 

noch beiläufig.
1
 Ambivalent ist zum anderen die Einschätzung der Relevanz von 

Entfremdung in Taylors Werk in der einschlägigen Sekundärliteratur. Während die 

Begrifflichkeit dort in aller Regel kaum Beachtung findet, betont etwa Nicholas 

Smith, die Auseinandersetzung mit Entfremdung stelle ein Zentralmotiv in Taylors 

politischer Philosophie dar: „In fact, in Taylor’s view there is nothing more im-

portant for social and political theory to do than to explain the origins of modern 

alienation and to assess the resources for overcoming.”
2
  

Wir verfolgen in diesem Aufsatz die These, dass die Auseinandersetzung mit Ent-

fremdung ein durchgängiges Motiv und Antriebsmoment des Taylorschen Denkens 

ist und vielversprechende Anknüpfungspunkte für politikphilosophische Fragestel-

lungen bietet. Im Folgenden soll daher eine systematische Verortung der Begriff-

lichkeit in seinem Werk vorgenommen werden. Es erscheint dabei ratsam, analy-

tisch zwischen zwei Zugängen zu unterscheiden, die wir im Weiteren perspektivisch 

gesondert darstellen werden. Zum Ersten ist Taylors Denken durchzogen von der 

Sorge vor einem im Ganzen ‚entfremdeten‘ Weltverhältnis des modernen Menschen, 

das einseitig auf ‚instrumentelle‘ Beherrschung und effiziente Nutzung zielt und 

dabei in der ‚expressiven‘ Dimension verkümmert, weil ihm die Natur, die Mitmen-

schen und am Ende auch der eigene Körper zur ‚stummen‘ Ressource oder zum 

bloßen Gestaltungsobjekt werden. Wie ein Leitmotiv zieht sich dieser Gedanke von 

                                                        
1  Als exemplarisch für die Frühphase kann auf Taylor 1958 verwiesen werden, für die mittlere Phase 

auf Taylor 1993a (eine gekürzte deutsche Version ist Taylor 1994a). Die Distanzierung erfolgt in 

Taylor 2002a. Diese Distanzierung ist jedoch – wie noch gezeigt wird – nur begrifflicher, nicht 

sachlicher Natur. Eine beiläufige und nicht näher spezifizierte Verwendung findet der Begriff als 

Synonym für Politikverdrossenheit etwa in Taylor 2002b oder Taylor 1995a. 

2  Smith 2002, S. 149 



118 

den sozialistisch und humanistisch inspirierten Frühschriften über die an Hegel und 

Merleau-Ponty orientierte mittlere Phase der philosophischen Anthropologie bis zu 

seinen aktuellen Diagnosen eines ‚säkularen Zeitalters‘, das für ihn immer auch die 

Gefahr einer entfremdeten Weltbeziehung als Folge radikaler, verdinglichender 

Entzauberung und distanzierender Entbettung mit sich bringt3 (2.). Zum Zweiten 

bietet Taylors Werk aber auch einen im engeren Sinne politikphilosophischen Zu-

gang zum Phänomenbereich der Entfremdung, in dessen Zentrum institutionentheo-

retische Überlegungen stehen (3.). Politische Entfremdung bezeichnet dabei einen 

Zustand, in dem die staatlichen Organe und die öffentlichen Institutionen – die 

‚Kommandobrücken‘ des Regierens – nur noch einen ‚äußerlichen‘, schlimmsten-

falls zwangsförmigen Bezug zu den Bürgern zu haben scheinen, aber nicht mehr als 

deren lebendiger Ausdruck und als responsive, ihren Willen verkörpernde Organe 

des Gemeinwesens erscheinen.4 Sind also im ersten Fall, wie man mit Georg Lucáks 

sagen könnte, Fragen ‚transzendentaler Obdachlosigkeit‘ berührt, so geht es in zwei-

terem um solche der ‚innerweltlichen Heimatlosigkeit‘. Die beiden Perspektiven 

sind dabei freilich nicht so strikt zu trennen, wie es diese analytische Einteilung 

nahelegt. Mögen sie sich in ihrer beanspruchten explanativen Reichweite auch un-

terscheiden, so verhalten sie sich in ihren jeweiligen Prämissen und Konsequenzen 

durchaus komplementär. Tatsächlich, so wollen wir deutlich machen, erscheinen 

politisches Handeln und die politische Aneignung von Institutionen als ein Weg, ja 

vielleicht sogar als der Königsweg, zur Überwindung der kultur- und weltbildbe-

dingten Entfremdungstendenzen der Moderne insgesamt. 

2. Entfremdung als Grundangst und Fundamentalkategorie des modernen  

Weltverhältnisses 

Eine zentrale Einsicht der Taylorschen Philosophie besteht in der zunächst vielleicht 

kontraintuitiv anmutenden Erkenntnis, dass eine bestimmte Form der Entfremdung 

zwischen dem Subjekt und der (natürlichen, sozialen und subjektiven) Welt an der 

Wurzel nicht nur des modernen Selbst- und Weltverhältnisses, sondern auch seines 

                                                        
3  Vgl. zu Letzterem Taylor 2007 und Taylor 2011a. 

4  Ein solches Entfremdungsmoment lässt sich ganz konkret etwa dort beobachten, wo das Steuern 

einfordernde Finanzamt nur noch als ‚Feind‘ und Bedrohung der Bürger, als verlängerter Arm einer 

‚nicht-responsiven‘, raffgierigen und selbstsüchtigen Politikerkaste wahrgenommen wird. Tatsäch-

lich lässt sich eine derartige Zunahme politischer Entfremdung empirisch überall dort beobachten, 

wo die politische Kulturforschung einen stetigen Anstieg der Auffassung konstatiert, ‚die Politiker‘ 

hätten den Bezug zur Alltagswirklichkeit der Bürger verloren und kümmerten sich nicht um deren 

Wünsche und Nöte; vgl. dazu etwa Gabriel/Kropp 2008. 



119 

spektakulären wissenschaftlichen, technischen und wirtschaftlichen Erfolges liegt. 

Diese Entfremdung ist das Ergebnis eines radikalen naturalistischen ‚Desengage-

ments‘ des Subjekts von der Welt, das es ihm ermöglicht, diese (beispielsweise in 

der Wissenschaft) aus ‚kalter Distanz‘ zu objektivieren und (etwa in der technischen 

Bearbeitung und der industriellen Produktion) verdinglichend zu beherrschen.5 Pa-

radigmatisch bringt Taylor besagtes Welt- und Selbstverhältnis in folgender Passage 

aus Quellen des Selbst, neben Ein säkulares Zeitalter6 der zentrale Pfeiler seines 

Œuvres, zur Darstellung: 

Das Subjekt, das in der Lage ist, sich selbst gegenüber eine […] radikale und auf Umge-
staltung abzielende Haltung des Desengagements einzunehmen, ist das, was ich […] das 

‚punktförmige‘ Selbst nennen möchte. Diese Haltung einzunehmen heißt: sich mit dem 
Vermögen der Objektivierung und Umgestaltung zu identifizieren und dadurch von allen 
Einzelmerkmalen abzurücken, die Gegenstände möglicher Veränderung sind. Was wir we-
sentlich sind, ist nicht von dieser letzteren Art, sondern wesentlich sind wir das, was sich 
imstande sieht, diese Merkmale festzusetzen und zu bearbeiten. Dies ist es, was durch das 
Bild des ‚Punkts‘ im geometrischen Sinne des Ausdrucks angedeutet werden soll: Das ei-
gentliche Selbst ist ‚ausdehnungslos‘; es ist nirgends außer in diesem Vermögen, Dinge als 

Objekte zu fixieren.7 

Taylor macht dabei zugleich deutlich, wie die rationalistisch-naturalistische Episte-

mologie, die liberal-individualistische Moralphilosophie und die politisch-

ökonomische Umgestaltung der Welt zusammenwirken, um das atomisierte Selbst in 

einer beziehungslosen, nicht-resonanten Umwelt gleichsam zu einer überwältigen-

den ‚Erfahrungstatsache‘ werden zu lassen. Natur und Lebenswelt werden gleicher-

maßen als unabhängig, neutral und vor allem als technisch beherrschbar, offen für 

den manipulativen Zugriff, verstanden. Dies hat mithin seinen Preis: Weil die ‚Welt‘ 

– verstanden als die Welt der Menschen, aber auch die Welt der Dinge, der Natur 

und des eigenen Körpers – den Subjekten dabei nur als etwas ‚Stummes‘, zu Bear-

beitendes, Äußerliches entgegentritt, das sie zwar gebrauchen und verändern kön-

nen, zu dem sie aber keine innere Beziehung und Verbindung haben und in dem sie 

sich nicht wiedererkennen und zum Ausdruck bringen können, lässt sich dieses 

Weltverhältnis auch in einem ‚negativen‘ Sinne als ein pathologisch entfremdetes 

begreifen. Ist also die distanzierende Entfremdung von der ‚Welt‘ einerseits konsti-

                                                        
5  Vgl. etwa Taylor 1985, S. 4, aber auch Taylor 1996. Ganz ähnliche Vorgänge beschreibt im Übri-

gen schon Hannah Arendt in ihrem zuerst 1958 veröffentlichten Werk Vita activa unter dem Stich-

wort der Erdentfremdung. Vgl. dazu Arendt 2008 und Sörensen i.V. sowie zu Charles Taylors Ver-

hältnis zu Hannah Arendt im Allgemeinen den Beitrag von Maike Weißpflug in diesem Band. 

6  Vgl. Taylor 2007. 

7  Taylor 1996, S. 309. 



120 

tutiv für die ‚Erfolge‘ des modernen Menschen, so steht sie andererseits auch emb-

lematisch für das Unbehagen und Leiden des modernen Menschen an und in der 

‚Welt‘. In nahezu allen seinen Schriften setzt Taylor diesem Weltverhältnis den 

Gedanken einer ganz anders gearteten sozialen, epistemologischen und politischen 

Weltbeziehung entgegen, die sich als Resonanzbeziehung beschreiben lässt, wenn-

gleich Taylor den Resonanzbegriff eher kursorisch und unsystematisch verwendet.8 

Resonanz ist als gleichsam ‚positiver‘ Gegenbegriff zur Entfremdung dadurch ge-

kennzeichnet, dass zwischen Subjekt und Welt eine Austausch- oder Antwortbezie-

hung entsteht, die eine innere Verbundenheit, eine wechselseitige Anteilnahme und 

ein Ausdrucksverhältnis impliziert. Die Differenz lässt sich an einem einfachen 

Beispiel ganz konkret verdeutlichen: Wenn ich an meinem Arbeitsplatz ‚funktionie-

re‘ und Geld verdiene, obwohl mir die Arbeit nichts sagt und mir die Kollegen 

gleichgültig (oder sogar zuwider) sind, bin ich von meiner Arbeit entfremdet; fühle 

ich mich dagegen mit meinen Arbeitskollegen freundschaftlich verbunden und von 

meiner Arbeit erfüllt, arbeite ich tendenziell in ‚Resonanzverhältnissen‘. Resonanz-

verhältnisse sind mithin solche, in denen sich Subjekte von ‚der Welt‘ (d.h. von 

anderen Menschen, aber beispielsweise auch von der Natur oder der Kunst) berührt, 

gemeint, ergriffen fühlen und umgekehrt auch davon ausgehen können, dass sie 

andere berühren und etwas bewirken können, während Entfremdung dort besteht, 

wo uns ‚die Welt‘ im Grunde nichts sagt und uns stumm, gleichgültig oder sogar 

feindlich gegenübersteht. 

Ähnlich wie in Max Webers Diagnose der Preis der rationalen, instrumentellen, 

wissenschaftlichen, technischen und ökonomischen Weltbeherrschung deren radika-

le ‚Entzauberung‘ ist,9 so droht auch nach Taylors Verständnis ein Austrocknen oder 

‚Verstummen der Resonanzachsen‘ als Ergebnis eines einseitig desengagierten und 

instrumentellen Weltverhältnisses. Entfremdung im negativen Sinne erscheint dabei 

also als ein Zustand, in dem die handelnden Subjekte sich als abgetrennt und isoliert 

von einer Welt erfahren, die ihnen als indifferent, schweigend oder ablehnend ge-

genübertritt und zu der sie nur instrumentell oder kausal in Beziehung stehen.10 

Taylor bezeichnet die Weltsicht und Welterfahrung des ‚Atomismus’, demzufol-

ge es nichts jenseits einer ausschließlich individualistischen Perspektive gibt oder 

geben sollte, als eine der schlimmsten Konsequenzen des ‚Naturalismus‘; dies je-

doch nicht deshalb, weil der Atomismus als Überzeugung oder Einstellung keine 

Beziehung oder sogar Abhängigkeit zwischen dem Subjekt und der sozialen Welt 

zulasse, sondern weil „diese Beziehung, ganz gleichgültig wie eng die Abhängigkeit 

                                                        
8  Vgl. dazu ausführlich Rosa 2011. 

9  Vgl. Taylor 2011a, S. 287f. 

10  Vgl. hierzu und zum Folgenden insgesamt: Rosa 2011. 



121 

auch gedacht werden mag, stets in Kausalbegriffen konzipiert ist und niemals so, 

dass sie unsere ureigene Identität zu berühren vermag“.11 Demgegenüber betont 

Taylor immer wieder, ein nicht-entfremdetes Weltverhältnis – oder eine gelingende 

Identität – erfordere zumindest die konzeptuelle Möglichkeit, sich mit der sozialen 

Welt der Mitmenschen, aber auch mit Zeit und Ewigkeit, Welt und Kosmos, Natur 

und Kultur in Einklang zu setzen und damit in ein Resonanzverhältnis zu bringen. 

Taylor illustriert dies in seinem vielleicht wichtigsten Aufsatz, Interpretation und 

die Wissenschaften vom Menschen, am Beispiel des naturalistisch geprägten Ideals 

einer dem Produktionsparadigma folgenden ‚instrumentalistischen‘ Arbeitsgesell-

schaft, die zunächst, auf dem Boden einer durch die alten Holismen geprägten Kul-

tur gelingende, später jedoch entfremdete Identitäten erzeugt: 

Das Gefühl, durch die Arbeitskultur die eigene Zukunft aufzubauen, kann Menschen so 
lange tragen, wie sie von sich glauben, sie hätten mit einer Jahrtausende währenden Ver-
gangenheit der Ungerechtigkeit und Mühsal gebrochen, um qualitativ andere Bedingungen 
für ihre Kinder zu schaffen. Alle Voraussetzungen einer menschlich akzeptablen Identität 
werden in dieser Kategorie erfüllt: die Beziehung zur Vergangenheit (man erhebt sich über 
sie, bewahrt sie aber in folkloristischen Erinnerungen), zur sozialen Welt (die interdepen-

dente Welt freier, produktiver Menschen), zur Erde (der Rohstoff, der darauf wartet, ge-
formt zu werden), zur Zukunft und zum eigenen Tode (das immer währende Denkmal in 
Gestalt des Lebens wohlhabender Kinder), zum Absoluten (die absoluten Werte der Frei-
heit, Integrität und Menschenwürde). Aber an einem gewissen Punkt sind die Kinder nicht 
mehr imstande, dieses Vorwärtsdrängen in die Zukunft weiterzuführen. Diese Anstrengung 
hat sie in einen privaten Himmel der Sicherheit versetzt, in dem es ihnen nicht mehr ge-
lingt, den Bezug zu den großen Realitäten zu gewinnen und wiederzugewinnen: ihre Eltern 
hatten nur eine negierte Vergangenheit, ein Leben, das völlig an der Zukunft orientiert 

war; die soziale Welt ist entfernt und formlos; eher könnte man Zugang zu ihr gewinnen, 
indem man seinen Platz innerhalb des zukunftsorientierten Produktionsmolochs einnimmt. 
Aber dies erscheint heute sinnlos. Die Beziehung zur Erde als dem Rohstoff wird daher als 
leer und entfremdet erfahren, aber die Wiedergewinnung einer tragenden Beziehung zur 
Erde ist, einmal verloren, das Schwerste überhaupt; und wo wir in einem Netz von für uns 
abgestorbenen Bedeutungen gefangen sind, da gibt es keine Beziehung zum Absoluten. 
Vergangenheit, Zukunft, Erde, Welt und das Absolute sind uns daher so oder so verschlos-
sen; und was daraus notwendig resultiert, ist eine Identitätskrise von beängstigenden Aus-

maßen.12 

Diese Form von Entfremdung ist für Taylor jedoch keine unweigerliche Folge des 

modernen (desengagierten) Weltverhältnisses. Denn die Moderne ist von Anfang an 

und konstitutiv gekennzeichnet durch ein Spannungsverhältnis, bei dem der bereits 

beschriebene desengagierte, ‚naturalistische‘ und instrumentelle Weltbezug ergänzt 

                                                        
11  Taylor 1985, S. 8 (unsere Übersetzung, P.S./H.R.). 

12  Taylor 1975, S. 207f. 



122 

wird durch eine etwa in den Denkzusammenhängen der Empfindsamkeit und vor 

allem der Romantik formulierte und praktizierte ‚Resonanzsensibilität‘. Diese er-

möglicht es den Subjekten, sich als in organischen Austauschprozessen befindlich 

zu erfahren, so dass Selbst und Welt als wechselseitig konstitutiv und ‚responsiv’ 

erscheinen und die Menschen einen für sie bedeutsamen ‚Widerhall’ in ihren Welt-

beziehungen finden. Die ambivalente Moderne hält mithin beide Erfahrungsmodi 

bereit: Entfremdung wie auch Resonanz. Die Potenziale beider Seiten haben sich 

unter modernen Voraussetzungen gesteigert, was auch darin begründet liegen könn-

te, dass sie sich in gewisser Hinsicht gegenseitig bedingen, mithin von einer ‚Dialek-

tik von Entfremdung und Resonanz‘ auszugehen ist. Wie mit Taylor jedoch deutlich 

wird, droht die Resonanz in der Moderne zu kurz zu werden, weswegen es Ziel sein 

muss, ihre Möglichkeiten zu stärken. Wo aber könnten diese gefunden werden? Für 

Taylor sind das moderne Kunstverständnis, die Konzeption der romantischen Liebe, 

das ästhetisierte Konzept einer ‚Mutter Natur‘13 und die damit jeweils verknüpften 

Praktiken (und darüber hinaus auch wesentliche Elemente westlich-moderner Reli-

giosität) Ausdruck eines gleichsam ‚alternativen‘ Weltverhältnisses, in dem Reso-

nanzerfahrungen gesucht und gefunden werden (können). So formuliert er etwa mit 

Blick auf das ambivalente Naturverhältnis der Moderne, welches diese als zu verar-

beitenden Rohstoff und Gestaltungsobjekt einerseits und als Resonanzsphäre ande-

rerseits zugleich konzipiert: 

Zu den maßgeblichen Bestrebungen, die uns von der Romantik vermacht worden sind, ge-
hören auch die mit dem Ziel einer Wiedervereinigung: Rückführung zur Verbindung mit 

der Natur, Versöhnung der Spaltungen zwischen Vernunft und Empfinden, Überwindung 
der Trennungen zwischen dem Menschen und der Schaffung von Gemeinschaftsbindun-
gen. […] Die romantischen Naturreligionen sind zwar ausgestorben, doch die Idee der Of-
fenheit für die Natur in uns und außer uns ist nach wie vor überaus wirksam. Der Kampf 
zwischen instrumenteller Vernunft und dieser Naturauffassung tobt heute noch in den 
Kontroversen über die Umweltpolitik. […] Die [romantische] Auffassung erblickt in [der 
naturalistisch-instrumentellen] Einstellung zur Natur eine kurzsichtige Verleugnung unse-
rer Stellung unter den Dingen. Wir sollten einsehen, dass wir einer umspannenden Ord-

nung der Lebewesen angehören, insofern unser Leben aus ihr hervorgeht und von ihr er-
halten wird. Diese Einsicht beinhaltet, dass man eine gewisse Bindung an diese umfassen-
dere Ordnung anerkennt. […] Wer mit dem Leben in Einklang steht, anerkennt diese Soli-
darität […] Der im achtzehnten Jahrhundert beginnende Kampf zwischen diesen geistigen 
Einstellungen ist auch heute noch im Gang, obwohl die romantischen Theorien über den 
Strom des Lebens oder das All der Natur beinahe völlig von der Bildfläche verschwunden 

                                                        
13  Vgl. in diesem Kontext auch Taylors, im Anschluss an Heidegger gebildeten, Überlegungen zu 

einer anderen, tiefenökologischen Haltung gegenüber der Natur: Taylor 2013. 



123 

sind. […] Die Forderung, wir sollten für die Natur in uns und außer uns offen sein oder mit 
ihr im Einklang stehen, ist ganz lebendig geblieben.14 

Kunst, Natur und Religion eröffnen und ermöglichen den Subjekten somit zwar 

(überwiegend momenthafte) Resonanzerfahrungen in ihrem extra-humanen Welt-

verhältnis, jedoch sichern sie per se noch keine Überwindung der konstitutiven Ent-

fremdung moderner Subjekte von der sozialen Welt. Denn gerade auch die soziale 

und politische Ordnung, in der sich menschliches Handeln vollzieht, bildet für den 

modernen Menschen zunächst keineswegs eine Resonanzsphäre, sondern weit eher 

einen äußeren, oft genug starren und limitierenden Rahmen. Anders als in der Anti-

ke oder im Mittelalter können sich moderne Akteure nicht als Teil einer sinnhaft 

integrierten großen (Resonanz-) Ordnung des Daseins (‚the great chain of being‘) 

erfahren, in der sie sich spiegeln und von der her sie sich definieren können. Die 

kollektiven Bedingungen, unter denen sie handeln, gelten vielmehr als das zumin-

dest teilweise kontingente Ergebnis historischer Konstruktions- und Aushandlungs-

prozesse, und insbesondere auch als das Ergebnis zahlloser Wert- und Interessens-

konflikte. Insofern diese Bedingungen die Handlungs-, Artikulations- und Freiheits-

spielräume der Individuen einengen, werden sie von diesen als etwas ‚Äußerliches‘, 

Vorgefundenes, Fremdbestimmtes erfahren. Indessen kennt die Kultur der Moderne 

ein mächtiges Instrument der kollektiven Aneignung und Anverwandlung dieser 

Strukturen: Im Modus (gelingender) demokratischer Politik vermögen sich die Ak-

teure moderner Gesellschaften die kollektiven Strukturen ihrer Lebenswelt als eige-

ne, gewollte und selbstbestimmte anzueignen.15 Politische Gestaltung ist dabei das 

entscheidende Instrument, mittels dessen die soziale Welt für sie zu einer Resonanz-

sphäre gemacht werden kann und die ‚Kommandobrücken‘ zum Antworten gebracht 

werden können. Das kulturell und verfassungsrechtlich verankerte ‚Primat der Poli-

tik‘ über die übrigen Wert- und Funktionssphären der Gesellschaft (wie die Wirt-

schaft, die Wissenschaft, die Kunst etc.) ist so nicht einfach ein semantisches Über-

bleibsel ‚Alteuropas‘, wie das Systemtheoretiker gerne behaupten, sondern eine 

gleichsam ‚funktional‘ unverzichtbare Voraussetzung dafür, eine konstitutive und 

unüberwindliche ‚Entfremdung‘ zwischen den Subjekten und den Strukturen, Insti-

tutionen und Bedingungen ihres Handelns, oder kurz: zwischen den Subjekten und 

der sozialen Welt, zu vermeiden. Politische Gestaltung wird damit zur ‚modernen 

Antwort der Moderne‘ auf die in ihrem Weltverhältnis konstitutiv angelegte Ent-

                                                        
14  Taylor 1996, S. 668f. 

15  Selbst das Finanzamt – um zum eingangs gewählten Beispiel zurückzukehren – erscheint dann 

nicht als der gleichsam ‚natürliche Feind‘ der hart arbeitenden Bürger, sondern als deren Ausdruck 

und Organ. 



124 

fremdungsproblematik. Diesen Gedanken wollen wir nun in den nächsten Abschnit-

ten systematisch entwickeln, indem wir uns Taylors Verständnis des Zusammen-

hangs von Entfremdung und Politik zuwenden. 

3. Eine politische Theorie der Entfremdung 

3.1 Entfremdung: Ein Begriff zwischen den Ebenen 

Zu Beginn dieses Vorhabens wollen wir jedoch einen Schritt zurücktreten und eine 

knappe Einordnung des ‚Gegenstandbereichs‘ des Entfremdungskonzeptes als eines 

politischen Konzepts vornehmen. Wie Rahel Jaeggi zu Recht betont, missversteht 

man den Ausdrucksgehalt der Begrifflichkeit, wenn man sie nicht als sowohl sub-

jekt- wie auch strukturbezogene Kategorie begreift.
16

 Stets werden damit individuel-

le (Leidens-)Erfahrungen zu beschreiben versucht, die in der einen oder anderen Art 

und Weise auf die überindividuellen Strukturen und Institutionen des Miteinanders 

verweisen. Die Begrifflichkeit der Entfremdung zielt somit nicht zuletzt auf die 

Charakterisierung der Beziehung, die zwischen diesen beiden Ebenen besteht: 

„[M]it dem Deutungsmuster der Entfremdung [ist] eine Perspektive gesetzt“, so 

heißt es bei Jaeggi an anderer Stelle, „in der Selbst- und Weltverhältnis, individuel-

ler Selbstbezug und überindividuelle Lebensform schon konzeptuell miteinander 

verschränkt sind.“
17

 Bezeichnet Entfremdung somit einerseits eine subjektive Emp-

findung, so ist diese andererseits nicht von den Strukturen und Institutionen losge-

löst zu betrachten, in denen die Akteure ihr Leben führen. Gegen Hannah Arendts 

Diktum
18

 sind Welt- und Selbstentfremdung deshalb also nicht zwei verschiedene, 

sondern stets miteinander verknüpfte und aufeinander zu beziehende Seiten ein und 

derselben Medaille. Dies gilt auch für Taylors Verwendung der Begrifflichkeit, die 

ohne den Hintergrund zentraler Annahmen seiner philosophischen Anthropologie 

und damit einhergehender Vorstellungen gelingender individueller Lebensführung 

nicht zu verstehen ist, gleichwohl aber auch die Strukturebene systematisch einbe-

zieht. Wie noch zu sehen sein wird, verwehrt sich Taylor einer Konzeptionalisierung 

von Entfremdung als rein ‚psychologischer‘ Kategorie, wie sie durch die behavioris-

tisch orientierte, US-amerikanische Soziologie der 1960er-Jahre – insbesondere in 

                                                        
16  Jaeggi 2008, S. 270. 

17  Jaeggi 2005, S. 15. 

18  Arendts gegen Marx gerichteter Vorwurf findet sich u.a. in der Vita activa: Arendt 2008, S. 325. 

Vgl. dazu auch Jaeggi 2005, S. 14. 



125 

Person von Melvin Seeman
19

 – vorgenommen wurde, und verknüpft die Analyse 

von Entfremdungserfahrungen explizit mit einer der sozialen Strukturen und Institu-

tionen. Dies ist auch der Grund dafür, dass im Phänomen der Entfremdung bei Tay-

lor Identitäts- und Legitimationskrisen konvergieren und warum die Auseinander-

setzung mit Entfremdung insbesondere auch für die politische Philosophie – im 

Sinne des weit verstandenen Gegenstandsbereichs der Frage nach der guten Ord-

nung und dem guten Leben – von herausragender Bedeutung ist.
20

 Taylor entwirft, 

das ist die hier vertretene Kernthese, ein dezidiert politisches (bzw. politiktheoreti-

sches) Verständnis von Entfremdung und versucht auf die damit beschriebene Prob-

lemstellung eine entsprechende politische (bzw. politiktheoretische) Antwort zu 

geben. Wenn im Folgenden nun – wie es aus politiktheoretischer Perspektive gebo-

ten erscheint – ein vornehmlich institutionenzentrierter Fokus gewählt wird, so steht 

dies der Auffassung von Entfremdung als Begriff im Rahmen des menschlichen 

Selbstverhältnisses nicht entgegen. Rückt Letzteres ins Zentrum der Betrachtung, 

indem Entfremdung als das ‚Andere‘ individueller authentisch-autonomer Lebens-

führung positioniert wird
21

, so ist dies lediglich einer unterschiedlichen Schwer-

punktsetzung geschuldet. Geht es hier um die Qualität der Beziehung zur (sozialen) 

Welt, so geht es dort um die Qualität der Beziehung zu sich selbst – beides aber ist 

stets miteinander verknüpft. 

Taylor legt seinen Untersuchungen dabei einen sehr weiten, soziologischen Insti-

tutionenbegriff zu Grunde, der mit seinem Verständnis sozialer Praktiken korres-

pondiert, als deren Verfestigung bzw. Gerinnung Institutionen erscheinen. Unter 

Praktiken versteht Taylor „etwas äußerst Vages und Allgemeines: Beinahe jede 

stabile Konfiguration gemeinsamer Tätigkeiten, deren Gestalt durch ein bestimmtes 

Muster von Geboten und Verboten bestimmt ist, kann eine Praktik in meinem Sinne 

darstellen. […] Praktiken gibt es auf allen Ebenen des menschlichen Lebens: auf der 

Ebene der Familie, des Dorfes, der nationalen Politik, der Rituale von Religionsge-

meinschaften usw.“
22

. Kommt es nun im Laufe der Zeit zu einer fortschreitenden 

                                                        
19  Vgl. Seeman 1959. Eine kritische Auseinandersetzung mit dieser psychologisierenden und ent-

normativierenden Entwicklung findet sich bei Fischer 1970. Für Taylors grundlegende „attack on 

[…] behaviourist psychology“ (Taylor 1994b, S. 236) ist auf sein erstes großes Werk, The Explana-

tion of Behaviour (Taylor 1964), zu verweisen. 

20  Die Adaption der Begrifflichkeit in der politischen Philosophie und Theorie erfolgt nach wie vor 

zögerlich. Ausnahmen stellen etwa Christman 2009, Medearis 2010 und Sörensen (i.V.) dar. Taylor 

(1992a, S. 278) weist derartige Entfremdungskrisen explizit als politische Krisen aus. 

21  Die anthropologischen Annahmen Taylors, die auch seine Entfremdungsdiagnostik und -kritik 

speisen, können und sollen hier nicht ausführlich thematisiert werden. Wir werden in diesem Auf-

satz nur soweit nötig darauf rekurrieren. Eine ausführliche und nach wie vor aktuelle Darstellung 

findet sich in Rosa 1998a; vgl. dort vor allem S. 195-211. 

22  Taylor 1996, S. 364. 



126 

Routinisierung und Verstetigung sozialer Handlungspraktiken, so bilden sich Institu-

tionen heraus, die im Vergleich zu bloßen Praktiken von größerer Dauerhaftigkeit 

und Wirkmächtigkeit sind. In aller Regel sagen sie, was in einer Gesellschaft der 

Fall ist, sie weisen Statuspositionen zu und befördern die Übernahme dieser Rollen 

durch die in ihnen lebenden Subjekte. Taylor bestimmt Institutionen wie folgt: „We 

may speak of an institution every time the practice of a given population stabilizes 

around certain forms. Certain ways of acting become ‚normal’ and often normative 

as well. These more or less regularized forms define different roles, and the mem-

bers of a society begin to recognize themselves in these roles and consequently to 

assign obligations to themselves”.
23

 Wie Taylor bereits mit dem weiten Feld sozialer 

Praktiken andeutet, so ist auch sein Institutionenbegriff umfassend angelegt: Darun-

ter werden sowohl politische Institutionen im engeren Sinne, also etwa der (Natio-

nal-)Staat oder die Institution der repräsentativen Demokratie, als auch sämtliche 

sozialen Strukturen wie etwa die „Produktionsverhältnisse, die großformatige An-

wendung von Technologie innerhalb des Produktionsprozesses, […] unsere sexuel-

len Beziehungen und Familienstrukturen“
24

 subsumiert. Auf Taylors weitere institu-

tionentheoretische Bestimmungen wird sogleich zurückzukommen sein. 

3.2 Von Marx zu Hegel, von Hegel zu Tocqueville:  
Charles Taylors politiktheoretisches Entfremdungskonzept 

Publizistisch setzt sich Charles Taylor erstmals während seiner Promotionszeit in 

Oxford in den Jahren zwischen 1957 und 1961 mit Entfremdung auseinander, expli-

zit etwa in seinem Artikel Alienation and Community
25

. Taylor ist in dieser Periode 

einem unorthodoxen Marxismus
26

 zuzurechnen und bewegt sich wie auch Stuart 

Hall, Edward P. Thompson oder Alasdair MacIntyre zu diesem Zeitpunkt im Milieu 

der Neuen Britischen Linken. Er veröffentlicht zahlreiche Artikel in deren Organen, 

                                                        
23  Taylor 1993b, S. 121. 

24  Taylor 1992a, S. 272f. 

25  Vgl. Taylor 1958. 

26  Vgl. zu Taylors Auseinandersetzung mit Marx den Beitrag von Reitz in diesem Band sowie Fraser 

2003. Ian Fraser vertritt an anderer Stelle die These, Taylor habe zwar erkannt, dass die menschli-

che Selbstentfremdung inhärent mit dem Kapitalismus als Lebensform verknüpft sei, es jedoch ver-

passe, daraus die logische Konsequenz zu ziehen, dass Entfremdung nur durch die Überwindung 

des Kapitalismus zu bewältigen sei (vgl. Fraser 2007, S. 7 und 24ff.). Berücksichtigt man etwa 

Taylors demokratietheoretisch motivierte Auseinandersetzungen mit kapitalistischen Wirtschafts-

formen (z.B. Taylor 2002b, S. 26ff.; Taylor 1992a, S. 282ff.), so kann diese Einschätzung nicht 

vollends überzeugen. Richtig ist jedoch, dass Taylor an wohl keiner Stelle – außer vielleicht in sei-

ner in Vergessenheit geratenen Frühschrift ‚The Patterns of Politics‘ (Taylor 1970) – eine revoluti-

onäre Umwälzung der Verhältnisse einfordert. 



127 

wie etwa dem New Reasoner oder Universities and Left Review, aus denen wenig 

später die nach wie vor einflussreiche Zeitschrift New Left Review hervorging. In 

besagtem Artikel dient die Entfremdungsterminologie der Beschreibung von Macht- 

und Sinnlosigkeitserfahrungen in den westlichen Industriegesellschaften. Wenn-

gleich Taylor an dieser Stelle auf die für ihn prägende Verwendung beim frühen 

Marx verweist sowie mögliche Überlappungen mit Émile Durkheims Anomie-

Begriff auszuloten versucht, dominiert gleichwohl eine eher zeitdiagnostisch-

unscharfe Verwendung, ohne dass eine begrifflich-systematische Erörterung vorge-

nommen wird. Verschiedentlich kommt Taylor auf ein im engeren Sinne Marxsches 

Verständnis von Entfremdung in der Arbeitswelt auch in späteren Schriften zu-

rück
27

. 

Eine schärfere Konturierung – und gewissermaßen sozialtheoretische Generalisie-

rung – erfolgt erst im Zuge von Taylors Auseinandersetzung mit Hegel, der „in 

überraschendem Ausmaß die Entfremdungstheorie des jungen Marx“
28

 antizipiert 

habe. Im Zuge seiner frühen Beschäftigung mit Hegel – im Rahmen derer schon 

viele zentrale Stützpfeiler seines eigenen Großprojektes einer philosophischen Anth-

ropologie zu Tage treten
29

 – artikuliert Taylor explizit das Ansinnen, die Hegelschen 

Begriffe der Sittlichkeit und Entfremdung für eine hermeneutisch orientierte kriti-

sche Zeitdiagnose fruchtbar zu machen.
30

 Das heißt nun nicht, dass Taylor Hegels 

Projekt unreflektiert zu übernehmen trachtet oder gar dessen unverbrüchliche Rich-

tigkeit postulieren will. Er bedient sich vielmehr einzelner Elemente und zeigt deren 

Relevanz für zeitgemäße Konzepte des Politischen und des Sozialen auf. Es sind 

dabei insbesondere zwei sozialtheoretische Grundannahmen Hegels, die Taylor 

aufgreift und die auch den Kern seiner entfremdungstheoretischen Überlegungen 

darstellen. Zum einen handelt es sich um eine – zu den oben bereits angeführten 

Merkmalen hinzutretende – institutionentheoretische, zum anderen um eine identi-

tätstheoretische Prämisse.
 31

 

(a) Zunächst zu den Institutionen oder dem, was man als Verkörperungsthese be-

zeichnen könnte: Taylor lässt sich zunächst von Hegels Begriff des objektiven Geis-

tes inspirieren
32

 und geht davon aus, dass Institutionen stets als Verkörperungen von 

gesellschaftlich geteilten Ideen, Vorstellungen und Weltdeutungen fungieren.  

                                                        
27  Siehe z.B. Taylor 1992a, S. 280f. oder Taylor 1994a, S. 93ff. 

28  Taylor 1983, S. 572f. 

29  Vgl. dazu den Beitrag von Braune in diesem Band. 

30  Vgl. für den Anspruch einer Zeitdiagnose im Ausgang von Hegels Terminologie Taylor 1978, S. 

145ff. Dort erfolgt auch der Brückenschlag zu den genuin Taylorschen Konzepten der starken Wer-

tungen und des Menschen als selbstinterpretierendes Tier. 

31  Vgl. Taylor 1978, S. 145. 

32  Vgl. zu Taylors Adaption der Figur des objektiven Geistes Descombes 1994. 



128 

Gewohnheiten und Institutionen drücken gewisse Vorstellungen aus. Tatsächlich können 
sie der einzige oder angemessenste Ausdruck dieser Vorstellungen sein, wenn die Gesell-
schaft keine hinlänglich artikulierte oder exakte Theorie über sich selbst entwickelt hat. 
[…] In diesem Sinne sind die Institutionen und Bräuche einer Gesellschaft eine Art Spra-
che, in der ihre fundamentalen Ideen zum Ausdruck kommen. Was in dieser Sprache ‚ge-
sagt‘ wird, sind nicht Gedanken, die nur in gewissen Individuen entstehen könnten, son-

dern vielmehr die gemeinsamen Gedanken einer Gesellschaft, denn sie sind in ihrem kol-
lektiven Leben eingeschlossen, in den Gewohnheiten und Institutionen, die untrennbar zur 
Gesellschaft gehören. In ihnen ist der Geist der Gesellschaft gewissermaßen vergegen-
ständlicht. Sie sind nach Hegel ‚objektiver Geist‘.33  

Wenngleich der Materialisierungsvorgang nicht näher thematisiert wird, so ist es 
wichtig zu betonen, dass diese Materialisierungen aus menschlicher Praxis hervor-

gehen und durch diese auch performativ stabilisiert und reproduziert werden.
34

 Sie 

sind „keine naturgegebenen Tatsachen“
35

, sondern werden durch (wiederholende) 

Praxis – ganz im Verständnis Hegels – zur zweiten Natur.
36

 

(b) Die zweite von Hegel übernommene Prämisse ist identitätstheoretischer Art 

und hängt mit der institutionentheoretischen unmittelbar zusammen, insofern für 

Taylor die gelingende Identität bzw. das umfassende Person-Sein eines Menschen in 

einem konstitutiven Bezug auf die ihn umgebenden Institutionen und Strukturen 

besteht. Wir können sie hier als Einbettungsthese bezeichnen. Die Frage danach, wer 

man ist, so Taylor, lässt sich immer nur in bestimmten Kontexten und vor dem Hin-

tergrund spezifischer, gesellschaftlich-geschichtlicher Strukturen beantworten.
37

 

Entsprechend folgert er: „Die Kultur, die in unserer Gesellschaft lebt, formt folglich 

unser privates Erleben und konstituiert unsere öffentliche Erfahrung, die wiederum 

mit der privaten Erfahrung in profunder Wechselbeziehung steht. Es ist folglich 

nicht extravagant zu behaupten, daß wir sind, was wir sind, indem wir am umfas-

                                                        
33  Taylor 1983, S. 500. Diese Prämisse behält Taylor – wenn auch ohne expliziten Rekurs auf Hegel – 

auch in seinen folgenden Schriften stets bei. Verschiedentlich wird auch eine ‚pragmatistische‘ 

Deutung nahegelegt, nach der Institutionen als Problemlösungen verstanden werden können. Diese 

Ansicht findet sich auch beim Taylor-Schüler Michael Sandel (1993, S. 18), der betont, dass Insti-

tutionen stets als Antworten auf soziale Problemstellungen zu verstehen sind. In neueren Schriften 

verwendet Taylor (1993d, 2004, 2007) zur Bezeichnung der „gemeinsamen Gedanken einer Gesell-

schaft“ den Terminus des sozialen Imaginären. Wenngleich der Name des Begriffsurhebers in den 

Schriften bisher nicht auftaucht, so verwies Taylor 2012 in seiner Inauguralvorlesung als Schiller-

professor der Friedrich-Schiller-Universität Jena explizit auf die Patenschaft von Cornelius Castori-

adis. Berücksichtigt man diese Verbindung, so stechen umgehend auch die frappierenden Parallelen 

zu Castoriadis’ Entfremdungstheorem ins Auge, die an dieser Stelle jedoch nicht erläutert werden 

können. Vgl. dazu Castoriadis 1984 und Sörensen i.V. 

34  Vgl. Taylor 1983, S. 501. 

35  Taylor 1983, S. 499. 

36  Vgl. Hegel 1970, S. 184. 

37  Vgl. dazu Taylor 1978, S. 146 und 1992b, S. 37f sowie Rosa 1998. 



129 

senderen Leben unserer Gesellschaft teilnehmen – oder wenigstens in es eingebun-

den sind, denn oft ist das Verhältnis Individuum/Gesellschaft unbewußt und pas-

siv.“
38

 Taylor ist sich der Gefahren eines solcherart ‚kulturalistischen‘ Ansatzes sehr 

wohl bewusst und weiß natürlich auch um die Kritiken an Hegels vorgeblich kon-

servativen, status-quo-apologetischen Sittlichkeitskonzept.
39

 Ein Beharren auf der 

ontologischen Unhintergehbarkeit sozialer Einbettung impliziere jedoch mitnichten 

eine unkritische Haltung oder leugne daraus resultierende Verwerfungen und Identi-

tätskrisen auf Seiten der Individuen
40

: „Das unvermeidbare Verhältnis zur Kultur 

meiner Gesellschaft schließt extremste Entfremdung nicht aus, die entsteht, wenn 

die öffentliche Praxis meiner Gesellschaft ihre Bedeutung für mich verliert. Hegel 

leugnet diese Möglichkeit nicht, sondern war einer der ersten, die eine Entfrem-

dungstheorie entwickelten.“
41

 

Mit dem Aufweis möglicher Inkongruenzen zwischen den in Institutionen ver-

körperten Weltdeutungen einer Gesellschaft und den Selbstdeutungen eines Indivi-

duums hat man das Herzstück der Entfremdungstheorie Taylors erreicht. Program-

matisch fasst Taylor den Sachverhalt folgendermaßen:  

Das glücklichste, nicht-entfremdete Leben […] ist dann gegeben, wenn die im öffentlichen 

Leben der Gesellschaft zum Ausdruck gebrachten Normen und Zwecke zugleich auch die 
wichtigsten Normen und Zwecke sind, durch welche die Mitglieder der Gesellschaft ihre 
Identität als menschliche Wesen definieren. Die institutionelle Matrix, in deren Rahmen 
sie leben müssen, wird in diesem Fall nicht als fremd empfunden. Sie ist vielmehr das We-
sen, die ‚Substanz‘ des Selbst. […] Und weil diese Substanz durch die Tätigkeit der Bür-
ger erhalten wird, betrachten sie sie als ihr Werk. […] Die Entfremdung entsteht, wenn die 

Ziele, Normen oder Zwecke, die die gemeinsamen Bräuche oder Institutionen definieren, 
irrelevant oder gar monströs zu werden scheinen.42 

Für seine Entfremdungstheorie erweitert Taylor die Hegelsche Verkörperungsthese 

hierbei um Motive Marx’ und Max Webers, „jenen beiden großen Analytikern der 

Moderne“.
43

 Wie Marx in den Ökonomisch-philosophischen Manuskripten am Bei-

spiel der kapitalistischen Warenproduktion zu zeigen versucht, ist der Zustand der 

                                                        
38  Taylor 1983, S. 499. 

39  Eine äußerst lesenswerte Auseinandersetzung mit dieser bekannten Kritik an Hegel sowie ein 

vehementes Plädoyer für eine Wiederaufnahme des Sittlichkeitskonzeptes findet sich bei Schmidt 

2010. 

40  Vgl. für eine Verteidigung der sozialontologischen These bei gleichzeitiger Parteinahme für ein 

gehaltvolles Verständnis individueller Freiheit Taylor 1993c. 

41  Taylor 1983, S. 499. 

42  Taylor 1983, S. 502. Wir haben an dieser Stelle die Übersetzung Gerhard Fehns geringfügig modi-

fiziert. Fehn übersetzt Taylors ‚monstrous‘ (siehe Taylor 1977, S. 384) mit ‚absurd‘. Das trifft un-

seres Erachtens jedoch nicht den von Taylor intendierten Gehalt. 

43  Taylor 1995a, S. 109. 



130 

Entfremdung unter anderem dadurch gekennzeichnet, dass das Produkt menschli-

chen Tätigseins den Akteuren als „fremdes Wesen“, „unabhängige Macht“ und als 

„über [sie] mächtige[r] Gegenstand“ erscheint.
44

 Die von Marx an anderer Stelle
45

 

vorgenommene Übertragung dieser entfremdungstheoretischen Figur auf soziale 

Institutionen im Allgemeinen entspricht dem Taylorschen Verständnis von Entfrem-

dung angesichts von Institutionen, deren Leitideen und Weltdeutungen den in ihnen 

lebenden Menschen fremd geworden sind, die ihnen als etwas Äußerliches, Monst-

röses und Bedrohliches erscheinen und die sie in ihrer freien Lebensführung behin-

dern. Die Institutionen und Strukturen, unter denen die Menschen leben, sind dann 

gerade kein willentlicher „Ausdruck ihrer selbst“
46

. Entfremdung entspricht damit 

einer Selbstwahrnehmung als macht-, heimat- und beziehungslos, man ist „Spielball 

bewußtloser unpersönlicher Kräfte“
47

. 

Dieser von Marx inspirierte Gedanke der Verselbstständigung kommt freilich 

auch in Webers Rede vom stahlharten Gehäuse sinnbildlich zum Ausdruck, auf das 

Taylor im Rahmen seiner Modernediagnose immer wieder verweist.
48

 Hinsichtlich 

der Modi der Verselbstständigung bleibt Taylor jedoch sehr oberflächlich und vage. 

Er spricht von einer über die reine Institutionalisierung hinausgehenden Verhärtung 

von Weltdeutungen und Leitideen, davon, dass es im zeitlichen Verlauf zu deren 

Verzerrung kommen könne und eine gewisse Veranlagung vorhanden sei, ihr 

menschliches ‚Gemachtsein‘ zu vergessen.
49

 Darüber hinausgehende Bestimmungen 

finden sich jedoch nicht und es bleibt bei dem nicht näher spezifizierten Verweis auf 

„die Verfahren […], die von Marx und Weber […] erläutert worden sind“.
50

 Ist für 

ihn klar, dass solch mehr oder weniger kontingente Setzungen im Rahmen ihrer 

institutionellen Materialisierung zu „hartnäckigen, unreflektierten Imperativ[en]“ 

werden können und „geradezu den Rang von Normen erlangen und allem Anschein 

nach von einer unanfechtbaren gesellschaftlichen Realität unterstützt werden“, so 

verweist Taylor damit implizit auf die von Marx im Fetischkapitel des Kapital un-

terbreitete Figur der gesellschaftlichen Natureigenschaft.
51

 Solchermaßen der 

menschlichen Verfügungsgewalt entzogen, sind es die aus sozialer Praxis hervorge-

                                                        
44  Marx 1968, S. 511 und 515. 

45  Marx/Engels 1969, S. 33. Vgl. dazu ausführlich auch Sörensen (i.V., Kap. II.2). 

46  Taylor 1993c, S. 110. 

47  Taylor, 1994a, S. 97. Siehe auch Taylor 1992a, S. 284 und 290. 

48  Vgl. Weber 1988, S. 203f. Taylor adaptiert Webers Überlegungen z.B. in Taylor 1995a, S. 105ff.  

49  Vgl. Taylor 1995a, S. 108 und 113. Sozialtheoretisch ausbuchstabiert findet sich der damit be-

schriebene Vorgang unter dem Stichwort Verdinglichung bei Berger/Luckmann 1980, S. 94ff. 

50  Taylor 1995a, S. 109. 

51  Vgl. Marx 1977, S. 85. Flügel-Martinsen (2008, S. 211ff.) hat einen Erklärungsversuch derartiger 

Prozesse der Institutionenverdinglichung unternommen, der letztlich (und ebenfalls in Anlehnung 

an Hegel) auch auf die zeitlich vermittelte Gewohnheitsbildung zielt. 



131 

gangenen, in der Folge aber invisibilisierten bzw. naturalisierten Strukturen, die den 

Menschen als von ihnen losgelöste und bedrohliche, sie beherrschende, fremde 

Macht entgegentreten. Taylor unterscheidet davon die Identitätsinstitutionen
52

. Die-

se zeichneten sich gerade dadurch aus, dass sie den in ihnen lebenden Individuen 

Identifikation ermöglichen und als Verkörperungen ihres eigenen Wollens in Er-

scheinung treten – oder wie Taylor an anderer Stelle schreibt: als „eine Erweiterung 

ihrer selbst“.
53

 Spätestens hier wird unverkennbar, dass für Taylors Entfremdungsdi-

agnose (und -kritik), der moderne Leitwert der Autonomie zentral ist und dass die-

ser, wie auch Bernd Ladwig in einer an Hegel orientierten Überlegung festhält, in 

direktem Zusammenhang mit den sozialen Institutionen steht: „Das wohl universelle 

Bedürfnis von Menschen, in ihrer sozialen Welt heimisch zu sein, findet seinen 

modernen Ausdruck in der Grundnorm der Autonomie. Moderne Menschen sind 

vom Gefühl ihrer Bestimmung zur Selbstgesetzgebung erfüllt. Sie wollen daher ihre 

Welt als von ihnen gemacht und für sie bestehend rational (re-)konstruieren können. 

Sie wollen die Strukturen, Institutionen und Prozesse der modernen Welt als Ver-

körperungen ihres reflektierten Wollens verstehen dürfen.“
54

 Unter diesem (und nur 

diesem) Vorbehalt, so wäre Taylors Diktum aus dem Hegel-Buch zu ergänzen, ver-

schwindet „[d]er Gegensatz von sozialer Notwendigkeit und individueller Frei-

heit“.
55

 Aus der von Ladwig formulierten Perspektive wird auch ersichtlich, inwie-

fern es sich bei der Entfremdungsproblematik für Taylor explizit um ein politisches 

Problem handelt, das politiktheoretisch zu analysieren ist und zu dessen Behebung 

oder zumindest Abmilderung er – wie noch zu sehen sein wird (3.3) – eine dezidiert 

politische Bewältigungsstrategie unterbreitetet. 

Die Politik, politisches Handeln bzw. die politische Auseinandersetzung zielt in 

einem recht verstandenen Sinne für Taylor auf die „Art und Weise der gesellschaft-

                                                        
52  Vgl. Taylor 1993b. 

53  Taylor 1993c, S. 110. Ein Ansatz mit insgesamt ähnlich gelagerten Annahmen und Intentionen 

findet sich jüngst bei Offe 2007. Offe versteht seinen Ansatz dabei als dezidiert post-

tocquevillianisch, ein Etikett, das man mit einigem Recht auch für Taylors spätere Schriften bean-

spruchen könnte. 

54  Ladwig 2006, S. 111. Ganz ähnlich heißt es auch bei Steven Lukes (1985, S. 85) in bestechender 

Prägnanz: „Alienation enters human history at the point where human beings can no longer suc-

cessfully understand themselves as being in control of and at home in their social world.“ 

55  Taylor 1983, S. 502. Freilich ist damit stets auch eine Infragestellung des zweiten wesentlichen 

Ideals der Moderne, der Authentizität, berührt: Unter Umständen der Entfremdung sähe man sich in 

aller Regel zu Handlungen veranlasst, die man nicht ausführen möchte oder die einem gar in ihrer 

Konsequenz als verheerend erscheinen. Vgl. Taylor 1995a, S. 14 sowie zur Entfremdung als ‚ein 

Tun, das man nicht tun möchte‘: Rosa 2012a, S. 303f. Siehe ferner zum Zusammenhang der Aus-

drucksarmut der Institutionen und der daraus resultierenden Einschränkung der authentisch-

expressiven Identitätsentfaltung der in ihnen lebenden Menschen: Rosa 1998a, S. 195ff. und 372f. 



132 

lichen Organisation“
56

, in und mit ihr geht es stets um die ‚Einrichtung der Welt‘ 

(Adorno). Sie ist der dialogisch-konflikthafte Umgang mit der Frage, in einem wel-

chermaßen eingerichteten Gemeinwesen wir leben wollen. Wenn Taylor insistiert, 

dass eine derartige Auseinandersetzung ihrem Wesen nach unabschließbar ist
57

, so 

wird leicht ersichtlich, inwiefern die Entfremdungsproblematik eine durch und durch 

politische ist. Wenn es zur Verselbstständigung und Erstarrung der in den sozialen 

Institutionen verkörperten Zwecken, Normen und Weltdeutungen kommt, sie als 

scheinbare Naturtatsachen oder alternativlose Sachzwänge auf die in ihnen lebenden 

Menschen wirken und sich ihrer willentlichen Gestaltung entziehen, so handelt es 

sich um eine Stillstellung des just beschriebenen politischen Handelns, um eine 

Schließung des Politischen. Nichtentfremdetes Leben bedeutet aus dieser Perspekti-

ve also nicht unbedingt die vollständige Übereinstimmung mit den in einer Gesell-

schaft hegemonialen – und in ihren Institutionen verkörperten – Ideen und Weltdeu-

tungen. Taylor zielt vielmehr in einem basalen Sinne auf die Bedingung der Mög-

lichkeit nicht-entfremdeten Lebens, die sich ihrerseits in der Möglichkeit zur Infra-

gestellung rahmender Strukturprinzipien manifestiert.  

Ein zentrales Kriterium ‚guter‘ (d.h. auch: resonanter) Institutionen, die einem 

nichtentfremdeten Leben korrespondieren, ist für Taylor die Verhandelbarkeit der 

ihnen zugrundeliegenden Ideen und Vorstellungen. Das heißt nicht, dass per se alle 

Institutionen zu jedem Zeitpunkt schlechthin politisch oder politisch umkämpft sind, 

sehr wohl aber, dass sie jederzeit zum Gegenstand einer Politisierung werden kön-

nen (müssen). Demzufolge ist Taylors Entfremdungstheorie und -diagnostik in ei-

nem sich zwischen den Polen des Konservatismus und der Emanzipation aufspan-

nenden Verwendungsspektrums der Begrifflichkeit
58

 eindeutig Letzterem zuzu-

schlagen. Entfremdung steht nicht für eine, etwa modernisierungsbedingte, Heraus-

lösung aus traditionalen Kontexten und den resultierenden Verlusterfahrungen, son-

dern für die Enttäuschung des Anspruchs auf individuell wie kollektiv selbstbe-

stimmte Lebensführung.
59

 Als Gegenstück der Entfremdung rangiert für Taylor 

‚authentische Autonomie‘, das heißt ein gehaltvolles Verständnis von Freiheit, wel-

ches er von negativen Konzepten abgrenzt, wie er sie hinter prozeduralistisch-

liberalen und rechtslibertären Position identifiziert. 

                                                        
56  Taylor 1995a, S. 121. 

57  Vgl. Taylor 1995a, S. 123f. 

58  Vgl. dazu Jaeggi 2005, S. 41. 

59  Taylor macht die Modernität seiner Entfremdungstheorie zu diesem Zeitpunkt unmissverständlich 

deutlich: „Für die Vormodernen […] bin ich Element einer umfassenderen Ordnung. […] Die Ord-

nung, in die ich hineingestellt bin, ist ein äußerer Horizont, der entscheidend ist für die Beantwor-

tung der Frage, wer ich bin.“ (Taylor 1992a, S. 249) Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage 

nach der Entfremdung in einem strengen Sinne gar nicht. 



133 

Das Kernstück dieses republikanisch-positiven Freiheitsverständnisses ist die aktive 

(Mit-)Gestaltung der kulturellen, sozialen und politischen Strukturen und Institutio-

nen des Miteinanders.
60

 Es ergibt für Taylor daher auch wenig Sinn, angesichts von 

Entfremdungserfahrungen und -artikulationen psychologisierend auf eine Überwin-

dung im Individuum zu zielen. Gerade weil Entfremdung immer auch ein institutio-

nelles Problem ist, muss eine Überwindung von Entfremdung in aller Regel auch – 

und hierin artikuliert sich nochmals mit aller Deutlichkeit der politische Anspruch 

Taylors – auf eine Transformation der Institutionen und Strukturen zielen: 

[E]s [kommt] nicht nur darauf an, die Einstellungen der einzelnen zu ändern. Der Kampf 
betrifft nicht nur ‚Herz und Gemüt‘, so wichtig diese Auseinandersetzung auch sein mag. 

Der Wandel wird in diesem Bereich auch die Institutionen tangieren müssen, obwohl er 
nicht so radikal und so umfassend sein kann, wie es die großen Revolutionstheoretiker 
vorgeschlagen haben.61 

Angesichts dieser stark politisch konnotierten Aufladung der Begrifflichkeit bzw. 

des politisch verstandenen Sachverhalts, der damit zu erfassen versucht wird, nimmt 

es weniger Wunder, dass Taylor sich zu einem späteren Zeitpunkt seines Schaffens 

von dem Vokabular, das er in der Nachfolge Marx’ für zu einseitig ökonomisch 

artikuliert erachtet, distanziert. Betrachtet man Taylors diesbezügliche Aussagen 

genau, so stellt man jedoch schnell fest, dass es sich um keine sachliche, sondern nur 

um eine begriffliche Verlagerung handelt:  

Ich sehe den Begriff der Entfremdung vielleicht zu sehr in einem hegelianisch-
marxistischen Theorierahmen verankert und denke, dass dieses Gefühl der Machtlosigkeit 
besser mit dem Vokabular Tocquevilles zu erfassen ist. […] Auf der politischen Ebene 

sind die Begriffe Tocquevilles sicher am geeignetsten, um das Problem zu begreifen und 
zu erkennen, welche Instrumente des kollektiven empowerment – wie Assoziationen, sozi-
ale Bewegungen und Dezentralisierung – Teil der Lösung sein könnten.62 

Begreift man Politik wie Taylor als reflexiven Modus der Gestaltung der Institutio-

nen und Strukturen des Miteinander, so ist die damit angedeutete Verschiebung nur 

konsequent. Mitnichten bedeutet sie aber, dass Taylor derartigen Phänomenen und 

Empfindungen in seinem Denken keinen Platz mehr einräume. Taylors im Folgen-

den umrisshaft dargestellte ‚Antwortversuche‘ auf die Entfremdungsproblematik 

lassen den tocquevilleschen Einschlag deutlich erkennen. 

                                                        
60  Vgl. Taylor 1995b, S. 101. 

61  Taylor 1995a, 15. 

62  Taylor 2002a, S. 135. 



134 

3.3 Demokratische Ermächtigung und der Beitrag einer kritischen politischen 
Theorie und Ideengeschichte 

Verweist Taylor mit dem Rekurs auf Tocqueville nun nicht nur auf die von diesem 

so eindrücklich geschilderten Ohnmachts- und Entfremdungserfahrungen, sondern 

gleichermaßen auf dessen Analysen der Bedingungen und Möglichkeiten einer de-

mokratischen Ermächtigung, so dürfte offensichtlich sein, dass er keinesfalls eine 

fatalistische Haltung angesichts eines unverbrüchlichen, stählernen Gehäuses ent-

fremdeter Institutionen propagiert. Taylor ist kein Pessimist in dem Sinne, dass er 

den Subjekten angesichts verselbstständigter Wirkkräfte jegliche Handlungsmacht 

abspräche. Ganz im Gegenteil verweist er wiederholt und nachdrücklich auf die 

letztendliche Rückgebundenheit der sozialen Institutionen und der in ihnen materia-

lisierten Deutungsmuster an das menschliche Handeln.63 Eingedenk dessen sei stets 

zu beachten, dass diese als etwas Gemachtes auch wieder verändert werden können. 

Eine Überwindung von Entfremdungs- und Legitimationskrisen erfolgt in diesem 

Verständnis durch eine (Re-)Politisierung der Strukturen und Institutionen. Im Mo-

dus demokratischer Politik – so ist Taylors Credo zu verstehen – kann eine Anver-

wandlung entfremdeter Institutionen gelingen64: Gefordert ist die Möglichkeit und 

Fähigkeit der Bürger, ihre Lebenswelt aktiv und partizipatorisch mitzugestalten und 

über ihre Lebensform selbst zu bestimmen. Auf diese Weise können sie die soziale 

Welt und ihre Institutionen und Praktiken als ‚antwortende Welt‘ und als Resonanz-

sphäre verstehen. Dies wiederum verlangt nach der Repolitisierung all jener Struktu-

ren, welche die für die Individuen und ihre Konzeption des guten Lebens unhinter-

gehbare soziale Wirklichkeit bilden. Dann können die relevanten Institutionen auch 

wieder als ‚die eigenen‘ (d.h. als nostrifizierte) erfahren werden.65 Mit Blick auf die 

Hegemonialwerdung und Verselbstständigung der instrumentellen Vernunft, wie sie 

Taylor in der westlichen Moderne gegeben und etwa in einem für menschliche und 

ökologische Belange blinden kapitalistischen Wirtschaftssystem verkörpert sieht, 

hält er fest: „[D]ie demokratische Initiative ist die Kraft, der es gelingen kann, die 

galoppierende Vorherrschaft der instrumentellen Vernunft zurückzuwerfen.“66 Da-

rauf aufbauend bekräftigt und generalisiert Taylor seine Einschätzung und fordert: 

„Die Politik der demokratischen Willensbildung ist die Politik des Widerstands. […] 

[W]ir müssen erkennen, daß ein ernsthafter Versuch, sich an der kulturellen Ausei-

                                                        
63  Vgl. Taylor 1995a, S. 111 und Taylor 1983, S. 501. 

64  Taylor (1992a, S. 252) verweist als Beispiel für einen derartigen transformativen – und zumindest 

in Teilen erfolgreichen – Anverwandlungsakt auf die, gegen ein patriarchalisch organisiertes Ge-

sellschaftssystem gerichtete, Frauenbewegung. 

65  Vgl. Rosa 1998b, S. 222ff. 

66  Taylor 1995a, S. 125. 



135 

nandersetzung unserer Zeit zu beteiligen, die Förderung einer Politik der demokrati-

schen Ermächtigung verlangt.“67  

Wie aber könnte eine solche Förderung aussehen? Bei Taylor lassen sich grob 

zwei Stränge unterscheiden, die hier in aller Kürze aufgezeigt werden sollen. 

Zum einen zielen Taylors Vorschläge auf eine erweiterte und vertiefte Partizipati-

on
68

 der Bürger bzw. auf die dafür nötigen institutionellen Grundlagen, denen ein 

dynamisches, Schließungen verhinderndes, aufsprengendes Moment eingeschrieben 

sein sollte, um das „ständige Ausfindigmachen kreativer neuer Lösungen“
69

 sozialer 

Problematiken zu befördern. Umrisshaft entwickelt finden sich Taylors diesbezügli-

che Überlegungen sowohl in seinem frühen Entwurf einer Dialog-Gesellschaft, in 

den an Tocqueville und Arendt orientierten bürgerlich-humanistischen Demokratie-

konzeptionen der mittleren Phase, wie auch in den jüngsten demokratietheoretischen 

Schriften.
70

 Neben dem Anspruch auf erweiterte Partizipationsmöglichkeiten – etwa 

im Bildungsbereich oder in Form von Arbeitsplatzdemokratie – finden sich hier 

Forderungen nach einer demokratischen Domestizierung der marktförmig organi-

sierten Ökonomie ebenso wie nach der Brechung staatlich-bürokratischer Macht-

strukturen durch Dezentralisierung, Föderalisierung und eine konsequente und cou-

ragierte Anwendung des Subsidiaritätsprinzips.
71

 

Neben diesen institutionell-praktischen Möglichkeiten der Beförderung demokra-

tischer Ermächtigung und (Wieder-)Anverwandlung verselbstständigter Institutio-

nen und Strukturen thematisiert Taylor zumindest implizit auch die Aufgaben und 

Chancen einer – wenn man so will – kritischen politischen Ideengeschichte mit 

praktischem Anliegen. Eine solche Ideengeschichte, wie sie Taylor selbst insbeson-

dere in seinen Arbeiten zur Herausbildung der modernen Identität betreibt
72

, richtet 

sich auf eine Freilegung und Bewusstmachung – Taylor spricht von Wiedergewin-

nung – unsichtbar gewordener und unreflektiert wirkmächtiger Leitideen und Welt-

interpretationen mit dem Ziel, „in unserer Kultur und Gesellschaft eine fruchtbare 

Auseinandersetzung in Gang zu bringen“.
73

 Ideengeschichtlich-rekonstruktiv kann 

so zu Tage gefördert werden, welche Ideen und Vorstellungen, aber auch welche 

                                                        
67  Taylor 1995a, S. 132. 

68  Dass dies im Zentrum seiner Überlegungen steht, daran lässt Taylor keinen Zweifel. Vgl. Taylor 

1993a, S. 108. 

69  Taylor 1995a, S. 124. 

70  Vgl. dazu in der genannten Reihenfolge: Taylor 1970, Taylor 2002b und Taylor 2011b. 

71  Siehe z.B. Taylor 2002b, S. 19ff. 

72  Vgl. dazu Bohmann 2013 und Rosa 2012b. Smith (2002, S. 176f.) identifiziert diese Intention 

bereits in Taylors Frühschriften: „One of the main tasks of the socialist critic, Taylor suggests, is to 

point out the social and historical variability of what appears, through familiarity, natural and giv-

en”. 

73  Taylor 1995a, S. 108. Siehe dort auch S. 113ff. 



136 

kontingenten Setzungen an den Grundlagen unserer Institutionen liegen, die sich 

unter Umständen unserem Bewusstsein entzogen haben oder im Laufe der Zeit in-

tentionsverzerrenden Verschiebungen ausgesetzt waren. In diesem Sinne kann Tay-

lors Ideengeschichte bzw. seine ‚ideen-logische‘ Analyse sozialer Institutionen also 

durchaus als eine Public Philosophy im Sinne James Tullys
74

 gelesen werden, die 

ihrem eigenen Selbstverständnis nach wiederum auf die Beförderung der demokrati-

schen Selbstorganisation der Gesellschaft zielt
75

: Es geht ihr darum, die sedimentier-

ten und sich verselbstständigenden Selbstbilder und starken Wertungen, die der 

Gesellschaftsordnung zugrundeliegen, zu artikulieren und zu thematisieren und 

damit der Diskussion und Kritik zugänglich zu machen und der demokratischen 

Kontrolle und Veränderung anheim zu stellen.
 76

 

Taylor weiß freilich um die Probleme und Schwierigkeiten einer solchen (Re-) 

Politisierung unter republikanischer Flagge, die er unter anderem im vielfach be-

klagten Individualismus und Atomismus, in der weit verbreiteten Abkehr vom poli-

tischen Prozess sowie in dessen zunehmender Verrechtlichung und nicht zuletzt in 

der Unterordnung unter vermeintlich sachzwanggetriebene Wirkkräfte, wie sie etwa 

in der Rede von der marktkonformen Demokratie zum Ausdruck kommt, identifi-

ziert.
77

 Alle diese Phänomene lassen sich wiederum selbst als Ausdruck und Symp-

tom tiefgreifender (politischer) Entfremdung im dargelegten Sinne begreifen. Selbst 

die besten und anverwandlungsermöglichenden Institutionen, so könnte man diese 

Einschätzung zusammenfassen, bedürfen immer noch der anverwandlungswilligen 

Subjekte. Diese aber haben sich, so scheint es, unter spätmodernen Bedingungen fast 

schon damit abgefunden, dass ihre politischen Kommandobrücken stumm und leer 

sind, dass die institutionelle Verfasstheit und die Logiken des menschlichen Mitei-

nander in der kapitalistischen Moderne dem Gestaltungswillen gegenüber nicht 

mehr empfänglich und responsiv sind. Taylor aber bleibt auch in dieser Hinsicht – 

mit Antonio Gramsci gesprochen – ein Optimist des Willens. An Hölderlins Diktum 

der angesichts von Gefahr erwachsenden Rettung erinnernd vermerkt Taylor, dass es 

immer „viele Widerstandsnester gibt und das ständig neue erzeugt werden“.
78

 Die 

vielfältigen sozialen Bewegungen der vergangenen Jahre, von ‚Stuttgart 21‘ über 

den Arab Spring und Occupy Wallstreet bis hin zur aufkeimenden indischen Frau-

enbewegung, mögen dies bestätigen.
79

 Die in ihnen sich immer wieder Bahn bre-

                                                        
74  Vgl. Tully 2008. 

75  Eine solche Deutung legt auch Smith 2002, S. 241f. nahe. 

76  Vgl. Rosa 1998, S. 433f. 

77  Vgl. für diese Diagnose exemplarisch Taylor 1995a. 

78  Taylor 1995a, S. 111. 

79  Siehe für eine Einschätzung der Occupy-Bewegung das Interview mit Taylor von Boh-

mann/Montero 2013. 



137 

chende Idee einer politischen Weltaneignung stellt, so haben wir zu zeigen versucht, 

ein durch und durch modernes Ansinnen dar. Es birgt und bewahrt das Grundver-

sprechen der Moderne darauf, dass Entfremdung gegenüber den Strukturen und 

Institutionen der sozialen Welt auch und gerade in einem säkularen Zeitalter kein 

unvermeidliches Schicksal ist, weil in der Idee und Praxis der Demokratie ein wirk-

mächtiges Instrument bereit steht, die öffentliche Sphäre in ein identitätssicherndes 

Antwortverhältnis zu den Subjekten zu bringen. 

Literatur 

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas, 1980: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, Frank-

furt a.M. 

Bohmann, Ulf, 2013: Charles Taylors Mentalitätsgeschichte als kritische Genealogie. In: Busen, Andreas/ 

Weiß, Alexander (Hrsg.): Ansätze und Methoden zur Erforschung politischer Ideen, Baden-Baden, S. 

185–214. 

Bohmann, Ulf/Montero, Darío 2014: History, Critique, Social Change and Democracy. An Interview with 

Charles Taylor. In: Constellations. An International Journal of Critical and Democratic Theory 21, 

H.1, S. 3–15. 

Castoriadis, Cornelius, 1984: Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer politischen Philoso-

phie, Frankfurt a.M. 

Christman, John, 2009: The Politics of Persons. Individual Autonomy and Socio-historical Selves, Cam-

bridge, Mass. 

Descombes, Vincent, 1994: Is there an objective spirit? In: Tully, James (Hrsg.): Philosophy in an Age of 

Pluralism. The Philosophy of Charles Taylor in Question, Cambridge, S. 96–118. 

Fischer, Arthur, 1970: Die Entfremdung des Menschen in einer heilen Gesellschaft. Materialien zur 

Adaption und Denunziation eines Begriffs, München. 

Flügel-Martinsen, Oliver, 2008: Entzweiung. Die Normativität der Moderne, Baden-Baden. 

Fraser, Ian, 2003: Charles Taylor, Marx and Marxism. In: Political Studies 51, H.4, S. 759–774. 

Fraser, Ian, 2007: Dialectics of the Self. Transcending Charles Taylor, Exeter. 

Gabriel, Oscar W./Kropp, Sabine (Hrsg.), 2008: Die EU-Staaten im Vergleich. Strukturen, Prozesse, 

Politikinhalte; 3. Aufl., Wiesbaden. 

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, 1970: Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften. Band III, 

Frankfurt a.M. 

Jaeggi, Rahel, 2005: Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophischen Problems, Frankfurt 

a.M./New York. 

Jaeggi, Rahel, 2008: Entfremdung. In: Gosepath, Stefan/Hinsch, Wilfried/Rössler, Beate (Hrsg.): Hand-

buch der Politischen Philosophie und Sozialphilosophie, Berlin, S. 270–275. 

Ladwig, Bernd, 2006: Moderne Sittlichkeit. Grundzüge einer ‚hegelianischen‘ Gesellschaftstheorie des 

Politischen, In: Buchstein, Hubertus/Schmalz-Bruns, Rainer (Hrsg.): Politik der Integration. Fest-

schrift für Gerhard Göhler, Baden Baden, S. 111–136. 

Lukes, Steven, 1985: Marxism and Morality, Oxford. 

Marx, Karl, 1968: Ökonomisch-philosophische Manuskripte. In: Ders./Engels, Friedrich: Werke. Ergän-

zungsband Erster Teil, Berlin, S. 465–589. 

Marx, Karl, 1977: Das Kapital. Erster Band, In: Ders./Engels, Friedrich: Werke. Band 23, Berlin. 



138 

Marx, Karl/Engels, Friedrich, 1969: Die deutsche Ideologie. In: Dies., Werke. Band 3, Berlin, S. 5–530. 

Medearis, John, 2010: (In)Justice, (Un)Freedom, and Alienation. Conference-Paper for the Annual 

Conference of the Political Philosophy Research Committee (IPSA), Jena, unveröff. Manuskript. 

Offe, Claus, 2007: Political Disaffection as an Outcome of Institutional Practices? Some Post-

Tocquevillean Speculations, In: Brodocz, André/Llanque, Marcus/Schaal, Gary S. (Hrsg.): Bed-

rohungen der Demokratie, Wiesbaden, S. 42–60. 

Rosa, Hartmut, 1998a: Identität und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles Taylor, Frank-

furt a.M./New York. 

Rosa, Hartmut, 1998b: Integration, Konflikt und Entfremdung. Die Perspektive des Kommunitarismus, 

In: Giegel, Hans-Joachim (Hrsg.): Konflikt in modernen Gesellschaften, Frankfurt a.M., S. 202–244. 

Rosa, Hartmut, 2011: Is There Anybody Out There? Stumme und resonante Weltbeziehungen. Charles 

Taylors monomanischer Analysefokus, in: Michael Kühnlein/Matthias Lutz-Bachmann (Hrsg.): Uner-

füllte Moderne? Neue Perspektiven auf das Werk von Charles Taylor, Berlin, S. 15–43. 

Rosa, Hartmut, 2012a: Umrisse einer Kritischen Theorie der Geschwindigkeit. In: Ders., Weltbeziehun-

gen im Zeitalter der Beschleunigung. Umrisse einer neuen Gesellschaftskritik, Berlin, S. 269–323. 

Rosa, Hartmut, 2012b: ‚Weiße‘ und ‚schwarze‘ Genealogie. In: Wetzel, Dietmar (Hrsg.): Perspektiven 

der Aufklärung. Zwischen Mythos und Realität, München, S. 23–34. 

Sandel, Michael, 1993: Die verfahrensrechtliche Republik und das ungebundene Selbst. In: Honneth, 

Axel (Hrsg.): Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen Grundlagen moderner Gesell-

schaften, Frankfurt a.M./New York, S. 18–35. 

Schmidt, Steffen, 2010: Moderne Sittlichkeit? Vorschlag zur Neuaufnahme des Sittlichkeitskonzepts im 

Anschluß an Hegel. In: Eichenhofer, Eberhard/Vieweg, Klaus (Hrsg.): Bildung zur Freiheit. Zeitdiag-

nose und Theorie im Anschluß an Hegel, Würzburg, S. 47–62. 

Seeman, Melvin, 1959: On the meaning of alienation. In: American Sociological Review 24, H.6, S. 783–

791. 

Smith, Nicholas H., 2002: Charles Taylor. Meaning, Morals and Modernity, Cambridge. 

Sörensen, Paul, i.V.: Entfremdung als Schlüsselbegriff einer kritischen Theorie der Politik. Ein Systema-

tisierungsversuch im Ausgang von Hannah Arendt und Cornelius Castoriadis. Dissertation, Universi-

tät Jena. 

Taylor, Charles, 1958: Alienation and Community. In: Universities and Left Review 5, Autumn, S. 11–

18. 

Taylor, Charles, 1964: The Explanation of Behaviour, London. 

Taylor, Charles, 1970: The Patterns of Politics, Toronto/Montreal. 

Taylor, Charles, 1975: Interpretation und die Wissenschaft vom Menschen. In: Ders., Erklärung und 

Interpretation in den Wissenschaften vom Menschen, Frankfurt a.M., S. 154–219. 

Taylor, Charles, 1977: Hegel, Cambridge. 

Taylor, Charles, 1978: Hegel's Sittlichkeit and the Crisis of Representative Institutions. In: Yovel, Yirmi-

ahu (Hrsg.): Philosophy of History and Action, Dordrecht, S. 133–154. 

Taylor, Charles, 1979: Hegel and Modern Society, Cambridge. 

Taylor, Charles, 1983: Hegel, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 1985: Philosophical Papers (2 Bde.), Cambridge. 

Taylor, Charles, 1992a: Legitimationskrise? In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen 

Individualismus, Frankfurt a.M., S. 235–294. 

Taylor, Charles, 1992b: Was ist menschliches Handeln? In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des 

neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M., S. 9–51. 



139 

Taylor, Charles, 1993a: Alternative Futures: Legitimacy, Identity, and Alienation in Late Twentieth 

Century Canada. In: Ders., Reconciling the Solitudes: Essays in Canadian Federalism and National-

ism, Montreal/Kingston, S. 59–119. 

Taylor, Charles, 1993b: Institutions in National Life. In: Ders., Reconciling the Solitudes. Essays in 

Canadian Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston, S. 120–134. 

Taylor, Charles, 1993c: Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitarismus, 

In: Honneth, Axel (Hrsg.): Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen Grundlagen moder-

ner Gesellschaften, Frankfurt a.M./New York, S. 103–130. 

Taylor, Charles, 1993d: Modernity and the Rise of the Public Sphere. In: The Tanner Lectures on Human 

Values 14, S. 203–260. 

Taylor, Charles, 1994a: Die Unvollkommenheit der Moderne. In: Honneth, Axel (Hrsg.): Pathologien des 

Sozialen: Die Aufgaben der Sozialphilosophie, Frankfurt: a.M., S. 73–106. 

Taylor, Charles, 1994b: Reply and Re-Articulation. In: Tully, James (Hrsg.): Philosophy in an Age of 

Pluralism. The Philosophy of Charles Taylor in Question, Cambridge, S. 211–257. 

Taylor, Charles, 1995a: Das Unbehagen an der Moderne, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 1995b: Atomismus. In: Brink, Bert van den /Reijen, Wilhelm van (Hrsg.): Bürgergesell-

schaft, Recht und Demokratie, Frankfurt a.M., S. 73–106. 

Taylor, Charles, 1996: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 2002a: Tocqueville statt Marx. Über Identität, Entfremdung und die Konsequenzen des 

11. September, Interview mit Hartmut Rosa und Arto Laitinen. In: Deutsche Zeitschrift für Philoso-

phie 50, H.1, S. 127–148. 

Taylor, Charles, 2002b: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? In: Ders., Wieviel Gemeinschaft 

braucht die Demokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M, S. 11–29. 

Taylor, Charles, 2004: Modern Social Imaginaries, Durham/London. 

Taylor, Charles, 2007: A Secular Age, Cambridge, Mass. 

Taylor, Charles, 2011a: Disenchantment-Reenchantment. In: Ders., Dilemmas and Connections. Selected 

Essays, Cambridge, Mass./London, S. 287–302. 

Taylor, Charles, 2011b: Democratic Exclusion (and Its Remedies?). In: Ders., Dilemmas and Connec-

tions. Selected Essays, Cambridge, Mass./London, S. 124–145. 

Taylor, Charles, 2013: Heidegger, Sprache und Ökologie. In: Sörensen, Paul/Münch, Nikolai (Hrsg.): 

Politische Theorie und das Denken Heideggers, Bielefeld, S. 191-224. 

Tully, James, 2008: Public Philosophy in a New Key. Democracy and Civic Freedom, Cambridge. 

Weber, Max, 1988: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. In: Ders., Gesammelte 

Aufsätze zur Religionssoziologie, Band I, Tübingen, S. 17–206. 



140 

Nikolai Münch/Hans-Jörg Sigwart 

Wir, die Gesellschaft: Politik und Hermeneutik bei Charles Taylor 

Schon zu Beginn seiner wissenschaftlichen Laufbahn hat Charles Taylor sich kri-

tisch mit sozial- und geisteswissenschaftlichen Theorien auseinandergesetzt, die 

naturalistische Ansätze in dem Sinne verfolgen, als sie naturwissenschaftliche Me-

thoden auf die Erforschung des Menschen übertragen wollen.1 Eine solche naturwis-

senschaftlich orientierte „Science of Man“ verfehle aber notwendigerweise eine 

essentielle Dimension der menschlichen Existenz: die Tatsache, dass „on an pheno-

menological level […] a certain notion of meaning has an essential place in the cha-

racterization of human behaviour.“2 Es ist diese Ebene der Bedeutung, die als ein 

Kernstück der Taylorschen Philosophie ausgemacht wurde, und die auch im Zent-

rum seiner philosophischen Anthropologie steht.3 Diese Bedeutungsdimension ist 

dabei einerseits die Wurzel der von Taylor eingeklagten notwendigen hermeneuti-

schen Komponente der Wissenschaften vom Menschen;4 andererseits verweist ihre 

Verankerung in Taylors Anthropologie darauf, dass mit „Hermeneutik“ hier mehr 

als nur methodologische Fragen sozial- und geisteswissenschaftlicher Forschung 

aufgeworfen werden. Vielmehr zieht Taylor mit der Hermeneutik auf wissenschaft-

lich-methodischer Ebene die Konsequenz aus seiner anthropologischen Bestimmung 

des Menschen als „self-interpreting animal“.5 Dadurch, dass die menschliche Selbst-

interpretation ins Zentrum rückt, und zumindest zu einem Teil mitkonstituiert, wer 

der Mensch ist, wird auch die Dimension der Bedeutung erstrangig, ist sie doch das 

„Medium“, in dem sich diese Selbstinterpretationsprozesse abspielen. Diese Zu-

sammenhänge sollen im Folgenden beleuchtet werden. Dabei soll zunächst im ersten 

Kapitel einem Hinweis Taylors folgend, der sich selbst in die Tradition einer „post-

Heideggerian hermeneutics“6 stellt, versucht werden, Taylors eigenen phänomeno-

logisch-hermeneutischen Grundansatz von Heidegger her verständlich zu machen.  

Mit diesem Grundansatz will Taylor nicht nur einen erkenntnistheoretischen Re-

ferenzrahmen für die empirischen Wissenschaften vom Menschen (die „sciences of 

                                                        
1  Vgl. Taylor 1964. 

2  Taylor 1985a, S. 21. 

3  Smith 2002, S. 18; vgl. auch Rosa 1998, S. 73f. 

4  Taylor 1985a, S. 15. 

5  Taylor 1985b. Taylor verweist von Anfang an darauf, dass die prima facie epistemologische Frage 

untrennbar mit der ontologischen Ebene verknüpft ist (Taylor 1985a, S. 17). 

6  Taylor 1985c, S. 3. 



141 

man“) ganz allgemein, sondern vor allem auch für die Politikwissenschaft und ihr 

Gegenstandsverständnis bereitstellen. Zwar hat Taylor keine systematische herme-

neutische Grundlegung der Politik ausgearbeitet. Aber dennoch finden sich in seinen 

Schriften zahlreiche entsprechende Überlegungen, in denen eine Reihe sehr interes-

santer Anregungen für ein hermeneutisches Verständnis des Politischen zu finden 

sind. In den Kapiteln zwei bis fünf unseres Beitrags wird es darum gehen, einige 

dieser politik-, staats- und demokratietheoretischen Anregungen von Taylors herme-

neutischer Sozialontologie zu skizzieren. Besonders aufschlussreich sind dabei die 

hermeneutischen und zugleich politischen Implikationen von Taylors Begriff der 

„Identität“, sofern sich dieser auf das Problem der „Gesellschaft als Ganze“ bezieht. 

Denn in diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, ob und inwiefern sich Taylors 

hermeneutische Konzeption, nach der die Identität stiftenden Akte des „Verstehens“ 

von Individuen immer auch „starke Wertungen“ über das moralisch Richtige impli-

zieren, in einer Weise auf das Problem kollektiver Identitäten angewandt werden 

kann, die der kulturellen und moralischen Pluralität moderner Gesellschaften gerecht 

wird. Auf das damit bei Taylor in den Fokus rückende Problem der politisch-

hermeneutischen Integration von Gesellschaften werden sich die Abschnitte 2 bis 5 

vor allem konzentrieren. Insofern damit ein konzeptionelles Problem in das Zentrum 

der Aufmerksamkeit rückt, das in der hermeneutischen Tradition oft vernachlässigt 

wird,7 stellen Taylors „post-Heideggerian hermeneutics“ einen wichtigen Beitrag zur 

politisch-theoretischen Diskussion dar. 

1. Der Mensch als self-interpreting animal 

Taylor entfaltet seine hermeneutisch-phänomenologische Anthropologie im Rahmen 

einer kritischen Auseinandersetzung mit im weitesten Sinne naturalistischen Kon-

zeptionen von Mensch und Gesellschaft, gegen deren verkürztes Verständnis sozia-

ler Phänomene als gleichsam natürliche und objektiv gegebene „brute data“8 er mit 

Heidegger das primäre In-der-Welt-sein, das Primat des praktischen Umgangs mit 

einer immer schon bedeutungsvollen Welt betont.9 Seit der wissenschaftlichen Re-

volution im 17. Jahrhundert hätten vor allem erkenntnistheoretisch motivierte Ideen 

zu einer „desengagierten Anthropologie“10 geführt, welche tief in unserem kulturel-

                                                        
7  Vgl. dazu die ausführlichere Diskussion dieser konzeptionellen Lücke in Sigwart 2012, S. 66ff. 

8  Taylor 1985a, S. 19f. 

9  Dass nicht nur Taylor, sondern auch andere Strömungen der angloamerikanischen Philosophie (z.B. 

Rorty) Heidegger vor allem in diesem „pragmatischen“ Sinne rezipiert haben, zeigt Guignon 2003. 

10  Taylor 1996, S. 888. 



142 

len common sense verankert sei. Diese philosophischen Strömungen zeichnen das 

Bild eines desengagierten Menschen, der der Welt neutral in dem Sinne gegenüber-

steht, als er „Informationshäppchen“ wahrnimmt, diese dann in seinem Geist zu 

einem größeren Bild verarbeitet und dieses Bild als Basis dafür benutzt seine Zwe-

cke und Ziele durch Kalkulation zu verfolgen.11 Diese erkenntnistheoretische Kon-

zeption, Wissen sei die korrekte innere Repräsentation einer unabhängigen Realität, 

wurde, so Taylor, in die Verfassung des Menschen selbst verlagert. Die naturalisti-

sche Erkenntnistheorie wurde ontologisiert und bestimmte somit das Bild vom Men-

schen und von der Gesellschaft in der Moderne. Der Mensch als sozialer Akteur 

erscheint in diesem Bild als desengagiert, insofern er als komplett getrennt von sei-

ner Einbettung in die Um- und Mitwelt verstanden werden kann. Die „Identität“ von 

Menschen wird folgerichtig als von ihrer Umwelt unabhängig und daher gleichsam 

als punktförmig vorgestellt, weshalb das Selbst idealerweise die Welt und auch Teile 

seiner selbst als rational und frei, als instrumentell behandeln kann. Dies hat schließ-

lich zur Folge, dass auch die Gesellschaft als atomistisches Konstrukt verstanden 

wird, als zusammengesetzt aus unabhängigen individuellen Zielen und Zwecken.12 

Unter Berufung auf Heidegger wendet Taylor das verstehende In-der-Welt-sein13 

gegen das Primat des (Erkenntnis-)Theoretischen und damit gegen Ansätze, die den 

Menschen als Objekt unter anderen Objekten auffassen, das objektiv beschreibbar 

wäre, unabhängig von seinem In-der-Welt-sein (und damit seiner Um- und Mitwelt) 

und seinem Selbstverständnis.14 Die Wissenschaft müsse hermeneutisch sein, weil 

der Mensch selbst ein hermeneutisches Wesen sei.15 Taylor will damit aber nicht das 

moderne Ideal eines freien, unabhängigen, selbstverantwortlichen Wesens per se 

verwerfen. Ihm geht es hier nicht um unsere wirklichen Haltungen, sondern um die 

transzendentalen Bedingungen der menschlichen Erfahrung und des menschlichen 

Handelns.16 Worauf Taylor, wie Heidegger, in seiner phänomenologisch-

hermeneutischen Untersuchung der menschlichen Erfahrung abzielt, sind die Bedin-

gungen der Möglichkeit dieser Erfahrung und des menschlichen Handelns. Mit Be-

                                                        
11  Taylor 1993a, S. 319. 

12  Taylor 1995a, S. 7. Es sind genau diese Punkte, die Taylor als „anthropologische Defizite“ liberaler 

politischer Theorieentwürfe ausmacht. Insofern hat der erkenntnistheoretische Fokus, der zu einer 

verzerrten Konzeption des Menschen und seines Handelns führt, auch politisch-theoretische Kon-

sequenzen. 

13  Etwa Taylor 1993a; Taylor 1995a; Taylor 1995b. 

14  Taylor 1996, S. 65ff. Auch Heidegger geht es darum, „die abwegige Einstellung auf das Ich als 

Objekt“ zu vermeiden (Heidegger 1993a, S. 159) und stattdessen von der „Grunderfahrung, in der 

ich mir selbst als Selbst begegne“ (Heidegger 2004, S. 29) ausgehen. 

15  Taylor 1988b, S. 49. 

16  Taylor 1996, S. 80. 



143 

zug auf Heidegger spricht Taylor von der transzendentalen Schicht der menschli-

chen Erfahrung, die offenzulegen sei.17  

In gewisser Weise eint Taylor und Heidegger damit eine doppelte Stoßrichtung, 

der man insgesamt einen ethischen Sinn zuschreiben kann. Sie besteht aus zwei 

komplementären Aufgaben. Zum einen geht es beiden darum, gegen die theoretische 

Vergegenständlichung des Menschen anzugehen. Dieser negative oder „destruktive“ 

Aspekt wird aber ergänzt durch den positiven, der darin besteht, durch eine herme-

neutische Analyse die transzendentalen Strukturen der menschlichen Subjektivität 

aufzudecken, die durch die naturalistische Betrachtung verdeckt werden.18 

Was ist vor dem Hintergrund dieser kritischen Auseinandersetzung mit dem Na-

turalismus mit Taylors Hinweis auf eine Hermeneutik nach Heidegger im Einzelnen 

gemeint? Diese Selbstverortung Taylors ist insofern aufschlussreich, als mit Hei-

degger gemeinhin eine grundlegende Neubestimmung der Hermeneutik verbunden 

wird.19 Traditionell versteht man unter „Hermeneutik“ die allgemeine Lehre vom 

Verstehen und Auslegen von Texten. Eine solche Hermeneutik ist als Methodenleh-

re konzipiert, die, wie etwa Spezialhermeneutiken der Theologie und Jurisprudenz, 

Regeln für das Verstehen und Auslegen von Texten angeben. Sie haben so einen 

„handwerklichen“ oder instrumentellen Charakter.20 Diese Anleitungsfunktion für 

die Interpretation von Texten kann auch zu einer Begründungsfunktion hinsichtlich 

der Geisteswissenschaften ausgeweitet werden, indem der Frage nachgegangen 

wird, wie das Interpretieren von Texten (oder auch menschlichem Verhalten) über-

haupt möglich wird. Dilthey steht paradigmatisch für einen solchen Zugang, der 

meist als „philosophische Hermeneutik“ bezeichnet und so vom reinen Methoden-

begriff von Hermeneutik abgegrenzt wird.21 Die mit Heidegger verbundene Neube-

stimmung, die auch für den Ansatz Taylors prägend ist, lässt sich durch eine noch 

                                                        
17  Taylor 1993a; Taylor 1995a; Taylor 1995b; Taylor 1995c. Taylor sieht eine strukturell parallel 

gelagerte Argumentation auch beim späten Wittgenstein und bei Merleau-Ponty. 

18  „Die Hermeneutik hat die Aufgabe, das je eigene Dasein in seinem Seinscharakter diesem Dasein 

selbst zugänglich zu machen, mitzuteilen, der Selbstentfremdung, mit der das Dasein geschlagen 

ist, nachzugehen. In der Hermeneutik bildet sich für das Dasein eine Möglichkeit aus, für sich 

selbst verstehend zu werden und zu sein.“ (Heidegger 1995, S. 15; vgl. zu dieser ethischen Stoß-

richtung Heideggers Grondin 1995, S. 75-78) Die ethische Dimension liegt hier in ihrer „befreien-

de[n] Dimension [...] sofern sie durch die Erweckung des Daseins dessen Eigentlichkeit beabsich-

tigt“. (Aurenque 2011, S. 58; vgl. auch S. 34-57) Taylor hält der romantischen Strömung im breiten 

Sinne zugute, dass sie eine „Wiedergewinnung der erlebten Erfahrung“ bewerkstelligt hätte, „die 

unserem Bewußtsein der Welt zugrunde liegt und von der vorherrschenden mechanistischen Deu-

tung ausgeschlossen oder denaturiert worden war.“ (Taylor 1996, S. 796; vgl. zur doppelten Stoß-

richtung bei Taylor Smith 2002, S. 6f.). Inwiefern diese doppelte Stoßrichtung bei Taylor einen 

ethischen Sinn gewinnt, soll im Folgenden herausgearbeitet werden. 

19  Jung 2012, S. 96; vgl. auch Vedder 2000, S. 93ff. und Grondin 2001, S. 133ff. 

20  Jung 2012, S. 25; Scholtz 1993, S. 95-98. 

21  Vedder 2000, S. 10f.; Scholz 1993, S. 99-107; Jung 2012, S. 25f. 



144 

weitergehende Ausweitung von „Verstehen“ charakterisieren.22 Die in erster Linie 

erkenntnistheoretisch ausgerichtete (und darum auch philosophische) Hermeneutik 

Diltheys erhält mit Heidegger eine Wendung ins Ontologisch-existenziale23 und 

wird so zu einer „hermeneutischen Philosophie“.24 „Ontologisch-Existenzial“ meint 

hierbei, dass Verstehen und Interpretation zum Seinsmodus des Menschen überhaupt 

werden.25 Verstehen ist damit nicht mehr auf den Umgang mit Texten, auf Geistes-

wissenschaften oder Wissenschaft überhaupt beschränkt, sondern findet immer statt: 

im alltäglichen Umgang von Menschen mit den Dingen und Menschen ihrer Umwelt 

und ihrem eigenen Selbstverhältnis. 

Zu dieser Position gelangt Heidegger über eine phänomenologische Analyse des 

menschlichen Wirklichkeitsbezugs:  

In den Hörsaal tretend, sehe ich das Katheder. […] Was sehe ‚ich‘? Braune Flächen, die 
sich rechtwinklig schneiden? Nein, ich sehe etwas anderes: eine Kiste, und zwar eine grö-
ßere mit einer kleineren daraufgebaut. Keineswegs, ich sehe das Katheder, an dem ich 
sprechen soll. […] Es liegt im reinen Erlebnis auch kein – wie man sagt – Fundierungszu-
sammenhang, als sähe ich zuerst braune sich schneidende Flächen, die sich mir dann als 
Kiste, dann als Pult, weiterhin als Katheder gäben, so daß ich das Kathederhafte gleichsam 

der Kiste aufklebte wie eine Etikett. All das ist schlechte, mißdeutete Interpretation, Ab-
biegung vom reinen Hinschauen in das Erlebnis. Ich sehe das Katheder gleichsam in einem 
Schlag; ich sehe es nicht nur isoliert, ich sehe das Pult als für mich zu hoch eingestellt. Ich 
sehe ein Buch darauf liegend, unmittelbar als mich störend […], ich sehe das Katheder in 
einer Orientierung, Beleuchtung, einem Hintergrund.26  

                                                        
22  Fehér 2005, S. 91. 

23  Fehér 2003, S. 20. Zur Absetzung Heideggers von Dilthey siehe Heidegger (1995, S. 14): „Dilthey 

übernahm den Schleiermacherschen Begriff der Hermeneutik als ‚Regelgebung des Verstehens‘ 

(‚Kunstlehre der Auslegung von Schriftdenkmalen‘) […]. Allerdings zeigt sich gerade von da her 

eine verhängnisvolle Beschränkung seiner Position. […] Im Titel der folgenden Untersuchung ist 

Hermeneutik nicht in der modernen Bedeutung und überhaupt nicht als noch so weit gefaßte Lehre 

von der Auslegung gebraucht.“ (Herv. i. O.). Hinzugefügt werden muss allerdings, dass Heidegger, 

trotz aller Abgrenzung, durchaus dem Werk Diltheys einiges zu verdanken hatte (vgl. dazu exemp-

larisch Vetter 2007, S. 99-107 und Guignon 1983, Kap. 2). 

24  Jung 2012, S. 26; Vedder 2000, S. 11. Diese Wende ist vor allem mit Heideggers frühen Freiburger 

Vorlesungen verbunden. Die hermeneutisch-phänomenologischen Grundeinsichten gingen später in 

Sein und Zeit ein, wo sie allerdings unterschwelliger wirksam sind, weil sie von der Schicht der 

Seinsfrage überformt wurden (vgl. Rentsch 2003, S. 54f.). Im Folgenden werden daher vor allem 

diese frühen Vorlesungen herangezogen. Obwohl es mit Blick auf die angloamerikanische Rezepti-

on Heideggers durchaus richtig ist zu sagen, eine hermeneutische Wende der Philosophie sei ohne 

Sein und Zeit nicht denkbar (Hoy 1993, S. 170), findet sich die Substanz dieser Wende bereits in 

diesen frühen Vorlesungen. Da sie lange Zeit unpubliziert blieben, war ihre Wirkung aber zunächst 

vor allem auf Heideggers Schülerkreis (insbesondere Gadamer) begrenzt. 

25  Heidegger 2006, S. 142ff.; vgl. Gadamer 1990, S. 264. 

26  Heidegger 1987, S. 71, vgl. Jung 2003, S.15. 



145 

An dieser phänomenologischen Beschreibung sind verschiedene Momente hervor-

zuheben, die auch für Taylors Ansatz von grundlegender Bedeutung sind. Zunächst 

beginnt die phänomenologische Befragung bei der alltäglichen Lebenswelt, beim 

faktisch gelebten Leben, in diesem Fall der alltäglichen Situation vor Beginn der 

Vorlesung. Doch eine solche Betrachtung der alltäglichen Situation darf nicht einem 

„Theoretizismus des Erkennens“27 verfallen, der die unmittelbare Erfahrung als 

pures Erkennen von Dinggegenständen konzipiert, so dass etwa das Katheder primär 

als aus geometrischen Flächen zusammengesetzt erscheint. Vermeidet man eine 

solche Betrachtungsweise, die von Konzepten der Erkenntnistheorie vorgeprägt ist 

und deswegen die eigentliche Erfahrungsweise verzerrt, ergibt sich ein ganz anderes 

Bild. Das Katheder zeigt sich ohne theoretische Auffassung schlagartig im Ganzen 

und zwar als unmittelbar bedeutsam, indem es als das Katheder erscheint, an dem 

ich reden soll. „Ich lebe faktisch immer bedeutsamkeitsbefangen, und jede Bedeut-

samkeit hat ihren Umring von neuen Bedeutsamkeiten […]. Ich lebe im Faktischen 

als einem ganz besonderen Zusammenhang von Bedeutsamkeiten, die sich ständig 

durchdringen“.28  

Dieser Bedeutungszusammenhang muss als unmittelbar gegeben und keineswegs 

als nachträgliche Projektion bzw. „Etikettierung“ verstanden werden, „sondern das 

Bedeutsame ist das Primäre, gibt sich mir unmittelbar ohne jeden gedanklichen 

Umweg über ein Sacherfassen“.29 Es ist dieses vorgängige Bedeutungsnetz, das eine 

Welt konstituiert: „In einer Umwelt lebend, bedeutet es mir immer und überall, es ist 

alles welthaft, ‚es weltet‘“.30 Das erfahrende „Ich“ ist dabei immer selbst Teil dieser 

Struktur: „Nur in dem Mitanklingen des jeweiligen eigenen Ich erlebt es ein Um-

weltliches, weltet es, und wo und wenn es für mich weltet, bin ich irgendwie ganz 

dabei.“31 Damit wird die Trennung von Subjekt und Objekt unterlaufen und die 

Weltbeziehung radikal anders gedacht. Selbst und bedeutsame Welt bilden eine 

vorgängige Einheit.32 Das Subjekt steht nicht beobachtend einer neutralen Umge-

bung gegenüber, sondern ist immer schon in die bedeutsame Welt involviert, die 

Welt geht mich an, statt an mir vorbei.33  

Dieses Involviertsein in eine Lebenswelt aus holistisch verflochtenen Bedeu-

tungszusammenhängen wurzelt in dem, was Heidegger „Sorge“ nennt.34 „Sorge“ ist 

                                                        
27  Jung 2003, S. 15. 

28  Heidegger 1993a, S. 104f. 

29  Heidegger 1987, S. 73. 

30  Ebd. (Herv. i O.). 

31  Ebd. 

32  Jung 2003, S. 15. 

33  Vgl. Heidegger 1987, S. 73f. 

34  Heidegger 1985, S. 90. 



146 

hier nicht im alltäglichen Sprachgebrauch zu verstehen, sondern in dem allgemeine-

ren Sinn, dass es dem „Ich“ (ab 1923 spricht Heidegger dann von „Dasein“) um sich 

selbst geht.35 Das Katheder erscheint als zu hoch eingestellt, weil die „Sorge“ sich 

darauf richtet, zu den Studenten lesen zu müssen. Damit wird die Bedeutsamkeit der 

Welt mit der Sorge, d.h. mit dem praktischen Handeln verknüpft. Bedeutungen sind 

dadurch konstituiert, dass „bestimmte Aspekte der erfahrbaren Wirklichkeit den 

Lebensvollzug des Selbst fördernd oder behindernd betreffen“.36 Weil es dem Men-

schen in seiner Existenz um sich selbst geht, auf Grund seiner „Lebensbewegt-

heit“37, nimmt er die Welt nie neutral wahr, sie „geht ihn an“, er ist immer in sie 

involviert. Dies bezeichnet Heidegger auch als „Unabgehobenheit des Ich“.38  

Das impliziert, dass die erfahrene Wirklichkeit eine immer schon vor jeder Refle-

xion bereits verstandene und ausgelegte ist. Die Lebenspraxis selbst ist hermeneu-

tisch, nicht erst ihre nachträgliche Interpretation.39 Andererseits wird nicht nur die 

erfahrene Wirklichkeit zu einer immer schon ausgelegten, sondern dies gilt auch für 

den Menschen selbst. Denn sofern das „Ich“ ursprünglich der Welt nicht gegenüber-

steht, sondern immer in sie verwoben ist, sich also ursprünglich immer in der be-

deutsamen Welt selbst antrifft – eben „unabgehoben“ ist – hängen Welt- und Selbst-

verständnis eng zusammen.40 Das zeigt der Begriff „Faktizität“ an, den Heidegger in 

seinen frühen Vorlesungen gebraucht.41 Der Mensch (oder das Dasein) steht nicht 

über den Dingen der Welt, sondern ist immer kontingenterweise in die Welt und in 

die jeweiligen Situationen verstrickt, in seine Herkunft, sein Milieu und Ähnliches 

„geworfen“, wie es später in Sein und Zeit heißt. Doch diese Geworfenheit konstitu-

iert keine reinen nackten Fakten, weil diese Fakten nur über Bedeutsamkeit zugäng-

lich sind und wirksam werden. Sie sind daher immer vorgängig interpretierte Fak-

ten, „Korrelat teils sozial vorgegebener, teils individuell zu erbringender Verste-

hensleistungen“.42 Weil diese Verstehensleistungen in der Sorge wurzeln, sind sie 

Korrelat der im praktischen Umgang „leitenden Lebensinteressen“.43 Deswegen sind 

die „Fakten“ des Lebens sowohl gefunden, weil Menschen unhintergehbar in die 

Kontingenzen des Lebens verstrickt sind, als auch erfunden, weil die ursprüngliche 

                                                        
35  Vgl. auch Heidegger 2006, S. 12 und 57. 

36  Jung 2003, S. 18. 

37  Gander 2000, S. 154. 

38  Heidegger 1987, S. 206. 

39  Jung 2012, S. 100. 

40  Heidegger 1995, S. 102. 

41  Insb. Heidegger 1995. 

42  Jung 2003, S. 20. 

43  Ebd. 



147 

Bedeutsamkeit, durch die diese „Fakten“ überhaupt konstituiert sind, mit unseren 

Lebensinteressen zusammenhängen.  

Insofern sind in jedem Akt des Verstehens Selbst- und Weltdeutung untrennbar 

miteinander verbunden. Das führt zu einer „Anthropologie“44, die „den Menschen“ 

nicht mehr inhaltlich sondern als ein „ens hermeneuticum“45 in dem Sinne bestimmt, 

dass er sich selbst und die Welt immer interpretiert, oder wie Heidegger formuliert: 

„daß es zu dessen Sein gehört, irgendwie in Ausgelegtheit zu sein“.46 

Auch für Charles Taylor ist die phänomenologisch-hermeneutische Anthropolo-

gie die Grundlage seines Werkes.47 Auch er setzt bei der alltäglichen menschlichen 

Erfahrung an, an der Art und Weise, wie Menschen ihr Leben faktisch führen,48 und 

gelangt von dort aus ebenfalls zum ens hermeneuticum, dem Menschen als „self-

interpreting animal“, das charakterisiert wird durch die Struktur von Sorge, Bedeut-

samkeit und Handeln.49 Allerdings bringt Taylor in die eben beschriebene Struktur 

eine dezidiert moralische Dimension, die sich – in dieser Form zumindest – bei 

Heidegger nicht findet.50  

Auch für Taylor stehen Menschen immer in Situationen, die eine Bedeutung für 

sie haben.51 Diese Bedeutungsebene wird auch hier eng mit dem menschlichen Han-

deln und dem praktischen Lebensvollzug verknüpft: „What is crucial about agents is 

that things matter to them.“52 Taylor denkt mit Heidegger unser In-der-Welt-sein als 

immer bedeutungsvolles Involviertsein, als primär „engagiertes Handeln“ („engaged 

agency“).53 Die erfahrene Wirklichkeit ist eine immer schon im praktischen Umgang 

mit ihr ausgelegte. „Already to be a living agent is to experience one’s situation in 

terms of certain meanings; and this in a sense can be thought of as a sort of proto-

                                                        
44  Heidegger 1994, S. 279. Gander (2000, S. 153) verweist darauf, dass Heidegger in seinen frühen 

Vorlesungen seinen phänomenologisch-hermeneutischen Ansatz noch als „Anthropologie“ be-

zeichnet, was er spätestens seit Sein und Zeit strikt ablehnt (Heidegger 2006, S. 49). Vgl. zur Dis-

tanzierung Heideggers von der Anthropologie z.B. Großheim (2003). 

45  Grondin 2003, S. 48. 

46  Heidegger 1995, S. 15. 

47  Taylor in seiner Einleitung zu seinen Philosophical Papers: „Despite the appearance of variety in 

the papers published in this collection, they are the work of a monomaniac […]. If not a single idea, 

then at least a single rather tightly related agenda underlines all of them. If one had to find a name 

for where this agenda falls in the geography of philosophical domains, the term ‚philosophical an-

thropology‘ would perhaps be best“. (Taylor 1985c, S. 1) Für eine systematische Rekonstruktion 

von Taylors Anthropologie siehe Rosa (1998), Schaupp (2003) betont vor allem die hermeneutisch-

phänomenologische Dimension der Taylorschen Anthropologie. 

48  Taylor 1996, S. 112-115, 606; vgl. Rosa 1998, S. 73. 

49  Vgl. ebd.; Rosa 2011, S. 16. 

50  Vgl. Smith 2004, S. 42f. 

51  Taylor 1985b. 

52  Taylor 1985d, S. 98. 

53  Etwa Taylor 1993a; Taylor 1995a; Taylor 1995b. 



148 

‚interpretation‘.“54 Diese Bedeutungen treten auch bei Taylor nicht als isolierte auf, 

sondern sind Teil eines „whole web of meaning“.55 Der Handelnde ist damit immer 

in ein ganzes Bedeutungsgeflecht eingelassen. Auch für Taylor ist dabei grundle-

gend, dass Selbst- und Weltdeutung über den Rahmen des In-der-Welt-seins mitei-

nander verschlungen sind. Besonders deutlich werde das an jenen Bedeutungen, die 

typischerweise nur Menschen zugeschrieben werden: Scham, Stolz, Schuldgefühle 

etc. Diese Gefühle sind für Taylor auf das Engste mit einer Bedeutungserfahrung 

verknüpft, die irreduzibel sei. Er macht diese fest an den „subject-refering proper-

ties“, die jenen Bedeutungserfahrungen zukomme: „These are properties which can 

only exist in a world where there are subjects of experience, because they concern in 

some way the life of the subject qua subject.“56 Die Einbettung in die Bedeutsamkeit 

der Welt und das Selbstverständnis werden als interdependent gedacht. Denn eine 

Veränderung des Selbstverständnisses kann die erfahrene Bedeutsamkeit einer be-

stimmten Situation ebenso wandeln, wie auch eine Veränderung in der empfundenen 

Bedeutsamkeit einer Situation auf das Selbstverständnis zurückschlagen kann.  57 

Taylor folgt damit der Heideggerschen Beschreibung des Menschen als herme-

neutischen Wesens, dessen primäre Weltbeziehung eine praktische und eine immer 

schon bedeutungsvolle ist, was auch bei Taylor letztlich in einer Art „Sorge“ wur-

zelt. „Man by his existence gives an answer to a question which thereby is posed“.58 

Dass der Mensch aber in einem Raum von Fragen steht, die er durch sein Leben 

beantworten muss, führt Taylor mit Hinweis auf Heidegger darauf zurück, dass es 

ihm „in seinem Sein um dieses Sein selbst geht“.59 Im praktischen („besorgenden“) 

Umgang mit der Welt ist vor jedem reflexiven oder expliziten Urteil die Welt schon 

                                                        
54  Taylor 1985a, S. 27. Allerdings darf man diese „Proto-Interpretationen“ auch bei Taylor nicht als 

reflexiven Akt verstehen, mit dessen Hilfe eine neutrale Umwelt mit Bedeutung aufgeladen wird. 

Taylor 1985b, S. 74. 

55  Taylor 1985e, S. 166. 

56  Taylor 1985b, S. 54. 

57  Ebd., S. 55. Taylors Betonung des Gefühls oder der Emotion, die an anderer Stelle auch als eine 

Art „affektiver Modus“ der Intentionalität angesprochen werden (Taylor 1975, S. 89), ist mit dem 

Blick von Heidegger her, wenig überraschend. Dass unser Selbst- und Weltverhältnis immer von 

Stimmungen und Emotionen begleitet werden, spricht Heidegger in Sein und Zeit unter dem Titel 

„Befindlichkeit“ an (Heidegger 2006, S. 134-140). Gefühle werden auch bei Heidegger nicht als 

private, innere Zustände gedacht, sondern sie erschließen Selbst und Welt, indem ihnen eine vor-

propositionale Intentionalität zukommt: Sie sind immer auf etwas in der Welt gerichtet (vgl. die 

Analyse der Furcht als eine exemplarischer Modus der Befindlichkeit; Heidegger 2006, S. 140-142; 

vgl. dazu auch Demmerling 2007, S. 98-101). Eine strukturell ähnliche Rolle scheinen die Gefühle 

bei Taylor zu spielen. 

58  Taylor 1985b, S. 75. 

59  Taylor 1996, S. 209 Anm. 2; so auch Taylor 1988a, S. 298. Taylor bezieht sich dabei auf Heidegger 

2006, S. 12: „Das Dasein ist ein Seiendes, das nicht nur unter anderem Seienden vorkommt. Es ist 

vielmehr dadurch ontisch ausgezeichnet, daß es diesem Seienden in seinem Sein um dieses Sein 

selbst geht. [...] Die Frage der Existenz ist immer nur durch das Existieren ins Reine zu bringen.“ 



149 

verstanden und vorinterpretiert. Dieses „engagement“, wie Taylor es nennt, führt 

dazu, dass „the world of the agent is shaped by one’s form of life, or history, or 

bodily existence“ bzw. dass die Form oder Art und Weise des Handelns als Kontext 

fungiert, der dem Inhalt unserer Erfahrung erst Verständlichkeit verleiht.60  

Insofern Taylor nicht nur im Hinblick auf das präreflexive Verstehen von Gefüh-

len, sondern auch hinsichtlich ihrer Artikulation die enge Verschränkung von Welt 

und Selbst betont, schließt er auch in seinem Verständnis der Sprache an heideggeri-

anische Motive an.61 Taylor beharrt darauf, dass designative Sprachtheorien, die 

Sprache als instrumentell insofern verstehen, als Sprache ein Werkzeug zur Errei-

chung eines außersprachlichen bestimmten Zwecks ist (der damit im Prinzip auch 

nicht-sprachlich erreicht werden könnte) und ihr Hauptaugenmerk auf die Abbil-

dungs- und Beschreibungsfunktion legen, nicht adäquat sind.62 Die Rolle der Spra-

che dürfe nicht auf eine Rolle verkürzt werden, die analog wäre zur allegorischen 

Beschreibung eines Kunstwerkes. Während die Allegorie einen Zugang zu etwas 

vermittelt, der auch auf anderem, direkterem Wege möglich wäre, müsse die konsti-

tutiv-expressive Rolle der Sprache hier analog zum Kunstwerk als Symbol verstan-

den werden. Ein Symbol schafft Zugang zu Bedeutungsgehalten, die auf anderem 

Wege nicht erschließbar sind, weil dem Symbol etwas „Unübersetzbares“ anhaftet, 

was rein designative Aussagen nicht erfassen können.63 Diese symbolische Manifes-

tation berge aber immer auch ein Moment der Kreation, indem das Medium, in dem 

die Manifestation sich ereignen kann, allererst konstituiert wird. Nach diesem Mo-

dell sei auch die sprachliche Artikulation eines Gefühls zu denken; auch hier sei das 

Moment des Auffindens mit dem des Erschaffens verschlungen.64 Die sprachliche 

Artikulation eines Gefühls stellt dieses also nicht einfach her (es gibt ja bereits eine 

vorsprachliche Bedeutungsebene), sondern manifestiert es. Dies beinhaltet zwei 

                                                        
60  Taylor 1995b, S. 62 bzw. 68. 

61  Insb. Taylor 2013. Taylor knüpft dabei vor allem an den späten Heidegger an, obwohl er für ihn 

essentielle Punkte schon implizit in Sein und Zeit findet. Aber auch in den frühen Vorlesungen hat 

Heidegger sich bereits um ein Modell des sprachlichen Ausdrucks bemüht, das die von Taylor kriti-

sierten designativen Sprachmodelle hinter sich lassen will (Heidegger 1993b; Heidegger 1993a, S. 

257f.; vgl. dazu Jung 2012, S. 100-102). 

62  Taylor 2013; Taylor 1985f; Taylor 1995d. Nach Ansicht Taylors hängen solche designativen 

Theorien eng mit der desengagierten Sicht des Menschen zusammen; beide stützen sich gegenseitig 

(Taylor 2013, S. 193). 

63  Taylor spricht daher auch von der „semantischen Dimension“ der Sprache, die nur in konstitutiv-

expressiven Sprachtheorien adäquat zum Tragen käme. 

64  Taylor 2013, S. 205, 211, 216. Diese Verschlingung von Auffinden und Erschaffen, die nicht nur 

für Taylors Sprachtheorie prägend ist, sondern sich auf die gesamte Welt- und Selbstbeziehung des 

Menschen bezieht (wie nicht zuletzt die Konzeption der „starken Wertungen“ und die Rede von ei-

ner „moralischen Ontologie“ zeigen), geht letztlich auf Taylors Anschluss an die phänomenolo-

gisch-hermeneutische Anthropologie zurück. Hier zeigt sich das aus seiner Heidegger-Rezeption 

gewonnene Motto „Daseins-related yet not controlled“ (Taylor 2013, S. 211) als wegweisend. 



150 

Momente: Die Artikulation schafft erst adäquaten Zugang zum Gefühl bzw. impli-

ziert eine klärende Erhellung und hat zugleich ein schöpferisches Element, insofern 

die Artikulation das Gefühl mitformt (bzw. re-interpretiert). Sprache konstituiert 

somit eine neue Dimension, in der wir uns in einer neuartigen Weise auf Dinge und 

uns selbst beziehen können. Das oben beschriebene In-der-Welt-sein erhält somit 

eine zusätzliche Facette: „Man könnte sagen, dass Sprache unsere Welt umformt, 

wobei der Terminus Welt in einem streng heideggerianischen Sinne zu verstehen 

ist.“.65 Mithin: „Damit begeben wir uns in einen hermeneutischen Zirkel zwischen 

Situation, Empfindung, Deutung und Sprache“.66 

Die Sprache führt auch explizit vor Augen – und das ist vor allem in politischer 

Hinsicht entscheidend –, dass alle monologisch ansetzenden Modelle des Subjekts 

bzw. des menschlichen Individuums (und dies trifft nach Taylor notwendigerweise 

auf die desengagierte Anthropologie zu67) verkürzt sind. „Nur in einer Sprachge-

meinschaft gibt es eine Sprache, und nur in einer solchen Gemeinschaft wird sie 

bewahrt. [...] Ein Selbst ist man nur unter anderen Selbsten. Es ist nie möglich, ein 

Selbst zu beschreiben, ohne auf diejenigen Bezug zu nehmen, die seine Umwelt 

bilden.“68 Bereits im inartikulierten praktischen Welt- und Selbstbezug ist das Sub-

jekt nie isoliert von Anderen, sondern in einen vorgängigen sozialen Raum gestellt.69 

Bei Heidegger wird dies in Sein und Zeit etwa durch das Existenzial des „Mitseins“ 

eingefangen,70 beim frühen Heidegger ist die Rede davon, dass sich die Selbstver-

ständigung im Durchdringungszusammenhang von Um-, Mit-, und Selbstwelt her 

vollzieht.71 Das bedeutet, dass das In-der-Welt-sein ein notwendig geteiltes ist, aber 

in dem Sinne, dass diese Sozialität für die erlebte Bedeutsamkeit mit-konstitutiv 

ist.72 In diesem Sinne spricht auch Taylor davon, dass ein großer Teil unseres Ver-

ständnisses von uns selbst, von Gesellschaft und von Welt durch dialogischen Prak-

tiken getragen und mitkonstituiert wird.73 Es gibt also eine irreduzibel soziale Be-

deutungsschicht des In-der-Welt-seins, die dafür verantwortlich ist, dass soziale 

                                                        
65  Taylor 2013, S. 200. 

66  Rosa 1998, S. 89. 

67  Vgl. Taylor 1991, S. 307. 

68  Taylor 1996, S. 69. 

69  Taylor 1991, S. 310f. 

70  Heidegger 2006, S. 113ff. 

71  Heidegger 1985, S. 94ff. 

72  Vgl. Grosser 2013, S. 22. Es ist darauf hinzuweisen, dass Heidegger die Dimension der Sozialität 

als Existenzial zwar tief verankerte, sich dann aber vor allem auf ihre „uneigentliche“ Dimension 

bezog, etwa im Verfallen an das Man. Diese einseitige Stoßrichtung, die auch zu einem negativ 

konnotierten Begriff von Öffentlichkeit und zu einer Polemik gegen die Demokratie führt, bringt 

natürlich immense politische Gefahren und Probleme mit sich. Vgl. dazu Grosser 2013; Meinefeld 

2013; Wesche 2013. 

73  Taylor 1991, S. 311. 



151 

Praktiken und Kultur unsere Identität notwendigerweise mitformen.74 Diese Schicht 

ist ebenso eng verwoben mit dem Handeln, wie dies für den Zusammenhang von 

Bedeutsamkeit und Engagement insgesamt gilt. Insofern ist diese irreduzibel soziale 

Bedeutungsschicht, Taylor spricht von „intersubjective meanings“, Korrelat der 

sozialen Praktiken. „Hence they are not subjective meanings, the property of one or 

some individuals, but rather inter-subjective meanings, which are constitutive of the 

social matrix in which individuals find themselves and act.“75  

Taylor vollzieht in diesem Sinne die von Heidegger initiierte ontologisch-

existenziale Wende der Hermeneutik mit und gelangt so zur anthropologischen Ba-

sis seiner Philosophie: „We are coming once again to the point behind the claim that 

man is a self-interpreting animal. Verstehen is a Seinsmodus.“76 Allerdings erfährt 

diese Wende bei Taylor eine dezidiert moralische bzw. auf Wertungen fokussierte 

Akzentuierung. Hieß es bei Heidegger „‚es weltet‘, was nicht zusammenfällt mit 

dem ‚es wertet‘“,77 wird bei Taylor der Zusammenhang von In-der-Welt-sein und 

Wertung ein unaufhebbarer, da er das „in-seinem-Sein-um-sich-selbst-Gehen“ als 

dezidiert moralische Perspektive versteht.78 Das heißt, dass das Selbst nicht nur in 

die bedeutungsvolle Welt eingelassen ist, sondern auch, dass ein wichtiger Teil 

dieses Eingelassenseins darin besteht, dass die Welt sich in qualitativen Kontrasten 

zeigt, die auf noch engere Art mit der Identität des Selbst verwoben sind.79 Der ho-

listisch verflochtene Bedeutungsraum, in dem sich das Selbst aufhält, erhält somit 

                                                        
74  Das ist zunächst nicht als substantialistischer Gemeinschaftsbegriff zu verstehen, sondern primär 

als transzendentales Argument: Das menschliche Selbst- und Weltverhältnis ist sozial strukturiert, 

nicht inhaltlich determiniert. 

75  Taylor 1985a, S. 36. Daher lässt sich der Ansatz Taylors auch dem ‚practice turn‘ zuordnen (vgl. 

dazu z.B. Schatzki/Knorr-Cetina/Savigny 2001; Reckwitz 2003). Gegen klassische Handlungs- und 

Sozialtheorien geht es diesen praxistheoretischen Ansätzen, basierend auf einem modifizierten Ver-

ständnis dessen, was es heißt ein handelndes Subjekt zu sein, um ein neues Verständnis des ‚Sozia-

len‘, also um eine Sozialontologie (Reckwitz 2003, S. 282, 284). Mit anderen kulturtheoretischen 

Modellen teilen diese Praxistheorien den Ansatz bei symbolischen Ordnungen. Was die Praxistheo-

rien besonders hervorheben ist zum einen, dass die sinnhafte Orientierung, also das Verstehen, 

nicht nur auf symbolischen Repräsentationen oder intentionalen Prozessen beruht, sondern zu ei-

nem Gutteil auch auf dem Know-How, das sozialen Praktiken implizit ist. Zum anderen wird sinn-

haftes Verhalten nicht mehr als isolierte Einzelhandlung beschrieben, sondern in Zusammenhang 

mit einem Bündel zusammengehöriger Aktivitäten. Der Fokus verschiebt sich so von der individu-

ellen Einzelhandlung auf die gemeinsame Praxis; erst vor dem nie vollständig formulierbaren Hori-

zont der geteilten sozialen Praxis kann die einzelne Handlung beschrieben und verstanden werden 

(Schulz-Schaeffer 2010). Taylors oben skizziertes Verständnis der primären Weltbeziehung des 

Menschen als bedeutungsvoll und praktisch ist die anthropologische Basis dieser praxistheoreti-

schen Bestimmung des Ortes des Sozialen. 

76  Taylor 1985b, S. 73. 

77  Heidegger 1987, S. 73. 

78  Vgl. Gander 2000, S. 158. 

79  Taylor 1988b; Taylor 1996, Teil I; Taylor 1988a. 



152 

eine evaluative Dimension.80 Erst diese Einsicht, so Taylor, führe zu einem adäqua-

ten Verständnis des Menschen:  

that our self-understanding essentially incorporates our seeing ourselves against a back-
ground of what I have called ‚strong evaluations‘. I mean by that a background of distinc-

tions between things which are recognized as of categoric or unconditioned or higher im-
portance or worth, and things which lack this or are of lesser value.81  

Das hermeneutische Wesen Mensch sei daher immer eingelassen in solche qualitativ 

charakterisierten Bedeutungszusammenhänge, die Taylor auch als „moralische 

Rahmen“ bezeichnet.82 Praktisch in die Welt verstrickt, so Taylor, können Menschen 

gar nicht anders, als sich innerhalb eines solchen qualitativen Horizonts zu orientie-

ren.83 Und insofern sie in diesem moralischen Raum eine Perspektive einnehmen 

beantworten sie auch die Frage, wer sie sind und sein wollen, so dass die Identität 

des handelnden Selbst eng mit diesem moralischen Rahmen verbunden ist; das 

Selbst ist gleichsam diese Perspektive.84 

Taylors damit in seinen Grundlinien skizziertes Verständnis des Verstehens als 

eines existential-ontologischen Grundbegriffs, mit dem er sich im Zusammenhang 

einer grundsätzlichen hermeneutischen Neuorientierung sozialphilosophischer Per-

spektiven verortet sieht, wie sie etwa auch von Gadamer und Habermas vertreten 

werde,85 erhält seine charakteristischen Züge also aus einer in weiten Teilen kon-

struktiven, in einigen Punkten aber auch kritischen Auseinandersetzung mit Heideg-

                                                        
80  Taylor macht dies in Anschluss an Harry Frankfurts Konzept der „Wünsche 2. Ordnung“ an den 

sog. „starken Wertungen“ fest (z.B. Taylor 1988b). Ein Charakteristikum des Menschseins sieht 

Frankfurt darin, dass sie nicht nur Wünsche und Bedürfnisse haben, sondern auch Wünsche hin-

sichtlich dieser Wünsche und Bedürfnisse ausbilden (Frankfurt 1971). Diese Wünsche zweiter 

Ordnung differenziert Taylor nochmals in schwache und starke Wertungen. Während erstere sich 

auf quantitative Überlegungen beziehen (Ordnen, Hierarchisieren der Wünsche erster Ordnung im 

Hinblick auf insgesamt zu erzielende Befriedigung), richten sich starke Wertungen auf die 

Wünschbarkeit der Wünsche erster Ordnung und stellen damit eine qualitative Bewertung dieser 

Wünsche dar, sind als solche Maßstäbe unabhängig von unseren Wünschen (Taylor 1996, S. 44f.). 

Auch in Heideggers frühen Vorlesungen lässt sich mit der Einführung des „Vollzugssinnes“ ein 

Konzept finden, das sich parallel zu Frankfurts Wünschen zweiter Ordnung lesen lässt (Jung 2012, 

S. 103-105). Aber auch hier fehlt die Differenzierung, mit der Taylor seine genuin evaluative Kom-

ponente ins Spiel bringt. 

81  Taylor 1985c, S. 3. 

82  Taylor 1996, S. 53ff. Es ist allerdings darauf hinzuweisen, dass moralisch hier nicht in einem engen 

Sinn verstanden werden darf, sondern „all qualitative discriminations between motives or ends“ 

umfasst (Taylor 1985b, S. 68; vgl. dazu auch Rosa 1998, S. 102ff.). 

83  „Ein Überschreiten dieser Grenzen wäre demnach gleichbedeutend mit dem Verlassen eines Da-

seins, das nach unseren Begriffen noch das einer integralen, also unversehrten Person ist.“ (Taylor 

1996, S. 55) 

84  Taylor 1988a, S. 289. 

85  Taylor 1985b, S. 45. 



153 

ger. Neben der besonderen Betonung der Bedeutung starker Wertungen und der 

moralischen Implikationen gesellschaftlicher Interpretationshorizonte gibt es einen 

weiteren grundlegenden Aspekt, in dem sich Taylors Hermeneutik von Heidegger 

abhebt und in diesem Sinne in der Tat post-heideggerianische Akzente setzt, näm-

lich in der wesentlich stärkeren Miteinbeziehung politiktheoretischer Probleme. 

Anders als bei Heidegger sind Taylors Reflexionen zum Problem des Verstehens 

von vorne herein immer auch an politiktheoretischen Problemen orientiert. In den 

folgenden Kapiteln soll es darum gehen, einige der Verbindungen zwischen Herme-

neutik und Politik, die sich vor diesem Hintergrund bei Taylor ziehen lassen, aus 

einer Reihe seiner Aufsätze zu politik-, staats- und demokratietheoretischen Frage-

stellungen zu rekonstruieren.  

2. Die politische Wendung des hermeneutic turn  

Bereits in seinem frühen programmatischen Aufsatz Interpretation and the Sciences 

of Man konzentriert sich Taylors Plädoyer für einen „hermeneutical standpoint“ der 

philosophischen, Kultur- und Sozialwissenschaften in erster Linie auf die Politik-

wissenschaft und eine entsprechende Kritik der „naturalistischen“ Grundannahmen 

der „mainstream political science“ der Zeit.86 Das Programm einer hermeneutisch 

orientierten Politikwissenschaft, für das Taylor gegen diesen naturalistischen 

Mainstream argumentiert, versucht seinen allgemeinen Verstehensbegriff unmittel-

bar für eine theoretische Bestimmung politischer Wirklichkeit fruchtbar zu machen. 

Dieses Programm impliziert daher nicht nur die Frage nach den epistemologischen 

Grundlagen einer verstehenden politikwissenschaftlichen Methode, sondern – der 

existential-ontologischen Grundlegung seiner Hermeneutik entsprechend – auch die 

Frage nach der dezidiert hermeneutischen „Logik der Praxis“87 der Politik selbst. 

Auch politisches Handeln lässt sich mit Taylor, was seine kognitiven Grundlagen 

betrifft, als eine bestimmte Praxis des Verstehens bzw. der Interpretation, insbeson-

dere der „self-interpretation“ von gesellschaftlichen Akteuren begreifen. Auch die 

politische Wirklichkeit von Gesellschaften bestehe nicht in erster Linie, wie es die 

„mainstream political science“ fälschlicherweise annehme, aus gegebenen „Tatsa-

chen“ („brute data“), sondern aus in intersubjektiven Interpretationsprozessen gene-

                                                        
86  Taylor 1985a, S. 19f. Zum wissenschaftsgeschichtlichen Hintergrund dieser Kritik Taylors, die er 

im Zusammenhang einer Ende der 1960er, Anfang der 1970er Jahre zunehmend lauter werdenden 

Kritik an der „behavioral revolution“ in der US-amerikanischen Politikwissenschaft seit den 1950er 

Jahren formuliert hat, vgl. Gibbons 2006, S. 564ff. 

87  Mit einer Wendung Bourdieus (1993, S. 147ff.) ausgedrückt.  



154 

rierten Bedeutungen („meanings“). Der Begriff „meaning“ bezeichnet für Taylor 

auch im Bereich des Politischen nicht lediglich ein Attribut sozialer Phänomene, 

sondern buchstäblich die Phänomene selbst.88  

Solchermaßen ins Politische gewendet, äußert sich die allgemeine anti-

naturalistische Stoßrichtung von Taylors hermeneutischer Sozialontologie unter 

anderem in der Kritik eines allzu einseitig instrumentell-funktional orientierten Ver-

ständnisses politischer Praxis und ihrer individuellen und institutionellen Rationali-

tätsgrundlagen. Zwar ist es für Taylor ein hervorstechendes Charakteristikum mo-

derner Gesellschaften, dass solche primär funktionalen Handlungs- und Strukturie-

rungslogiken in ihnen eine wesentliche Rolle spielen, wie sich etwa in der modernen 

Ökonomie,89 vor allem aber auch im Phänomen moderner Staatlichkeit zeigt. Aber 

andererseits gehört es gerade zu den charakteristischen Eigentümlichkeiten von 

hochgradig bürokratisierten und funktional integrierten modernen Staaten, dass sie 

aus sich selbst heraus bestimmte Erfordernisse gesamtgesellschaftlicher Integration 

generieren, die nicht ihrerseits ausschließlich in instrumentellen oder zweckrationa-

len Kategorien gefasst werden können. Diese Erfordernisse lassen sich Taylor zu-

folge geradezu als „funktionale Imperative“ moderner Ökonomie und Staatlichkeit 

selbst verstehen.90 Moderne Ökonomie und Staatlichkeit weisen insofern in ihren 

eigenen kognitiven Grundlagen und Handlungslogiken von vorne herein über reine 

Funktionalität und instrumentelle Rationalität im engeren Sinn hinaus, als gerade ihr 

hoher Rationalisierungsgrad zugleich ein hohes kulturelles Niveau erfordert, das in 

den Rahmen einer „gesellschaftsübergreifende(n) Kultur“ eingebettet und durch die 

„soziale Imagination“ von neuen, modernen Formen der unmittelbaren „Zugehörig-

keit“ zur Gesellschaft sozial integriert ist.91  

Zugleich kann man die für moderne Gesellschaften charakteristischen funktiona-

len Handlungs- und Strukturierungslogiken selbst als soziale Imaginationen bzw. 

Vorstellungsschemata begreifen. In seiner Skizze der Transformation sozialer Vor-

stellungsschemata durch die „neuzeitliche Theorie der moralischen Ordnung“ weist 

Taylor der Ökonomie eine zentrale Rolle innerhalb der neuzeitlichen sozialen 

Selbstdeutung zu.
92

 „Die Ordnung, um die es hier geht, ist die eines guten techni-

                                                        
88  Vgl. Taylor 1985a, S. 38. Zu Taylors Verständnis von „meaning“, insbesondere zu dessen phäno-

menologischen bzw. sozialontologischen Implikationen vgl. auch Smith 2004, S. 30ff. und Blakely 

2013. Für eine aktuelle Anknüpfung an Taylors Kritik an naturalistischen Verständnissen politi-

scher Theorie vgl. Gebhardt 2013. 

89  Taylor 2012, S. 304ff. 

90  Taylor 2002g, S. 142. Taylor übernimmt hier (und erweitert teilweise) die entsprechenden Argu-

mente bei Ernest Gellner (1991) und Benedict Anderson (1988) zum modernen Nationalstaat. Vgl. 

zu Taylors Interpretation des letzteren in diesem Punkt auch Taylor 2004, S. 157ff. 

91  Taylor 2002g, S. 142-146; Taylor 2004, S. 145ff. 

92  Taylor 2012, S. 302, 304-313. 



155 

schen Entwurfs, bei dem die Wirkursachen die ausschlaggebende Rolle spielen.“93 

Diese in die sozialen Vorstellungsschemata einsickernden funktionalen Aspekte 

betreffen in der Folge nicht nur den Bereich der Ökonomie, sondern wirken sich 

auch „auf der politischen und spirituellen Ebene“ aus.94 Funktionale Logiken wären 

damit nicht einer Sphäre der ‚verstehenden‘ sozialen Integration gegenübergestellt, 

sondern in modernen Gesellschaften ein Teil von ihr.  

Insofern somit moderne Gesellschaften nicht nur durch einen hohen Grad an 

funktionaler Rationalisierung, sondern als dessen unmittelbare Begleiterscheinung 

auch durch einen ausgeprägten Identitätsbedarf charakterisiert sind, stehen sie in 

besonderem Maße „vor der schwierigen und niemals zu vollendenden Aufgabe, ihre 

kollektive Identität zu definieren.“95 Auf diesen Punkt, der auf ein aus Taylors Sicht 

wesentliches Problem hinweist, wird gleich zurückzukommen sein. Jedenfalls argu-

mentiert Taylor also gerade damit gegen einen ausschließlichen Primat des objekti-

vierenden reinen Sachbezugs von instrumentellen bzw. funktionalen Rationalitäten, 

dass er aus den politischen Implikationen dieser Rationalitäten selbst die ebenfalls 

wesentliche Bedeutung von stärker subjektbezogenen, selbstreflexiven, Identitäten 

stiftenden, und das heißt: primär interpretativen Formen von Rationalität für die 

politische Praxis in modernen Gesellschaften herausarbeitet. Politisches Handeln 

impliziert selbst dann, wenn es zunächst rein auf den Staat als Funktionszusammen-

hang bezogen gedacht wird, notwendigerweise immer auch kognitive Akte des 

„Verstehens“ und der „Interpretation“. Sofern Politik einer solchen interpretativen 

Logik folgt, ist sie, statt an rein funktionalen Erfordernissen, auch am Zweck der 

Integration sowohl der jeweiligen sachlichen Inhalte als auch der beteiligten Akteure 

in ein praktisch-lebensweltlich, politisch und moralisch sinnvolles „social imagina-

ry“ orientiert, „[which] enables, through making sense of, the practices of a 

society.“96 In der Politik geht es daher nicht lediglich um die Gewinnung von Infor-

mationen zu einzelnen sachlichen Gegebenheiten zum Zweck ihrer instrumentellen 

Nutzung und auch nicht, wie Taylor kritisch gegen Foucault betont,97 ausschließlich 

um einen Kampf um Macht und Gegenmacht. Sondern es geht in ihr darüber hinaus 

immer auch um die interpretative Einordnung solcher einzelnen sachlich-

funktionalen bzw. Machtgegebenheiten in zusammenhängende Gesamtkonfiguratio-

nen und damit zugleich um praktische und normative Orientierung, um eine sinnvol-

le „Verortung“ des bzw. der Verstehenden selbst innerhalb dieser Gesamtkonfigura-

                                                        
93  Ebd., S. 306. 

94  Ebd., S. 309. 

95  Taylor 2002c, S. 33. 

96  Taylor 2004, S. 3. 

97  Taylor 2002c, S. 47. 



156 

tionen. Als Bürger sind gesellschaftliche Akteure in diesem Sinne geradezu „dazu 

bestimmt, einander zu verstehen“.98 

Diese hermeneutische Akzentuierung des Verständnisses politischer Praxis lässt 

sich unmittelbar mit einigen für Taylors politische Theorie zentralen Problemstel-

lungen in Verbindung bringen, besonders deutlich mit dem Begriff der „Identität“, 

der sowohl für Taylors Verständnis von Hermeneutik als auch für seine politik-, 

staats- und demokratietheoretische Perspektive von wesentlicher Bedeutung ist. Die 

politischen Implikationen dieses Begriffs berühren nicht nur die nahe liegende Frage 

nach den politisch-kulturellen Grundlagen individueller Bürger-Identitäten. Darüber 

hinaus werfen sie auch die Frage nach den eigentümlichen Phänomenen kollektiver 

Identität auf, die für Taylor einerseits – als partikulare Identitäten – modernen Ge-

sellschaften besondere Anerkennungs- und Integrationsleistungen abverlangen, 

andererseits – als gesamtgesellschaftlich ausgreifende Identitäten – zugleich die 

notwendige Grundlage einer lebendigen demokratischen Bürgerkultur bilden und 

dabei sowohl exklusive als auch inklusive Effekte entfalten können.99  

Vor allem letzteres ist in diesem Zusammenhang entscheidend. Denn damit wer-

den, wie wir gleich sehen werden, die Schwerpunkte der grundlegenden Fragen von 

Taylors Hermeneutik, die hier bisher als eine zwar immer die soziale Einbettung von 

Individuen betonende, aber dennoch in erster Linie an individuellen Handlungslogi-

ken ausgerichtete und in diesem Sinne subjektivistisch akzentuierte Sozialanthropo-

logie beschrieben wurde, auf eine prinzipiell andere Ebene verschoben, nämlich auf 

die Ebene einer stärker strukturell orientierten politischen Sozialontologie. Auch auf 

dieser strukturellen bzw. politischen Ebene schreibt Taylor konstitutiven Akten der 

„Selbstinterpretation“ bzw. von „Institutionen und Praktiken, die ihre Selbstinterpre-

tation in sich tragen“,100 eine wesentliche Rolle zu. Zugleich aber hat der Topos auf 

dieser Ebene prinzipiell andere Implikationen und wirft andere Fragen auf. Die zent-

rale These, die in Taylors post-heideggerianischer Hermeneutik auf dieser struktu-

rellen Ebene angedeutet ist, ließe sich analog zu seiner hermeneutisch-

anthropologischen Grundthese wie folgt formulieren: So wie Menschen als indivi-

duelle Akteure in erster Linie als self-interpreting animals verstanden werden kön-

nen, so lassen sich politische Gesellschaften in erster Linie als self-interpreting 

structures bestimmen. Diese nur implizite, aber zentrale Konsequenz von Taylors 

politischer Wendung des hermeneutic turn gilt es im folgenden Abschnitt genauer 

zu erläutern. 

                                                        
98  Ebd., S. 44. 

99  Ebd., S. 49f. 

100  Taylor 2002e, S. 73. 



157 

3. Gesellschaften als self-interpreting structures 

Wie ist zunächst die allgemeine Verortung politisch-hermeneutischer Fragen bei 

Taylor auf einer eher strukturellen Ebene zu verstehen? Politisch gewendet lässt sich 

Taylors existential-ontologisches Verständnis der Praxis des Verstehens in erster 

Linie als die komplexe Gesamtheit derjenigen interpretativen, vor allem selbstinter-

pretativen Prozesse und Sprachspiele bestimmen, in denen die kognitiven Akte der 

Integration von Einzelerfahrungen in Gesamtzusammenhänge und der damit ver-

bundenen „Selbstverortung“ von Subjekten mit einem Bezug auf und der Genese 

von „kollektiven“ Identitäten und Bedeutungen verknüpft sind. Wesentlich für den 

politischen Charakter von interpretativen Praktiken gesellschaftlicher Akteure ist 

also zunächst die Tatsache, dass es sich in ihnen nicht lediglich um intersubjektiv 

aufeinander bezogene, sondern bis zu einem gewissen Grad konstruktiv aufeinander 

bezogene intersubjektive Akte der Selbstinterpretation handelt, aus deren Zusam-

menwirken sich, bei aller Pluralität von verschiedenen Interessen, Lebensstilen und 

Konzeptionen des guten Lebens in modernen Gesellschaften, dennoch so etwas wie 

ein kollektiv verbindlicher interpretativer Minimalkonsens herauskristallisiert, auf 

dessen Grundlage sich die Integration einer Gesellschaft in einen politisch sinnvol-

len Gesamtzusammenhang vollziehen kann. Anders ausgedrückt: Politische Selbst-

interpretationen sind in der einen oder anderen Weise, direkt oder vermittelt, mit der 

Idee der Integration der „Gesellschaft als Ganze“ verbunden. 

Gegenüber dem, was Taylor unter dem umfassenden „sozialen Vorstellungs-

schema“ der allgemeinen Welterfahrung eines Individuums versteht, das die Grund-

lage für sein „implizite[s] Verständnis des sozialen Raums“ bildet, als solches je-

doch „keine scharfen Grenzen“ hat,101 spielt die Vorstellung eines integrierten Gan-

zen in der Struktur politischer Selbstverständnisse offenbar eine besondere Rolle. 

Dass die „Gesellschaft als Ganze“ insofern integriert ist, als sie eine irgendwie gear-

tete Deutung von ihrer politischen „Einheit“ ausbildet, ergibt sich für Taylor nicht 

nur aus den funktionalen Erfordernissen von Gesellschaften mit moderner Staatlich-

keit (siehe oben), sondern auch aus den Legitimationserfordernissen moderner De-

mokratien. Die Vorstellung des gesellschaftlichen „Ganzen“ sei eine notwendige 

Voraussetzung jeder sinnvollen Vorstellung von „Volkssouveränität“: 

Nach der Vorstellung, die der Volkssouveränität zugrunde liegt, bilden die Menschen, von 

denen die Souveränität ausgeht, eine irgendwie geartete Einheit. Sie sind kein von der Ge-
schichte bunt zusammengewürfelter Haufen, der so wenig einen inneren Zusammenhang 
aufweist wie die Passagierliste eines internationalen Flugs. Und das kommt nicht von un-

                                                        
101  Taylor 2012, S. 297f. 



158 

gefähr. Es dürfte schwerfallen, sich Menschen vorzustellen, die untereinander keine Bin-
dungen haben und dennoch in ihrer überwiegenden Mehrzahl einverstanden sind, sich den 
Verfahren und Resultaten demokratischer Entscheidungen zu unterwerfen.102  

Der demokratische Anspruch der Legitimität staatlicher Politik auf Grundlage ihrer 

Verantwortlichkeit gegenüber dem Volk als Souverän, nach dem die staatlichen 

Institutionen der Kontrolle der Öffentlichkeit unterworfen sind und unmittelbar als 

die Instrumente der Selbstregierung einer freiheitlich verfassten Gesellschaft ver-

standen werden, setze die Vorstellung voraus, „dass die Gesellschaft ihre eigene 

vor-politische Existenz und Einheit hat, der die politische Struktur dienen muss.“103 

Und auch die Bildung einer politisch relevanten „öffentlichen Meinung“ vollzieht 

sich innerhalb eines Prozesses der gesamtgesellschaftlichen Integration einer politi-

schen Öffentlichkeit als des Raums der „Selbstdarstellung“ der Gesellschaft „als 

eine freie, sich selbst regierende Gesellschaft“.104 Die „Herstellung der öffentlichen 

Meinung“ setzt die fortlaufende Bildung und Erneuerung einer „Art Diskussions-

raum“ voraus,105 in dem die Vielzahl der konkreten „topischen Räume“ gesellschaft-

licher Diskussionen in den „metatopischen Raum“ eines gesamtgesellschaftlichen 

Interpretationszusammenhangs integriert werden.106 Eine Öffentlichkeit kann nur 

„existieren, wenn man sich eine entsprechende Vorstellung von ihr macht“ 107: 

[B]ei der Herstellung der öffentlichen Meinung [wird] jede [der] direkten oder durch ein 
Medium vermittelten Begegnungen von den Beteiligten so verstanden […], dass diese Be-
standteil eines einzigen Diskussionsprozesses sind, der auf eine gemeinsame Lösung aus-
gerichtet ist. […] [O]hne dieses gemeinsame Verständnis der Gesprächsteilnehmer vom 

gesamtgesellschaftlichen Charakter ihrer Debatte wäre es selbst einem Außenstehenden 
nicht möglich, die Summe der einzelnen Gesprächssituationen als eine gemeinschaftliche 
Veranstaltung mit dem Ziel eines für alle verbindlichen Resultats aufzufassen. Ein allge-
meines stillschweigendes Einverständnis darüber, wie dieser Prozess aufzufassen sei, ge-
hört wesentlich zu jener Realität, die wir als Öffentlichkeit bezeichnen.108  

Das Problem der Integration der Gesellschaft als Ganze, ihr Charakter als politische 

Öffentlichkeit im Sinne einer „kollektive[n] Beratungseinheit“,109 ist also gerade für 

die „Demokratie als System der kollektiven Selbstregierung“ von zentraler Bedeu-

                                                        
102  Taylor 2002f, S. 121f. 

103  Taylor 2002e, S. 85. 

104  Taylor 2002f, S. 96. 

105  Ebd., S. 99. 

106  Ebd., S. 101; auch Taylor 2012, S. 323f. 

107  Taylor 2012, S. 322. 

108  Taylor 2002e, S. 100. 

109  Taylor 2002g, S. 153. 



159 

tung.110 Es ist für Taylor offenbar diese „Einheit“ einer bestimmten Gesellschaft, die 

das stets durchlässige und keineswegs hermetisch abgeschlossene, sondern dyna-

misch sich verändernde und sich permanent in Bewegung befindliche, aber dennoch 

konstitutive gesamtgesellschaftliche Ganze sozialer Interpretationsprozesse bildet, 

sofern sie spezifisch politischen und demokratischen Charakters sind. Diese „Ein-

heit“ einer bestimmten Gesellschaft als Bedeutungsfeld ist aber so wenig bloße 

„Tatsache“, sondern selbst eine auf gesellschaftliche Interpretationsprozesse zurück-

gehende „Bedeutung“, wie es alle anderen wesentlichen Aspekte gesellschaftlicher 

und politischer Wirklichkeit sind. Die Konstitution und permanente Reproduktion 

dieser „Einheit“ scheint sogar die grundsätzlichste soziogenetische Funktion der 

hermeneutischen Logik politischer Praxis zu sein. Das „Ganze“ ist nicht nur Voraus-

setzung, sondern zugleich immer wieder neu hervorzubringendes Ergebnis gesamt-

gesellschaftlicher Selbstinterpretation. Die „Wirklichkeit“ der Gesellschaft als Gan-

ze besteht für Taylor offenbar aus nichts anderem als „aus Menschen, die sie dafür 

halten“.111 Insofern es „schlechterdings keine Gemeinschaft geben kann, die sich 

nicht selbst als solche versteht“,112 sind demokratische Gesellschaften für ihre politi-

sche Integration darauf angewiesen, dass „sie eine soziale Imagination besonderer 

Art ausprägen, namentlich gesellschaftsübergreifende Vorstellungen von sozialen 

Räumen“,113 auf deren Grundlage sie sich selbst sinnvoll als integrierte Gesamtzu-

sammenhänge interpretieren können.  

Die Frage allerdings, wie man sich diese politische Integration der Gesellschaft 

als Ganzer konkret vorstellen kann – insbesondere unter den Bedingungen eines 

„vernünftigen Pluralismus“ im Sinne Rawls‘, von dem auch Taylor als unhintergeh-

bare Grundvoraussetzung moderner Gesellschaften ausgeht114 –, ist auf der Grund-

lage von Taylors entsprechenden Überlegungen nicht leicht zu beantworten. Welche 

inhaltlichen oder Formeigentümlichkeiten lassen sich derjenigen „sozialen Imagina-

tion besonderer Art“ (s. o.) zuschreiben, die die Grundlage gesamtgesellschaftlicher 

Integration bildet? Was ist der Inhalt jenes „stillschweigenden Einverständnisses“ (s. 

o.), das die „Einheit“ einer politischen Öffentlichkeit als „metatopische Handlungs-

instanz“
115

 konstituiert? Taylor lässt keinen Zweifel daran, dass für die Beantwor-

tung dieser Fragen ein einfacher Rekurs auf inhaltlich klar bestimmbare traditionale 

Überlieferungszusammenhänge so wenig überzeugen kann wie die klassische 

                                                        
110  Taylor 2002f, S. 117. 

111  Ebd., S. 120. 

112  Ebd., S. 122. 

113  Taylor 2002g, S. 145. 

114  Taylor 2002c, S. 41. 

115  Taylor 2002f, S. 115. 



160 

Rousseausche Formel des Gemeinwillens. In modernen Gesellschaften ist davon 

auszugehen,  

dass Menschen und Gruppen die meiste Zeit Ziele verfolgen, die einander widersprechen, 
dass sie Gegner oder Rivalen sind, mit unterschiedlichen und unvereinbaren Interessen und 

mit verschiedenen Vorstellungen vom Gemeinwohl. […] Die Momente, da eine ganze Ge-
sellschaft die Euphorie eines gemeinsamen Willens teilt, sind selten, und oft genug sind es 
gerade die tragischen Augenblicke in ihrer Geschichte. Die Erfahrung des Gemeinwillens 
von Gruppen ist Teil des laufenden Kampfes um Zielsetzungen und kann nicht an seine 
Stelle treten.116  

Da zudem auch  

kein Konsens über […] Grundüberzeugungen besteht, muss es der Staat […] vermeiden, 
diejenigen Weltbilder und Auffassungen des guten Lebens in eine Rangordnung zu brin-
gen, die die Bürger dazu motivieren, sich zu den Grundprinzipien ihrer politischen Ge-
meinschaft zu bekennen. Um wirklich der Staat aller zu sein, muss er im Bereich der 
grundlegenden Überzeugungen und Verpflichtungen ‚neutral‘ bleiben.117  

Moderne Gesellschaften sind daher darauf angewiesen, „die Ressourcen ihrer Ein-

heit woanders als in einem philosophischen Konsens zu finden.“118 Die interpretati-

ve Integration der politischen Gesellschaft als Ganze kann sich also offenbar nicht 

einfach auf die Vorstellung eines bestehenden inhaltlichen Konsenses stützen. Hin-

sichtlich dieser Inhalte zerfällt jede moderne Gesellschaft in eine Vielzahl unter-

schiedlicher Perspektiven. 

Folglich darf die gesellschaftliche Praxis politischer Selbstinterpretationen aus 

der Perspektive der beteiligten Individuen auch nicht lediglich als rein rezeptiver, 

sondern sie muss immer auch als aktiv-kreativer kognitiver Akt verstanden werden. 

Die verschiedenen individuellen Interpretationen von „sinnvollen“ Gesamtkonfigu-

rationen müssen, da in ihnen ganz verschiedene und sich stets wandelnde Vorstel-

lungen eingebracht werden, faktisch immer auch als am Zweck der aktiven und 

kreativen praktischen Gestaltung interpretativer Prozesse orientiert gedacht werden. 

Solche aktiven Formen der interpretativen Partizipation von Individuen müssen 

daher gerade nicht notwendigerweise die affirmative Reproduktion bereits bestehen-

der gesamtgesellschaftlicher Identitäten – etwa im Sinne eines lediglich rezeptiven 

„Einrückens“ in das tradierte Narrativ einer bestimmten politischen Gesellschaft – 

implizieren. Sie können auch an der aktiven Erweiterung solcher Narrative um neue 

                                                        
116  Taylor 2002b, S. 18f. 

117  Maclure/Taylor 2011, S. 22. 

118  Ebd., S. 28. 



161 

Aspekte bzw. an ihrer direkten Kritik oder Umdeutung orientiert sein. Das ist zu-

mindest dann der Fall, wenn diese Narrative dem Prinzip moderner Demokratie im 

Sinne Taylors entsprechen. Gegen die problematischen Vorstellungen eines „rousse-

auistischen“119 bzw. „jakobinischen“ Demokratiemodells, nach dem es „im Namen 

des gesellschaftlichen Zusammenhalts und einer gemeinsamen politischen Kultur“ 

notwendig sei, die „Bürger in eine bestimmte Form zu pressen“,120 betont Taylor 

nämlich die prinzipielle Offenheit demokratischer Identitäten und Selbstinterpretati-

onen.  

Diese These einer prinzipiellen Offenheit von authentisch demokratischen For-

men der gesellschaftlichen Selbstinterpretation im Sinne eines „fortlaufenden Pro-

zess[es] der Selbst- und Neuerfindung“121 und im Gegensatz dazu die innere Wider-

sprüchlichkeit des rousseauistisch-jakobinischen Modells zeigt sich für Taylor be-

sonders deutlich in den Formen des integrationspolitischen Umgangs mit „Neuan-

kömmlingen“ und „Fremden“, die diese beiden alternativen Modelle jeweils nahele-

gen. Demokratische Gesellschaften, die in einer „jakobinischen“ bzw. allzu einseitig 

national oder gar ethnisch-homogen konnotierten kollektiven Identität bzw. Selbst-

interpretation verhaftet seien, seien im Umgang mit Pluralität und multikultureller 

Diversität und ebenso im Versuch der Integration von Neuankömmlingen aus prin-

zipiellen Gründen überfordert: 

[D]ie Mehrheit ist es so sehr gewohnt, politisch unter sich zu bleiben, dass es ihr schwer 
fällt, sich den neuen Gegebenheiten anzupassen, und selbst wenn sie es will, weiß sie oft 
noch nicht, wie. So werden politische Fragen in der Öffentlichkeit, in Funk, Fernsehen und 

Presse, weiterhin auf eine Weise diskutiert, als gehörten die Immigranten nicht selbst zur 
Öffentlichkeit, als wären nicht auch sie Diskussionspartner. ‚Wir’ sprechen nicht mit ihnen 
als unseresgleichen, sondern von ihnen als ‚sie’.122  

Die konstruktive Alternative zu einer solchen problematischen, weil inhaltlich fest-

gelegten und daher exklusiven Form kollektiver Identität kann für Taylor nun aller-

dings nicht der abstrahierende Rückzug aus der Problematik kollektiver Identitäten 

überhaupt sein, da diese ja unmittelbar mit dem unvermeidlichen politischen Fun-

damentalproblem der Integration der Gesellschaft als Ganze verbunden ist. Eine 

politische Gesellschaft ist ohne einen fortlaufenden Prozess der Selbstinterpretation, 

in dem immer auch die Frage nach ihrer Identität als Ganze mit verhandelt wird, für 

Taylor nicht denkbar. Der problematischen Exklusion von Neuankömmlingen und 

                                                        
119  Taylor 2004, S. 116ff.; 2002b, S. 16ff.; siehe auch den Beitrag von Martin Oppelt in diesem Band.  

120  Taylor 2002c, S. 35. 

121  Ebd., S. 39. 

122  Ebd., S. 33. 



162 

Fremden, die übrigens Taylor zufolge ein der Logik moderner demokratischer Poli-

tik selbst inhärentes Problem darstellt,123 kann daher nicht schlicht mit der unrealis-

tischen Forderung nach einem Verzicht auf kollektive Identität überhaupt,124 son-

dern nur durch eine Stärkung der offenen und inklusiven Potentiale authentisch 

demokratischer politischer Identitäten begegnet werden. Integrationspolitisch ent-

sprechen einem solchen offenen Verständnis demokratischer kollektiver Identität für 

Taylor konkret solche Formen gesellschaftlicher Selbstinterpretation, in denen Mig-

ranten prinzipiell das Recht zukomme, „die Gesellschaft, an die sie sich anpassen, 

im Prozess der Assimilation ihrerseits zu ändern“ und etwa, wie Taylor mit Blick 

auf die hispano-amerikanische Immigration in den USA bemerkt, „die vorherr-

schende Bedeutung dessen, was es heute heißt, Amerikaner zu sein, ein wenig [zu] 

verschieben.“125  

Taylor verdeutlicht dieses hermeneutische Argument für die prinzipielle Offen-

heit der kollektiven Selbstinterpretation von authentisch demokratischen Gesell-

schaften im Sinne eines „Evolutionsprozess[es], an dem sich neue Gruppen kontinu-

ierlich beteiligen“ können,126 mithilfe einer politiktheoretischen Applikation des 

Gadamerschen Begriffs der „Horizontverschmelzung“: 

Eines der zentralen Prinzipien dieser Lehre besagt, dass jeder gelungene Versuch, den an-
deren zu verstehen, unser eigenes Verständnis verändert. Denn was uns ursprünglich da-
von abhält, den anderen zu verstehen, ist ein undurchschauter Bann: unser allzu enger Ho-
rizont und die unhinterfragten Voraussetzungen, unter denen wir unser Leben buchstabie-
ren. Die Anstrengung des Verstehens führt, im Falle des Erfolgs, zu einer ‚Horizontver-
schmelzung’, zu einer Verbreiterung des Repertoires an Grundbegriffen, in dessen Rah-

men die Lebensweise des anderen fortan leichter, d. h. ohne Verzerrungen, einen Platz fin-
det – als eine Möglichkeit unter vielen. Natürlich heißt dies auch umgekehrt, dass unsere 
Lebensweise als eine unter vielen figuriert.127 

                                                        
123  Ebd., S. 49f. 

124  Einen solchen Mangel an politischem Realismus wirft Taylor einer Reihe zeitgenössischer philoso-

phischer Ansätze vor, in denen „ein allzu rosiges Bild von uns selbst“ gezeichnet werde (Taylor 

2002c, S. 49). Die Diskussion politischer Probleme werde dabei auf „eine Suche nach abstrakten 

moralischen Prinzipien“ reduziert, „von denen man erwartet, dass sie uns sagen, welchen Weg es 

einzuschlagen gilt. Diese Art von Diskussion geht oft unmerklich in eine hehre Belanglosigkeit 

über, ohne irgendein Verständnis für die Erfordernisse von modernen Formen der Demokratie, für 

Notwendigkeiten, die erfüllt sein müssen, damit diese Demokratie funktionieren kann.“ (Taylor 

2002a, S. 8f.) 

125  Ebd., S. 37f. 

126  Ebd., S. 38. 

127  Ebd., S. 44. Vgl. auch das ähnliche Argument für eine politiktheoretische Applikation von Gada-

mers Begriff der Horizontverschmelzung in Taylor 1993b, S. 63ff. 



163 

Also nicht nur deshalb, weil jede politische Selbstinterpretation stets umstritten und 

immer auch Ausdruck von politischen Macht- im Sinne von Deutungskämpfen ist, 

sondern auch deshalb, weil der Sinn von Demokratie in einer modernen säkularen 

Gesellschaft per se die Offenheit für „den anderen“ und die Bereitschaft zur perma-

nenten Erweiterung bzw. Veränderung des „eigenen“ Horizonts und daher prinzipi-

ell die inhaltliche Unbestimmtheit demokratischer kollektiver Identitäten impliziert, 

lässt sich das Problem der gleichwohl notwendigen interpretativen Integration politi-

scher Gesellschaften letztlich nicht im Sinne eines festgelegten inhaltlichen Konsen-

ses beantworten. 

Aber wenn sich das Problem politischer Integration weder in dieser Weise inhalt-

lich noch voluntaristisch, also als primär im Medium eines gemeinsamen „Willens“ 

konstituiert bestimmen lässt, es aber auch nicht einfach in prozeduralen Kategorien 

aufgelöst werden kann, wie lässt es sich dann überhaupt konzeptionell fassen? Wie 

kommt eine moderne, pluralistisch verfasste Gesellschaft, in der selbst von einem 

minimalen inhaltlichen Konsens in kollektiven Identitätsfragen und den in ihnen 

involvierten starken Wertungen nicht ohne weiteres auszugehen ist, dennoch zu 

einer gesamtgesellschaftlich integrativen Interpretation ihrer selbst? Wie genau muss 

Taylors Vorschlag einer politischen Applikation des Begriffs der Horizontver-

schmelzung verstanden werden, um geeignet zu sein „ein ethisches und politisches 

Wissen [zu] entwickeln, das es [modernen Gesellschaften] erlaubt, die für sie we-

sentliche moralische, spirituelle und kulturelle Vielfalt auf gerechte und stabile Wei-

se zu gestalten“?128 In Taylors demokratietheoretischen Überlegungen finden sich 

eine Reihe verschiedener Vorschläge zur Beantwortung dieser Fragen, die sich al-

lerdings nicht ohne weiteres miteinander in Einklang bringen lassen. Zudem scheint 

Taylor mit einigen dieser Vorschläge entgegen seiner eben skizzierten kritischen 

Überlegungen selbst teils in eine prozedurale, teils doch wieder in eine inhaltliche 

Bestimmung des politischen Integrationsproblems einzuschwenken, etwa wenn er 

auf die integrative Funktion des „Gesetzes“129 rekurriert oder das Problem durch den 

unmittelbaren Verweis auf die identitätsstiftende Funktion von starken Wertungen 

auch auf der Ebene kollektiver Identitäten zu lösen versucht.
130

  

Während diese Vorschläge der empirisch und normativ begründeten Forderung 

eines weitgehenden Verzichts auf ein unmittelbar inhaltlich-konsensuales Verständ-

nis der politischen Integration pluralistischer demokratischer Gesellschaften also 

nicht voll gerecht werden, ist in Taylors Überlegungen aber eine weitere Lösung des 

Problems angedeutet, die dieser Forderung eher zu entsprechen scheint. Die zentrale 

                                                        
128  Maclure/Taylor 2011, S. 145f. 

129  Taylor 2002b, S. 19f. 

130  Vgl. die entsprechende Kritik von Taylors Position z.B. bei Redhead 2002, S. 809-811. 



164 

Idee dieser Lösung besteht darin, die identitätsstiftende Funktion von selbst-

interpretativen Verstehensprozessen im Wortsinne, d.h. mit einem Fokus weniger 

auf ihre inhaltliche als vielmehr auf ihre subjektkonstitutive Dimension,131 auf die 

strukturelle Ebene kollektiver Identitäten zu übertragen. Dieses bei Taylor nur ange-

deutete Verständnis des politischen Integrationsproblems auf der Grundlage einer 

Verlagerung der subjektkonstitutiven Funktion von Selbstinterpretationen auf die 

strukturelle Ebene gilt es im folgenden Abschnitt zu skizzieren.132 

4. Die Gesellschaft als plurales Subjekt 

Im Zusammenhang seiner frühen hermeneutischen Epistemologie versucht Taylor 

dieses Problem mithilfe des Begriffs der „common meanings“ konzeptionell zu 

fassen, die er als eine besondere Form von „inter-subjective meanings“ versteht: „By 

these I mean notions of what is significant, which are not shared in the sense that 

everybody has them, but are also common in the sense of being in the common refe-

rence world.“133 Hier scheint Taylor auf der politischen Ebene zunächst den gleichen 

Schritt zu vollziehen, wie er hier im ersten Kapitel im grundlegenden Zusammen-

hang von Bedeutung und starker Wertung beschrieben wurde. Die intersubjektive 

Bedeutungsschicht ist Ausdruck der Tatsache, dass In-der-Welt-sein eine irreduzibel 

soziale Dimension aufweist. Die „common meanings“, die für Taylor die „basis of 

community“ ausmachen und sich auf die „significant common actions, celebrations, 

and feelings“ beziehen,134 scheinen die starken Wertungen der politischen Dimensi-

on zu sein, die die Identität und damit die Basis von Gemeinschaften ausmachen. Sie 

sind daher innerhalb der interdependenten sozialen Matrix von „inter-subjective 

meanings“ in besonderer Weise mit dem Problem der „cohesion of modern socie-

ties“,135 also mit dem skizzierten Grundproblem der politischen Integration verbun-

den. Die Kategorie der „common meanings“ zielt also unmittelbar auf die herme-

neutisch-genetische Grundlage der besonderen „Bedeutung“ der „Einheit“ bzw. des 

„Ganzen“ einer Gesellschaft ab. 

Sprache, die selbst eine irreduzibel soziale Praktik ist, spielt auf dieser politischen 

Ebene offenbar eine ebenso tragende Rolle, wie dies oben bei der Artikulation von 

Gefühlen herausgestellt wurde, da sie in der gleichen Weise in einer interdependen-

                                                        
131  Vgl. dazu allgemein Taylor 1996, S. 58ff. 

132  Für den Versuch einer konstruktiven Anknüpfung an diese bei Taylor angedeutete Argumentation 

vgl. auch Sigwart 2013. 

133  Taylor 1985a, S. 38. 

134  Ebd., S. 39. 

135  Ebd., S. 45. 



165 

ten Beziehung zu den sozialen Praktiken steht. Bestimmte soziale Praktiken werden 

so abhängig von einem bestimmten zur Verfügung stehenden Vokabular; sie blieben 

bedeutungslos ohne die entsprechende Sprache, andererseits ist die Sprache auch 

abhängig von den sozialen Realitäten, die Begriffe blieben ohne die entsprechende 

soziale Realität leer und bedeutungslos.136 Auch die „common meanings“ beziehen 

sich somit auf das Handeln in und mit der sozialen Welt, sie sind „gelebt“137 und 

daher immer in der sozialen Praxis verankert. Und auch sie drängen, wie starke 

Wertungen auf der individuellen Ebene, nach Artikulation. Da aber einerseits das 

politische für Taylor gerade dasjenige gesellschaftliche Terrain ist, „auf dem Argu-

mente mehr als irgendwo anders von Interpretationen abhängen, wo sie in hohem 

Maße umstritten sind und daher kaum Aussicht auf allgemeine Zustimmung ha-

ben“,138 andererseits auf diesem Terrain in jeder Deutung von Identität immer schon 

bestimmte kollektive Geltungsansprüche mit artikuliert sind, muss es hier unver-

meidlich zu gesellschaftlichen Konflikten kommen, etwa wie „Freiheit“ verstanden 

und gelebt wird (beides ist ja nicht strikt zu trennen).139 Alle gesellschaftlichen Deu-

tungen, vor allem aber alle politischen Interpretationen gesamtgesellschaftlicher 

Identität sind potentiell immer umkämpft, nie endgültig, immer Gegenstand von 

Macht- im Sinne von Deutungskämpfen zwischen einander in ihren wesentlichen 

inhaltlichen Festlegungen widersprechenden oder zumindest sich unterscheidenden 

Positionen. Ist die Selbstinterpretation schon auf der individuellen Ebene ein unab-

schließbarer Prozess der Artikulation und Re-Artikulation, so scheint dies in erheb-

lich gesteigerter Weise auch auf politischer Ebene zu gelten. 

Folgerichtig betont Taylor auch hier, dass das „Gemeinsame“ intersubjektiver 

Bedeutungen in diesem Zusammenhang nicht im Sinne eines festgelegten inhaltli-

chen Konsenses missverstanden werden dürfe. Auf der inhaltlichen Ebene sind ge-

sellschaftliche Interpretationsprozesse weder kohärent noch notwendigerweise kon-

sensual orientiert, sondern immer auch durch Heterogenität, Konflikte, Deutungs-

kämpfe, Macht- und Hegemonialstreben geprägt. Das „Gemeinsame“ scheint daher 

für Taylor eher in einer bestimmten Formeigentümlichkeit des gesamtgesellschaftli-

chen Hintergrundverständnisses zu liegen.
140

 

Der Begriff der „common meanings“ bezeichnet offenbar einen besonderen Refe-

renzrahmen politischer Formen sozialer Imagination, der, anstatt aus unmittelbar 

intersubjektiv geteilten („shared“) im Sinne von inhaltlich konsensualen, aus in einer 

                                                        
136  Taylor 1985a, S. 33f. 

137  Ebd., S. 39. 

138  Taylor 2002c, S. 40. 

139  Taylor 1985a, S. 39. 

140  Taylor 1985a, S. 36f. und 39. 



166 

anderen Weise als „kollektiv“ zu verstehenden Bedeutungen besteht. Dabei ist es 

vor allem Taylors eigentümliche Verwendung der Metapher der ersten Person Plural 

in diesem Zusammenhang, die einen entscheidenden Ansatzpunkt zu einem genaue-

ren Verständnis seines nicht sehr klar erläuterten Begriffs der „common meanings“ 

liefert: 

We can speak of a shared belief, aspiration, etc. when there is convergence between the 
subjective beliefs, aspirations, of many individuals. But it is part of the meaning of a 
common aspiration, belief, celebration, etc. that it be not just shared but part of the com-
mon reference world. Or to put it another way, its being shared is a collective act, it is a 
consciousness which is communally sustained, whereas sharing is something we do each 
on his own, as it were, even if each of us is influenced by the others. Common meanings 

are the basis of community. […] [They] are not simply a converging set of subjective reac-
tions, but part of the common world. What the ontology of mainstream social science lacks 
is the notion of meaning as not simply for an individual subject; of a subject who can be a 
‘we’ as well as an ‘I’.141  

Wenn man davon ausgeht, dass der Metapher des „Wir“ an dieser Stelle nicht ledig-

lich eine rhetorische, sondern eine konzeptionelle Bedeutung zukommt, dann ließe 

sie sich so deuten, dass mit ihr die Bestimmung des besonderen Vorstellungssche-

mas, das „common meanings“ zugrunde liegt, auf die Subjektseite dieses Vorstel-

lungsschemas verschoben wird. „Common meanings“ unterschieden sich demnach 

nicht aufgrund bestimmter Inhalte, sondern aufgrund ihrer besonderen Subjektstruk-

tur. Der Begriff bezöge sich demnach auf dasselbe Problem wie etwa Jürgen Ha-

bermas’ Vorschlag, die Grundlage der „immer noch rätselhaften Phylogenese des 

Menschen“ in der sich bereits in basalen Zeigegesten konstituierenden „triadischen 

Beziehung“ zu sehen, in der aus der Erfahrung eines „gemeinsam identifizierten und 

wahrgenommenen Gegenstand[s] ein intersubjektiv geteiltes Wissen“ entstehe.142 So 

verstanden, impliziert die Metapher „Wir“ dieselbe Verschiebung des Schwerpunkts 

in der Bestimmung der integrativen Effekte von bestimmten Interpretations- und 

Kommunikationslogiken von der Objekt- auf die Subjektseite, betont aber in noch 

stärkerem Maße, dass deren besondere Bedeutungsstruktur weder in einer intersub-

jektiv geteilten Intention von Subjekten auf einen Gegenstand noch in geteilten 

inhaltlichen Vorstellungen von dessen Bedeutung begründet sei.  

Die integrative Wirkung der politischen „Selbst“-Interpretation von Gesellschaf-

ten realisiert sich so gesehen nicht primär über deren „geteilte“ Inhalte im Sinne 

                                                        
141  Ebd, S. 39f. 

142  Habermas 2009. Habermas bezieht sich in diesem Zusammenhang auf die evolutionspsychologi-

schen Forschungen von Michael Tomasselo, bei dem allerdings ebenfalls die pronominale Meta-

pher der Ersten Person Plural eine wesentliche Rolle spielt. Vgl. Tomasselo 2009. 



167 

eines Konsenses, sondern über ein bestimmtes Bild „of ourselves as speaking to 

others to whom we are related in a certain way“,143 das diesen Inhalten eingeschrie-

ben ist und über das sich letztlich ein besonderes Vorstellungsschema des interpre-

tierenden Subjekts bildet, nämlich die Vorstellung von der „Gesellschaft als Ganze“ 

als einer Ersten Person Plural, die „sich selbst“ interpretiert.144 Politische Integration 

realisiert sich nach diesem Bild also über ein bestimmtes Charakteristikum weniger 

der „inhaltlichen“ als vielmehr der „formalen“ Einbettung individueller in kollektive 

Identitäten,145 insofern sie sich in erster Linie über die interpretative Genese einer 

bestimmten Subjektform als des „gemeinsamen“ Deutungsrahmens einer Gesell-

schaft vollzieht, innerhalb dessen über die verschiedensten, unter Umständen unmit-

telbar miteinander in Konflikt stehenden Vorstellungen und Wertungen gestritten 

und zugleich dennoch in einem politisch integrierten kommunikativen Gesamtzu-

sammenhang diskutiert werden kann. Starke Wertungen etwa entsprächen diesem 

Deutungsrahmen und trügen zu seiner politischen Aktualisierung und Artikulation 

dann (und weitgehend unabhängig von der Pluralität der in ihnen vertretenen Inhalte 

und moralischen Standpunkte) bei, wenn sie als einer unter vielen Beiträgen zu der 

Perspektive eines sich permanent in Konstitution und Veränderung begriffenen 

gesamtgesellschaftlichen pluralen Subjekts formuliert würden, gleichsam als Vor-

schlag einer Facette dessen, wie „wir“ als Gesellschaft uns selbst verstehen wollen. 

Individuelle oder partikular-kollektive starke Wertungen fänden somit nicht unmit-

telbar, sondern in einer bestimmten, einer genuin politischen Form Eingang in den 

Prozess gesamtgesellschaftlicher Selbstinterpretation. Die verschiedenen Positionen 

innerhalb öffentlicher Diskurse, die realistischerweise (und demokratietheoretisch 

aus guten Gründen) mit jeweils sich voneinander unterscheidenden starken Wertun-

gen und partikularen kollektiven Identitäten verbunden sind, erhöben als politische 

Positionen keinen Anspruch auf unmittelbare absolute Geltung, wohl aber den An-

                                                        
143  Taylor 2004, S. 26. 

144  Vgl. in diesem Zusammenhang auch die ähnlichen Überlegungen bei Brandom 1994 zu einem 

bestimmten Typus diskursiver „communities“, deren konstitutive Logik insofern unmittelbar eine 

Subjektlogik ist, als sie sich primär aus dem „explicit discursive stance” der Beteiligten „toward 

one another“ ergebe: „Such a community not only is a we, its members can in the fullest sense say 

‚we‘“ (ebd., S. 643, Herv. i. Orig.). 

145  Zur allgemeinen Unterscheidung einer inhaltlichen von einer eher formalen Einbettung individuel-

ler Identitäten vgl. Taylor 2012, S. 271. Obgleich man – analog zum zunächst formalen Konzept 

der starken Wertungen – von einer formalen Unumgänglichkeit sozialer Vorstellungsschemata und 

von ‚common meanings‘ sprechen kann, scheint ihre substantiell-inhaltliche Ausgestaltung insofern 

von Belang zu sein, als diese nicht selbst-destruktiv diese formale Notwendigkeit verdecken darf. 

So wie rein aufs Funktionale beschränkte soziale Vorstellungsschemata die formale Notwendigkeit 

einer ‚verstehenden‘ Integration verfehlen, so scheinen aus diesem Grund auch ins rein Prozedurale 

aufgelöste politische Prozesse – trotz der prinzipiellen Offenheit der kollektiven Selbstinterpretati-

on – auf ähnliche Weise an den formalen Erfordernisse sozialer Integration vorbei zu gehen. 



168 

spruch, als die Position von Teilnehmern am Prozess gesamtgesellschaftlicher 

Selbstinterpretation anerkannt zu werden. Die Position von „Neuankömmlingen“ 

etwa ist als politische Position erst dann anerkannt, wenn „Wir“ nicht „über“ sie, 

sondern „mit“ ihnen „als unseresgleichen“ sprechen (siehe oben), d. h. wenn einer 

bestimmten diskursiven Position (und ihren Belangen) nicht lediglich der Status 

eines legitimen „Gegenstands“, sondern wenn ihr darüber hinaus ein Status als Teil 

des pluralen Subjekts des öffentlichen Diskurses in einer Gesellschaft zukommt.  

So verstanden, also im Sinne eines sich permanent neu erfindenden, prinzipiell 

offenen, aber zugleich zu jedem Zeitpunkt mit seiner aktuell geltenden Selbstinter-

pretation beschäftigten pluralen Subjekts, impliziert das formale Vorstellungssche-

ma „Wir“ eine offene und inklusive Logik gesamtgesellschaftlicher Integration, die 

sich prinzipiell vom Konformitätsdruck und der Exklusivität „nationalistischer“ 

Formen der kollektiven Identität unterscheiden lässt. Ihre inklusive Logik entspricht 

demgegenüber vielleicht in der Tat eher jener Form von offener, pluraler „Einheit“, 

wie sie etwa auch Zygmunt Bauman – gerade unter den Bedingungen einer „flüchti-

gen“ Moderne – für die unverzichtbare Grundlage einer zur demokratischen Selbst-

regierung fähigen Gesellschaft hält und die er besonders prägnant von dem exklusi-

ven „Wir des patriotischen/nationalistischen Glaubensbekenntnisses“146 abgrenzt: 

Es ist die Idee einer Einheit, die davon ausgeht, dass eine zivilisierte Gesellschaft durch 
und durch pluralistisch ist, dass das Leben in einer solchen Gesellschaft auf Aushandlung 
und Anerkennung der ‚von Natur aus unterschiedlichen’ Interessen beruht […]. Das heißt, 
dass der Pluralismus der modernen zivilisierten Gesellschaft nicht einfach eine ‚nackte 
Tatsache’ ist, die man zwar ablehnen, aber nicht abschaffen kann, sondern dass er als 

glücklicher Umstand angesehen werden sollte, der den menschlichen Horizont erweitert 
[…]. Im Gegensatz zum nationalistischen und patriotischen Glauben kann man sagen, dass 
eine in der täglichen Auseinandersetzung über Werte, Vorlieben und Lebenschancen zwi-
schen den Mitgliedern einer Polis geschaffene Einheit die vielversprechendere Alternative 
ist.147  

Die politische Integration von Gesellschaften ließe sich so gesehen also gleichsam 

als die interpretative Verkopplung solcher offenen Prozesse der inhaltlichen Hori-

zonterweiterung mit Prozessen der formalen Horizontverschmelzung verstehen, in 

der sich letztere gerade nicht über inhaltliche Konsense, sondern über die Deutung 

des „Subjekts“ realisieren, dessen „Horizont“ (und personelle Zusammensetzung) in 

permanenter Erweiterung, Veränderung und Transformation begriffen und dabei in 

                                                        
146  Baumann 2003, S. 207. 

147  Ebd., S. 209. 



169 

sich zutiefst pluralistisch verfasst sein kann, ohne den Charakter eines gemeinsamen 

Deutungsrahmens zu verlieren.  

Um sich „eine Gestalt zu geben“, die der unaufhebbaren Pluralität individueller 

Identitäten gerecht zu werden und diese Pluralität dennoch in ein zur kollektiven 

Selbstregierung fähiges „Ganzes“ zu integrieren in der Lage ist, muss eine Gesell-

schaft (bzw. ein „Volk“) im Rahmen ihres öffentlichen Diskurses also solchermaßen 

gleichsam „Personalität annehmen“.148 Die „entscheidende Fiktion“ bzw. die „be-

sondere Art“ derjenigen „sozialen Imagination“, in deren Medium eine Gesellschaft 

sich politisch integriert, liegt also in der Tatsache, dass sie in ihr eine kollektive 

Selbst-Interpretation im buchstäblichen Sinn des Wortes entwickelt. Sie bezieht sich 

nicht primär auf das „Was“ kollektiver Selbstinterpretationen, sondern auf ihr 

„Wer“, und damit auf die allgemein geteilte Fiktion von der Subjektförmigkeit der 

Öffentlichkeit, auf die Idee „Wir, das Volk“.149  

Das besondere Vorstellungsschema, das eine „Gruppe von Menschen im Lauf der 

Zeit zu einem gemeinschaftlich handelnden Subjekt“ macht,150 ist also das allen 

inhaltlichen Bestimmungen politischer Identität voraus liegende, ihnen gleichsam 

eingeschriebene Vorstellungsschema der Gesellschaft als plurales Subjekt selbst. 

Jenes „stillschweigende Einverständnis“, das hier oben als zentrale Voraussetzung 

von Taylors Begriff der Öffentlichkeit beschrieben wurde, ließe sich demnach be-

stimmen als das sich durch alle Pluralität kontroverser öffentlicher Debatten hin-

durch interpretativ reproduzierende Einverständnis darüber, dass „Wir“ es sind, die 

miteinander über das sich inhaltlich permanent verändernde Selbstverständnis der 

Gesellschaft streiten. In diesem Sinne lässt sich auch Taylors Vorstellung von der 

säkularen Grundlage moderner Selbstverständnisse reformulieren. Im Unterschied 

zu traditionalen Gesellschaften, in denen „sich die Menschen die Stiftung eines […] 

Zusammenschlusses nur durch eine Instanz jenseits ihres eigenen Handelns vorstel-

len [konnten]“, stellt die politische Öffentlichkeit einer säkularen modernen Gesell-

schaft „einen metatopischen gemeinsamen Raum und ein Subjekt gemeinschaftli-

chen Handelns ohne transzendierende Konstituierung“ dar.151 Der Gesamtzusam-

menhang einer politischen Öffentlichkeit wird „durch nichts außerhalb des gemein-

samen Handelns ihrer Mitglieder konstituiert“.152 Sie ist im Wortsinne in sich 

„selbst“ begründet. 

                                                        
148  Taylor 2002c, S. 30. 

149  Taylor 2002g, S. 148. 

150  Taylor 2002f, S. 111. 

151  Ebd.; vgl. auch Taylor 2012, S. 333ff. 

152  Taylor 2002f, S. 109. 



170 

Die damit skizzierte Deutung des integrationstheoretischen Kerns von Taylors poli-

tischer Hermeneutik beruht also letztlich auf der These, dass Taylors häufige Ver-

wendung der Metapher der Ersten Person Plural immer dann, wenn sie sich auf die 

„Gesellschaft als Ganze“ bezieht, ein wesentliches, allerdings bei Taylor selbst nicht 

explizit ausgearbeitetes konzeptionelles Argument anzeigt.153 Das Vorstellungs-

schema „Wir“ steht für eine hermeneutische Bestimmung des politischen Integrati-

onsproblems in modernen demokratischen Gesellschaften durch die konzeptionelle 

Übertragung der Identität stiftenden im Sinne einer unmittelbar subjektkonstitutiven 

Funktion selbstreflexiver Interpretationsprozesse auf die strukturelle Ebene kollekti-

ver Identitäten. 

5. Von starken zu politischen Wertungen? 

Die Wir-Metapher lässt sich somit als politiktheoretische Applikation eines philoso-

phisch-hermeneutischen Grundproblems verstehen, das ähnlich auch in der prono-

minalen Metapher des „Man“ in Heideggers Existentialphilosophie154 oder der Me-

tapher des „Du“ in Gadamers Beschreibung der sozusagen personalen Form von 

Überlieferungszusammenhängen155 zum Ausdruck kommt. Eine integrationstheore-

tisch verstandene Deutung von Taylors Wir-Metapher behauptet, wie diese, die 

subjekt-förmige und subjekt-konstitutive Sinnstruktur des „Ganzen“ gesellschaftli-

cher Zusammenhänge. Im Gegensatz jedoch zu Heideggers pejorativ konnotiertem 

„Man“ und Gadamers traditionalistisch konnotiertem „Du“ ist die These von dem 

Vorstellungsschema einer pluralen Subjektivität der Gesellschaft als einem „Wir“ 

vielleicht besser geeignet, sowohl in analytischer als auch in normativer Hinsicht 

den besonderen Problemen moderner pluralistischer demokratischer Gesellschaften 

gerecht zu werden. Und sie kann, das sollte unter anderem in der vorangehenden 

Rekonstruktion gezeigt werden, als Ausgangspunkt einer Relektüre insbesondere 

von Taylors Überlegungen zum Begriff der Öffentlichkeit dienen, die vielleicht 

besonders gut einige von deren eigenständigen (vor allem integrationstheoretischen) 

Potentialen freilegen kann. 

Ein solcher Versuch der politiktheoretischen Applikation von Taylors Hermeneu-

tik liefe allerdings unter anderem auf die konzeptionelle Forderung hinaus, neben 

                                                        
153  Zu Taylors häufiger, aber insgesamt nicht konsistenter und konzeptionell weitgehend ungeklärter 

Verwendung dieser Metapher vgl. auch die Bemerkungen bei Reese-Schäfer 1996 und bei Skinner 

1991 

154  Heidegger 2006, S. 113ff., 180ff. und 267ff. 

155  Gadamer 1990, S. 363ff. 



171 

dem allgemeinen Begriff „starker Wertungen“ einen daran anknüpfenden, aber we-

sentlich andere Akzente setzenden Begriff politischer Wertungen zu formulieren, 

der die spezifisch öffentliche Form, in der starke Wertungen in den Selbstinterpreta-

tionsprozess von Gesellschaften alleine Eingang finden können, zu bestimmen er-

laubt. Taylors Perspektive, in der eine explizite Konzeptualisierung dieses Problems 

fehlt, müsste dabei um entsprechende Konzepte einer genuin politischen Form von 

hermeneutischer „Wertrationalität“ ergänzt und erweitert werden, wie sie etwa im 

Rahmen von Hannah Arendts politiktheoretischer Applikation der Kantschen „er-

weiterten Denkungsart“ oder auch in John Deweys pragmatistischer Demokratiethe-

orie zu finden sind.156 Auf einer solchen Grundlage kann Taylors politische Herme-

neutik zu einem Verständnis politischen bzw. „öffentlichen Vernunftgebrauchs“ 

beitragen, das, statt in einer mehr oder weniger strikten Trennung von „Hinter-

grundkultur“ und politischer Öffentlichkeit als der „vernünftigste[n] für uns mögli-

che[n] Grundlage sozialer Einheit“, in der offenen Debatte über die Vielzahl von 

innerhalb pluralistischer Gesellschaften vertretenen starken Wertungen die eigentli-

che Substanz öffentlicher Diskurse ausmacht157 und dennoch deren inklusiv-

integrative Funktion zu beschreiben in der Lage ist. Während also etwa im Rahmen 

von Rawls’ politischem Liberalismus es „den Bürgern als einzelnen überlassen … 

(bleibt), sich klar darüber zu werden, welche Beziehungen zwischen den Werten des 

politischen Bereichs und anderen Werten in ihren umfassenden Lehren bestehen“,158 

ließe sich auf der hier skizzierten Grundlage eine Vorstellung politischer Öffentlich-

keit vertreten, in der gerade auch diese möglichen Beziehungen mit zum Gegenstand 

der Diskussion gemacht werden,159 allerdings ohne dabei auf die unrealistische und 

demokratietheoretisch problematische Idee einer „Einheit“ der Gesellschaft auf der 

Grundlage einer „Bejahung derselben umfassenden Lehre“160 zu rekurrieren. 

 

                                                        
156  Vgl. dazu Sigwart 2012, S. 260ff. (zu Dewey) und S. 398ff. (zu Arendt). 

157  Rawls 2003, S. 79, 220. 

158  Ebd., S. 227. 

159  Bei Rawls selbst ist ein solches Verständnis von Öffentlichkeit allerdings ebenfalls angedacht, 

zumindest angedeutet, nämlich einerseits empirisch in der Annahme, dass „die umfassenden Lehren 

der meisten Menschen nicht vollständig umfassend sind“, was einen „gewissen Spielraum“ (ebd., 

S. 261) im diskursiven Umgang mit dem Pluralismus verschiedener Grundüberzeugungen eröffnet, 

und andererseits theoretisch in der „dritten Auffassung“ seines Modells eines übergreifenden Kon-

senses (ebd., S. 233 und 245ff.), die letztlich auf eine pluralistisch-intuitionistische Begründung der 

Beziehung zwischen umfassenden und politischen Werten hinausläuft (ebd., S. 263). 

160  Ebd., S. 234. 



172 

Literatur 

Anderson, Benedict, 1988: Die Erfindung der Nation, Frankfurt a.M./New York. 

Aurenque, Diana, 2011: Ethosdenken. Auf der Spur einer ethischen Fragestellung in der Philosophie 

Martin Heideggers, Freiburg i.Br./München. 

Bauman, Zygmunt, 2003: Flüchtige Moderne, Frankfurt a.M. 

Blakely, Jason, 2013: Returning to the Interpretive Turn: Charles Taylor and His Critics. In: The Review 

of Politics 75, S. 383–406. 

Bourdieu, Pierre, 1993: Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft, Frankfurt a.M. 

Brandom, Robert B., 1994: Making It Explicit: Reasoning, Representing, and Discursive Commitment, 

Cambridge. 

Demmerling, Christoph, 2007: Hermeneutik der Alltäglichkeit und In-der-Welt-sein (§§ 25–38). In: 

Thomas Rentsch (Hrsg.): Sein und Zeit [= Klassiker Auslegen, Bd. 25]. (2. Aufl.), Berlin, S. 89–115. 

Fehér, István M., 2003: Ästhetik, Hermeneutik, Philosophie. Das Hermeneutisch-Werden der Philosophie 

im 20. Jahrhundert. In: Ders. (Hrsg.): Kunst, Hermeneutik, Philosophie. Das Denken Hans-Georg 

Gadamers im Zusammenhang des 20. Jahrhunderts, Heidelberg, S. 15–32. 

Fehér, István M., 2005: Verstehen bei Heidegger und Gadamer. In: Günter Figal/Hans-Helmuth Gander 

(Hrsg.): Dimensionen des Hermeneutischen. Heidegger und Gadamer, Frankfurt a.M., S. 89–115. 

Frankfurt, Harry, 1971: Freedom of the Will and the Concept of a Person. In: Journal of Philosophy 1, S. 

5–20. 

Gadamer, Hans-Georg, 1990: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik [= 

Gesammelte Werke, Bd. 1], 6. Aufl., Tübingen. 

Gander, Hans-Helmuth, 2000: Konstitution des Selbst in Situationen. Zur Konzeption personaler Identität 

bei Martin Heidegger und Charles Taylor. In: Wolfgang Eßbach (Hrsg.): wir / ihr / sie. Identität und 

Alterität in Theorie und Methode, Würzburg, S. 151–162. 

Gebhardt, Jürgen, 2013: Hermeneutics and Political Theory. In: Interpretation 40, S. 283–303. 

Gellner, Ernest, 1991: Nationalismus und Moderne, Berlin. 

Gibbons, Michael T., 2006: Hermeneutics, Political Inquiry, and Practical Reason: An Evolving Chal-

lenge to Political Science. In: American Political Science Review 100, S. 563–571. 

Grondin, Jean, 2001: Einführung in die philosophische Hermeneutik, 2. überarb. Aufl., Darmstadt. 

Grondin, Jean, 2003: Stichwort: Hermeneutik. Selbstauslegung und Seinsverstehen. In: Dieter Thomä 

(Hrsg.): Heidegger-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart, S. 47–51. 

Großheim, Michael, 2003: Heidegger und die Philosophische Anthropologie (Max Scheler, Helmuth 

Plessner, Arnold Gehlen). Von der Abwehr der anthropologischen Subsumption zur Kulturkritik des 

Anthropozentrismus. In: Dieter Thomä (Hrsg.): Heidegger-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, 

Stuttgart, S. 333–337. 

Grosser, Florian, 2013: Zwischen Gleichschaltung und robustem Pluralismus. Volten des „Mitsein“. In: 

Paul Sörensen/Nikolai Münch (Hrsg.): Politische Theorie und das Denken Heideggers, Bielefeld, S. 

21–42. 

Guignon, Charles B., 1983: Heidegger and the Problem of Knowledge, Indianapolis. 

Guignon, Charles B., 2003: Heidegger, der amerikanische Pragmatismus und die Analytische Philoso-

phie. Heidegger – gegen die Erkenntnistheorie ins Feld geführt. In: Dieter Thomä (Hrsg.): Heidegger-

Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart, S. 458–468. 

Heidegger, Martin, 1985: Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles: Einführung in die phäno-

menologische Forschung [= Gesamtausgabe, Bd. 61], Frankfurt a.M. 



173 

Heidegger, Martin, 1987: Zur Bestimmung der Philosophie [= Gesamtausgabe, Bd. 56/57], Frankfurt 

a.M. 

Heidegger, Martin, 1993a: Grundprobleme der Phänomenologie (1919/20) [= Gesamtausgabe, Bd. 58, 

Frankfurt a.M. 

Heidegger, Martin, 1993b: Phänomenologie der Anschauung und des Ausdrucks: Theorie der philosophi-

schen Begriffsbildung [= Gesamtausgabe, Bd. 59], Frankfurt a.M. 

Heidegger, Martin, 1995: Ontologie (Hermeneutik der Faktizität) [= Gesamtausgabe, Bd. 63], (2. Aufl.), 

Frankfurt a.M. 

Heidegger, Martin, 2004: Anmerkungen zu Karl Jaspers „Psychologie der Weltanschauungen“ (1919/21). 

In: Ders., Wegmarken [= Gesamtausgabe, Bd. 9], 3. Aufl., Frankfurt a.M. 

Heidegger, Martin, 2006: Sein und Zeit, 19. Aufl., Tübingen. 

Hoy, David Couzens, 1993: Heidegger and the hermeneutic turn. In: Charles B. Guignon (Hrsg): The 

Cambridge Companion to Heidegger, Cambridge, S. 170–194. 

Jung, Matthias, 2003: Die frühen Freiburger Vorlesungen und andere Schriften 1919-1923. Aufbau einer 

eigenen Philosophie im historischen Kontext. In: Dieter Thomä (Hrsg.): Heidegger-Handbuch. Leben 

– Werk – Wirkung, Stuttgart, S. 13–22. 

Jung, Matthias, 2012: Hermeneutik zur Einführung (4. vollständig überarbeitete Aufl.), Hamburg. 

Maclure, Jocelyn/Taylor, Charles, 2011: Laizität und Gewissensfreiheit, Berlin. 

Meinefeld, Ole, 2013: Politisches Denken im Ausgang von der „Man-Analyse“ in Sein und Zeit? In: Paul 

Sörensen/Nikolai Münch (Hrsg.): Politische Theorie und das Denken Heideggers, Bielefeld, S. 133–

152. 

Rawls, John, 2003: Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M. 

Reckwitz, Andreas, 2003: Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine sozialtheoretische Per-

spektive. In: Zeitschrift für Soziologie 32, S. 282–201. 

Redhead, Mark, 2002: Making the Past Useful for a Pluralistic Present: Taylor, Arendt, and a Problem for 

Historical Reasoning. In: American Journal of Political Science 46, H.4, S. 803–818. 

Reese-Schäfer, Walter, 1996: „Nach innen geht der geheimnisvolle Weg“: Einige kritische Bemerkungen 

zu Charles Taylors Ontologie der Moralität und des modernen Selbst. In: Deutsche Zeitschrift für Phi-

losophie 44, S. 621–634. 

Rentsch, Thomas, 2003: ‚Sein und Zeit‘. Fundamentalontologie als Hermeneutik der Endlichkeit. In: 

Dieter Thomä (Hrsg.): Heidegger-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stuttgart, S. 51–80. 

Rosa, Hartmut, 1998: Identität und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles Taylor, Frank-

furt a.M./New York. 

Rosa, Hartmut, 2011: Is There Anybody Out There? Stumme und resonante Weltbeziehungen – Charles 

Taylors monomanischer Analysefokus. In: Michael Kühnlein/Matthias Lutz-Bachmann (Hrsg.): Uner-

füllte Moderne? Neue Perspektiven auf das Werk von Charles Taylor, Berlin, S. 15–43. 

Schatzki, Theodore R./Knorr-Cetina, Karin/Savigny, Eike von (Hrsg.), 2001: The Practice Turn in Con-

temporary Theory, London. 

Schaupp, Walter, 2003: Gerechtigkeit im Horizont des Guten. Fundamentalmoralische Klärungen im 

Ausgang von Charles Taylor, Freiburg (Schweiz). 

Scholtz, Gunter, 1993: Was ist und seit wann gibt es „hermeneutische Philosophie“? In: Dilthey-Jahrbuch 

Band 8 (1992-93), S. 93–119. 

Schulz-Schaeffer, Ingo, 2010: Praxis, handlungstheoretisch betrachtet. In: Zeitschrift für Soziologie 39, S. 

319–336. 

Sigwart, Hans-Jörg, 2012: Politische Hermeneutik. Verstehen, Politik und Kritik bei John Dewey und 

Hannah Arendt, Würzburg. 



174 

Sigwart, Hans-Jörg, 2013: Das politisch-hermeneutische Problem: Zur Gegenstandsbestimmung einer 

„verstehenden Politikwissenschaft“. In: Politisches Denken. Jahrbuch 2013, S. 163–189. 

Skinner, Quentin, 1991: Who are „We“? Ambiguities of the Modern Self. In: Inquiry 34, S. 133–153. 

Smith, Nicholas H., 2002: Charles Taylor. Meaning, Morals and Modernity, Cambridge u.a. 

Smith, Nicholas H., 2004: Taylor and the Hermeneutic Tradition. In: Ruth Abbey (Hrsg.): Charles Taylor, 

Cambridge u.a. S. 29–51. 

Taylor, Charles, 1964: The Explanation of Behaviour. London. 

Taylor, Charles, 1975: Erklärung und Interpretation in den Wissenschaften vom Menschen, Frankfurt 

a.M. 

Taylor, Charles, 1985a: Interpretation and the Sciences of Man. In: Ders., Philosophy and the Human 

Sciences. Philosophical Papers 2, Cambridge u.a., S. 15–57. 

Taylor, Charles, 1985b: Self-interpreting animals. In: Ders., Human Agency and Language. Philosophical 

Papers 1, Cambridge u.a., S. 45–76. 

Taylor, Charles, 1985c: Introduction. In: Ders., Human Agency and Language. Philosophical Papers 1, 

Cambridge u.a., S. 1–12. 

Taylor, Charles, 1985d: The Concept of a Person. In: Ders., Human Agency and Language. Philosophical 

Papers 1, Cambridge u.a., S. 97–114. 

Taylor, Charles, 1985e: How is mechanism conceivable?. In: Ders., Human Agency and Language. 

Philosophical Papers 1, Cambridge u.a., S. 164–186. 

Taylor, Charles, 1985f: Language and Human Nature. In: Ders., Human Agency and Language. Philo-

sophical Papers 1, Cambridge u.a., S. 215–247. 

Taylor, Charles, 1988a: The Moral Topography of the Self. In: Robert L. Woolfolk/Louis A. Sass/Stanley 

B. Messer (Hrsg.): Hermeneutics and Psychological Theory: Interpretative Perpectives on Personality, 

Psychotherapy, and Psychopathology, New Brunswick/London, S. 298–320. 

Taylor, Charles, 1988b: Was ist menschliches Handeln? In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des 

neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M., S. 9–51. 

Taylor, Charles, 1991: The Dialogical Self. In: David R.Hiley/James F. Bohman/Richard Shusterman 

(Hrsg.): The Interpretive Turn. Philosophy, Science, Culture, Ithaca/London, S. 304–314. 

Taylor, Charles, 1993a: Engaged Agency and Background in Heidegger. In: Charles Guignon (Hrsg.): 

The Cambridge Companion to Heidegger, Cambridge u.a., S. 317–336. 

Taylor, Charles, 1993b: Die Politik der Anerkennung. In: Ders., Multikulturalismus und die Politik der 

Anerkennung. Mit Kommentaren von Amy Gutmann (Hrsg.), Steven C. Rockefeller, Michael Walzer, 

Susan Wolf. Mit einem Beitrag von Jürgen Habermas, Frankfurt a.M., S. 13–78. 

Taylor, Charles, 1995a: Overcoming Epistemology. In: Ders., Philosophical Arguments, Cam-

bridge/London, S. 1–19. 

Taylor, Charles, 1995b: Lichtung or Lebensform: Parallels between Heidegger and Wittgenstein. In: 

Ders., Philosophical Arguments, Cambridge/London, S. 61–78. 

Taylor, Charles, 1995c: The Validity of Transcendental Arguments. In: Ders., Philosophical Arguments, 

Cambridge/London, S. 20–33. 

Taylor, Charles, 1995d: The Importance of Herder. In: Ders., Philosophical Arguments, Cam-

bridge/London, S. 79–99. 

Taylor, Charles, 1996: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 2002a: Vorwort. In: Ders., Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsätze zur 

politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 7–9. 

Taylor, Charles, 2002b: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? In: Ders., Wieviel Gemeinschaft 

braucht die Demokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 11–29. 



175 

Taylor, Charles, 2002c: Demokratie und Ausgrenzung. In: Ders., Wieviel Gemeinschaft braucht die 

Demokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 30–50. 

Taylor, Charles, 2002d: Einige Überlegungen zur Idee der Solidarität. In: Ders., Wieviel Gemeinschaft 

braucht die Demokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 51–63. 

Taylor, Charles, 2002e: Die Beschwörung der Civil Society. In: Ders., Wieviel Gemeinschaft braucht die 

Demokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 64–92. 

Taylor, Charles, 2002f: Liberale Politik und Öffentlichkeit. In: Ders., Wieviel Gemeinschaft braucht die 

Demokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 93–139. 

Taylor, Charles, 2002g: Nationalismus und Moderne. In: Ders., Wieviel Gemeinschaft braucht die De-

mokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 140–165. 

Taylor, Charles, 2004: Modern Social Imaginaries, Durham/London. 

Taylor, Charles, 2012: Ein säkulares Zeitalter, Berlin. 

Taylor, Charles, 2013: Heidegger, Sprache und Ökologie. In: Paul Sörensen/Nikolai Münch (Hrsg.): 

Politische Theorie und das Denken Heideggers, Bielefeld, S. 191–224. 

Vedder, Ben, 2000: Was ist Hermeneutik? Ein Weg von der Textdeutung zur Interpretation der Wirklich-

keit, Stuttgart u.a. 

Vetter, Helmuth, 2007: Philosophische Hermeneutik. Unterwegs zu Heidegger und Gadamer, Frankfurt 

a.M. 

Wesche, Tilo, 2013: Treffen Heideggers Einwände gegen die Demokratie zu? In: Paul Sörensen/Nikolai 

Münch (Hrsg.): Politische Theorie und das Denken Heideggers, Bielefeld, S. 153–174. 

 



176 

Nicholas H. Smith 

Der Solidaritätsbegriff von Charles Taylor 

Ein zentraler Grundsatz von Charles Taylors politischer Philosophie und Sozialphi-

losophie lautet, dass moderne demokratische Staaten nur dann richtig funktionieren 

können, wenn unter den Bürgern ein hohes Maß an Solidarität herrscht. Diese Ein-

sicht verdankt Taylor nach eigener Aussage der Traditionslinie des sogenannten 

‚Bürgerhumanismus‘ (Machiavelli, Montesquieu, Rousseau und anderen). Wenn die 

Bürger einer Republik die Kosten selbstbestimmter Herrschaft (und insbesondere 

diejenigen Kosten, die mit dem Schutz des Gemeinwesens vor äußeren Bedrohun-

gen verbunden sind) bereitwillig bzw. freiwillig übernehmen sollen, müssen sie dazu 

– so die zentrale Annahme – in hohem Maße motiviert sein. Es ist geradezu ein 

Kennzeichen einer gesunden und gut funktionierenden Republik, dass sie sich da-

rauf verlassen kann, dass ihre Bürger das Gemeinwesen in seiner Gänze bereitwillig 

und engagiert beschützen und sein allgemeines Funktionieren fördern, unabhängig 

von den damit verbundenen individuellen Kosten. Eine schwache und schlecht funk-

tionierende Republik muss dagegen ihre Bürger aktiv dazu bewegen, im allgemei-

nen Interesse zu handeln. Sie muss auf verschiedene staatliche Zwangsmaßnahmen 

zurückgreifen, um das erforderliche Verhalten sicherzustellen. Solche externen Mo-

tivationsquellen erweisen sich aber nicht nur als langfristig unwirksam, sondern sind 

letztlich nicht mit dem Prinzip der Selbstregierung vereinbar. Eine existenzfähige 

Republik kann sich dagegen darauf verlassen, dass die Bürger die Kosten des Zu-

sammenlebens aus freien Stücken selbst tragen und, wenn nötig, ihre Privatinteres-

sen jederzeit bereitwillig dem Gemeinwohl unterordnen. Als zentrale Quelle dieser 

Bereitschaft macht Taylor (wie auch andere Denker in der Tradition des Bürgerhu-

manismus) eine patriotische Einstellung aus. Patriotismus, verstanden als leiden-

schaftliche Identifikation mit der Republik, ihrem Wesen und ihren Idealen, ist 

demnach der solidarische Kleister, der Demokratien zusammenhält. Ohne eine sol-

che Solidarität könnte der demokratische Staat nicht funktionieren und demokrati-

sches Zusammenleben hätte keine Chance. Moderne Demokratien (d.h. die Art libe-

raler Demokratien, in denen wir gegenwärtig leben) weisen dabei Taylor zufolge 

zwei Merkmale auf, die diese alte Einsicht des Bürgerhumanismus über Solidarität 

wieder besonders relevant erscheinen lassen. Zum einen ist dies die Umverteilungs-

funktion des Staates. Liberale demokratische Staaten sind Fairness und Gleichheit 

verpflichtet, weshalb sie durch Steuern Ressourcen umverteilen. Außerdem tragen 

sie Verantwortung dafür, auch jenseits ihrer Grenzen Armut, Hunger, Mangel und 

Leid zu verringern, in erster Linie durch internationale Hilfe und Unterstützung. 

Neben Formen von Wehr- und Zivildienst stellt das Bezahlen von Steuern im Rah-



177 

men von Umverteilungspolitik (d.h., von Steuern, die dem einzelnen Steuerzahler 

nicht direkt zugutekommen, weil durch sie Güter finanziert werden, zu deren Emp-

fängern der Steuerzahler selbst nicht gehört) die offensichtlichste Art und Weise dar, 

auf die Bürger moderner liberaler Demokratien ihre Privatinteressen zugunsten des 

Gemeinwohls opfern. Insofern müssen moderne liberale Demokratien, die eine sol-

che Umverteilungspolitik betreiben, in der Lage sein, ein Maß an Solidarität unter 

den Bürgern herzustellen, das sie zur bereitwilligen Übernahme dieses Opfers moti-

viert. Damit stellt sich aber die Frage, ob die traditionellen Quellen von Solidarität, 

die zur Aufrechterhaltung von Demokratie beitragen sollen, für diese Aufgabe über-

haupt noch angemessen sind? 

Das zweite Merkmal heutiger liberaler Demokratien, das die Erkenntnisse des 

Bürgerhumanismus über Solidarität in neuem Licht erscheinen lässt, ist deren religi-

öse und kulturelle Vielfalt. Infolge der umfangreichen Migrationsbewegungen der 

letzten Jahrzehnte, des Aufkommens neuer sozialer Bewegungen, neu erstarkter 

ethno-nationaler und religiöser Identitäten und anderer Faktoren weisen moderne 

liberale Demokratien nicht mehr die kulturelle und religiöse Homogenität auf, die 

für die Republiken früherer Epochen kennzeichnend war. Das bedeutet aber auch, 

dass es eine deutlich größere Zahl unterschiedlicher Zugehörigkeiten und Loyalitä-

ten gibt. Wie wir gesehen haben ist es aber gleichzeitig für das Funktionieren von 

Demokratien unverzichtbar, dass die Bürger eine kollektive Bindung an das Ge-

meinwesen besitzen, die stark genug ist, sie zu gemeinwohlorientiertem Handeln zu 

bewegen. Analog zu den Folgen der Umverteilungsfunktion des modernen demokra-

tischen Staates wird damit folgendes Problem aufgeworfen: So wie die erfolgreiche 

Erfüllung der Umverteilungspflichten des Staates ein Pflichtgefühl auf Seiten der 

Bürger voraussetzt, das stark genug ist, ihre privaten Interessen zu überlagern, so 

setzt auch der Erhalt kultureller und religiöser Vielfalt ein Pflichtgefühl der Bürger 

voraus, das stark genug ist, ihre jeweiligen religiösen und kulturellen Loyalitäten zu 

überlagern – zumindest dort, wo diese mit dem kollektiven Wohl der Demokratie 

insgesamt in Konflikt stehen. Die Frage lautet also: Gibt es in modernen liberalen 

Demokratien Quellen von Solidarität, die die Bürger motivieren können, ihre star-

ken, partikularen religiösen und kulturellen Bindungen dem übergeordneten Ziel der 

Selbstregierung in religiöser und kultureller Vielfalt unterzuordnen, und zwar nicht 

nur als Abwägung im Einzelfall, sondern als Selbstverständlichkeit? 

Diese beiden Merkmale moderner demokratischer Staaten – ihre Umverteilungs-

funktion und die angestrebte Vereinbarkeit mit religiöser und kultureller Vielfalt – 

werfen also die Frage auf, ob traditionelle Quellen von Solidarität geeignet sind, 

liberale Demokratien aufrechtzuerhalten. Meiner Meinung nach besteht Taylors 

Beitrag zu unserem Verständnis des modernen Staates zu großen Teilen in der Klar-

heit, mit der er die damit verbundenen Herausforderungen darlegt. Taylors Ansatz 

bietet dabei eine Korrektur sowohl atomistischer liberaler Theorien, in denen die 

solidarischen Bindungen, die das Funktionieren liberaler Staaten erst möglich ma-



178 

chen, nicht berücksichtigt werden, als auch stärker kosmopolitischer liberaler Theo-

rien, denen ein auf problematische Weise idealisiertes Verständnis davon zugrunde 

liegt, wie solche Bindungen geformt, gepflegt und ausgeweitet werden. Taylor lie-

fert außerdem eine Korrektur kommunitaristischer Theorien, die zwar die funktiona-

le Bedeutung sozialer Solidarität anerkennen, aber nicht in der Lage sind, diese mit 

dem Bekenntnis zu individueller Freiheit und Gleichheit als fundamentalen Normen 

der Legitimation zu vereinbaren. Taylors ‚sophisticated communitarianism‘ stellt 

eine attraktive Alternative sowohl zu atomistischen und kosmopolitischen liberalen 

Ansätzen als auch zu illiberalen kommunitaristischen Theorien dar.1 Gegenüber 

diesen Theorien liegt der Vorteil von Taylors Ansatz darin, dass er die anhaltende 

Notwendigkeit von Solidarität ebenso in den Blick bekommt wie die Gefahren für 

die Demokratie, die aus einer fehlgeleiteten Solidarität resultieren können. 

Gleichzeitig scheinen mir aber Taylors Vorstellungen von den Quellen von Soli-

darität unverhältnismäßig eng gefasst zu sein. Vor allem betont sein Verständnis 

davon, wie Solidarität entsteht, zu sehr die subjektive Identifikation mit großen 

Kollektiven oder geteilten Projekten, vernachlässig aber gleichzeitig diejenigen 

Bindungen, die im Rahmen alltäglicher Praktiken von Zusammenarbeit und kollek-

tiver Selbstverwaltung mehr oder weniger unbewusst entstehen. An anderen Stellen 

seines Werks betont Taylor selbst – unter dem Einfluss von Aristoteles und, in ge-

ringerem Maße, auch von Marx – die Bedeutung der tatsächlichen Teilnahme an der 

Tätigkeit der Selbstregierung und beharrt darauf, dass die Bürger einer gut funktio-

nierenden Demokratie in der kollektiven Selbstverwaltung versiert sein müssen – 

was sie aber nur dadurch erreichen könnten, dass sie eine solche regelmäßig ausü-

ben.2 Diesen Überlegungen zufolge können die Bürger also nur dann eine stabile 

Form demokratischer Solidarität entwickeln, wenn sie die Möglichkeit haben, ihre 

Kompetenz zur kollektiven Selbstverwaltung täglich auszuüben. Umgekehrt ist 

davon auszugehen, dass das Fehlen dieser Möglichkeit die Quellen von Solidarität 

schwächt oder gar zerstört. Aus dieser Perspektive ist Solidarität also nicht nur 

durch die subjektiven Identitäten bedroht, die die Bürger in umverteilenden, kultu-

rell und religiös vielfältigen liberalen Demokratien annehmen – so wichtig deren 

Rolle auch ist –, sondern insbesondere auch durch den zunehmenden Ausschluss 

einer großen Zahl der Bürger von bedeutsamen Praktiken kollektiver Selbstverwal-

tung. Das bedeutet aber, dass den Herausforderungen, mit denen Solidarität durch 

Umverteilung und Vielfalt konfrontiert ist, nicht allein durch neue Identitätsformen 

– dem Schwerpunkt von Taylors Vorschlägen – begegnet werden kann, sondern es 

                                                        
1  Vgl. Smith/Laitinen 2009, S. 48-70. 

2  Vgl. etwa Taylor 1970, Kap. 5. 



179 

einer Ausweitung bedeutungsvoller Möglichkeiten zur Teilnahme an kollektiv 

selbstverwalteten Tätigkeiten bedarf. 

Werfen wir also zunächst einen genaueren Blick auf die Herausforderungen, die 

sich für Solidarität durch die Umverteilungsfunktion des liberalen demokratischen 

Staates ergeben, und dann in einem zweiten Schritt auf diejenigen Herausforderun-

gen, die mit der Berücksichtigung religiöser und kultureller Vielfalt einhergehen. 

Umverteilung als Herausforderung 

Wahrscheinlich weiß kaum jemand so gut, dass eine Umverteilung von Ressourcen 

durch den Staat Solidarität sowohl benötigt als auch belastet, wie diejenigen Deut-

schen, die den Solidaritätszuschlag bezahlen müssen. Diese Einkommensumvertei-

lung zwischen West und Ost konnte deshalb eingeführt werden, weil von einer star-

ken Bindung auszugehen war. Solidarität aufgrund einer geteilten nationalen Identi-

tät war die Voraussetzung für die Akzeptanz dieser explizit umverteilungsorientier-

ten Steuer. Für diejenigen, die sie bezahlen, ist die Steuer aber natürlich trotzdem 

auch eine Belastung, und auch wenn eine gemeinsame Identität die zentrale Motiva-

tion dafür darstellen mag, diese Belastung bereitwillig zu tragen, dürfte dieses Opfer 

für einige doch auch die geteilte Identität selbst auf die Probe stellen. 

Für Taylor ist dies ein Dilemma, mit dem sich alle liberalen Demokratien mit 

wohlfahrtsstaatlichen Strukturen konfrontiert sehen. In selbigen wird von den Bür-

gern typischerweise erwartet, dass sie in Form von Einkommenstransfers etwas an 

diejenigen abgeben, denen es schlechter geht. Dies setzt aber voraus, dass die Bei-

tragszahler sich gegenüber dem sozialen Kollektiv in hohem Maße verpflichtet füh-

len. Hierin liegt für Taylor der berechtigte Kern der kommunitaristischen Kritik am 

Rawlsschen Liberalismus. Mit Verweis auf Michael Sandel schreibt er, dass „[…] 

Rawls‘ egalitaristisches Differenzprinzip, das die Eigenschaften der Individuen als 

Teil der gemeinschaftlich besessenen Ressourcen für das Wohl der Gesamtgesell-

schaft ansieht […], ein hohes Maß an Solidarität unter den Beteiligten voraussetzt. 

Dieser Sinn gegenseitiger Verpflichtung könne nur von gebundenen Individuen 

aufrechterhalten werden, die einen starken Gemeinschaftssinn teilten.“3 Taylor be-

zweifelt dabei nicht, dass ein egalitäres Umverteilungsprinzip ein integraler Be-

standteil sowohl des normativen Selbstverständnisses moderner liberaler Demokra-

tien als auch ihrer erfolgreichen Reproduktion ist. Sein Punkt ist, dass die soziale 

Wirkmächtigkeit eines solchen Prinzips davon abhängt, dass zwischen den Bürgern 

                                                        
3  Taylor 1993, S. 107. 



180 

starke Bande von Solidarität und wechselseitiger Verbundenheit existieren – was für 

Taylor eine starke Identifikation mit der Gemeinschaft voraussetzt. 

Eine Anforderung an die Art von Solidarität, die eine egalitaristische Umvertei-

lung in modernen liberalen Demokratien voraussetzt, ist also, dass sie stark genug 

ist, private Interessen zu überlagern. Mit Taylor gesprochen muss in solchen Gesell-

schaften, wenn es um das Bezahlen von Steuern geht, die „Wir-Identität“ der Bürger 

schwerer wiegen als ihre jeweiligen „Ich-Identitäten“.4 Taylor ist überzeugt, dass 

diese Anforderung erfüllt werden kann, wenn liberal-egalitäre Prinzipien Teil einer 

nationalen Identität sind. Ähnlich wie Habermas ist er der Meinung, dass eine starke 

Form von Patriotismus insofern auf liberalen Verfassungsprinzipien basieren kann, 

als diese in den Institutionen und der Geschichte von Nationalstaaten verkörpert sind 

und in diesem spezifischen Kontext verfolgt werden. Der Stolz auf die Errungen-

schaften der Verfassung ihres Landes kann eine Quelle starken Zusammenhalts 

zwischen den Bürger sein. Ebenso kann der Stolz auf die durch Umverteilung er-

möglichten Errungenschaften eines Staates (wie etwa des National Health Service in 

Großbritannien) eine wichtige Quelle sozialer Bindungen darstellen, solange diese 

Errungenschaften nicht von der Idee eines nationale Projekts entkoppelt werden. 

Eine starke Verbundenheit ist allerdings nicht die einzige Anforderung, der eine 

Quelle von Solidarität gerecht werden muss, um der Herausforderung durch die 

Umverteilung zu begegnen. Eine weitere betrifft die Reichweite der Solidarität. 

Denn die Umverteilung von Wohlstand in modernen demokratischen Staaten betrifft 

nicht nur die Bürger. So wird in modernen Wohlfahrtsstaaten auch Umverteilung 

zugunsten von Einwanderern immer wichtiger, ganz zu schweigen von internationa-

len Hilfspflichten. Letztere stellen eine besonders gewichtige Herausforderung dar. 

Während nämlich das Eintreten für Prinzipien globaler Gerechtigkeit und die Ver-

besserung menschlicher Lebensbedingungen auf die gleiche Weise wie die Bindung 

an liberale Verfassungsprinzipien durchaus Teil einer nationalen Identität sein kann, 

bleibt die Quelle dieser Solidarität die imagined community der Nation. Wie Taylor 

einräumt gibt es durchaus zahlreiche Beispiele für individuelle Wohltätigkeit, in 

denen sich Solidarität mit Fremden ausdrückt, die in weit entfernten Ländern unter 

Armut und Verfolgung leiden. Und tatsächlich existiert, so Taylor weiter, in der 

modernen Welt eine Vielzahl von Quellen, aus denen sich eine solche Form von 

Solidarität speisen kann.5 Auch auf der Ebene staatlichen Handelns finden sich eine 

                                                        
4  Vgl. ebd., S. 116, wo Taylor zwischen „Wir-Identitäten“ und „bloß konvergenten Ich-Identitäten“ 

unterscheidet. 

5  Vgl. Taylor 2009a, bspw. S. 1154 ff. Taylor ist dabei offenbar der Meinung, dass christliche Nächs-

tenliebe die tragfähigste „moralische Quelle“ für solche individuellen Akte der Solidarität darstellt, 

worauf ich hier aber nicht weiter eingehen möchte. 



181 

ganze Reihe von Motivationsquellen, darunter Solidarität mit den Empfängern von 

Hilfsleistungen, die Verpflichtung auf allgemeine liberale Prinzipien wie auch 

pragmatisches Eigeninteresse. Solange aber die Motivation zu internationalen Hilfs-

leistungen nicht Teil einer nationalen Identität ist, wird es jedem Nationalstaat 

schwerfallen, die entsprechenden Umverteilungen dauerhaft durchzusetzen. Ausge-

hend von den traditionellen Grundlagen nationaler Identität überrascht es daher 

nicht, dass moderne liberale Demokratien Probleme haben, ihren internationalen 

Hilfspflichten auch nur annähernd in der Form nachzukommen, die ihr gleichzeiti-

ges Eintreten für egalitäre Prinzipien eigentlich verlangt. Solidarität mit der gesam-

ten Menschheit reicht eindeutig weiter als Solidarität im Rahmen nationaler Identität 

und könnte eine zusätzliche Motivationsquelle für Umverteilung in Form von Hilfs-

leistungen bieten, ist aber motivational nicht stark genug. Grundsätzlich besitzt sie 

die nötige Reichweite, aber nicht die nötige Kraft, um der Herausforderung durch 

die Umverteilung im modernen globalen Kontext angemessen zu begegnen. 

Schließlich gibt es noch eine dritte Anforderung, mit der sowohl diese Form von 

Solidarität als auch ein – wenn man so will – ‚Wohlfahrtsstaats‘-Patriotismus 

Schwierigkeiten haben. Dabei handelt es sich um eine Anforderung, die mit der 

Zielsetzung wirtschaftlichen Wachstums einhergeht. Hierzu äußert sich Taylor im 

Rahmen seiner Auseinandersetzung mit der Solidaritätsidee von Jósef Tischner.6 

Tischner betont inbesondere die Rolle von Arbeit: „Work“, schreibt Tischner, „is an 

axis of solidarity“, so dass „[W]hen considering the ethics of solidarity one cannot 

bypass the essence of work“.7 Tischner vertritt ein substanzielles ethisches Konzept 

von Arbeit, das Ausbeutung – weit gefasst als Aufzwingen von unnötigem Leid, 

Erniedrigung und Unterwürfigkeit – verbietet. Tischner zufolge stellt die Ausbeu-

tung von Arbeitern eine der grundlegenden Weisen dar, in der die Solidarität zwi-

schen menschlichen Wesen ‚verraten‘ wird. Auch wenn Taylor durchaus Sympa-

thien für die Ideale hat, die Tischners Konzept zugrunde liegen, hält er es letztlich 

doch für grundlegend verfehlt, zumindest als Modell für zeitgenössische liberale 

Demokratien. Der Fehler liegt für Taylor darin, dass Tischner übersieht, dass es sich 

bei wirtschaftlichem Wachstum (wie es für gut funktionierende kapitalistische Sys-

teme kennzeichnend ist) um etwas handelt, das die Bürger liberaler Demokratien für 

grundsätzlich erstrebenswert halten, ungeachtet ihrer Unterstützung egalitärer Ideale. 

Aus zeitgenössischer Sicht ist Tischners Solidaritätsmodell nach Taylors Verständ-

nis unbrauchbar, weil es nicht in der Lage ist, sowohl den ‚kapitalistischen‘ als auch 

den ‚demokratischen‘ Kontext praktischer Begründung zu berücksichtigen. Taylor 

                                                        
6  Vgl. Taylor 2000, S. 189-201. 

7  Tischner 1981, S. 13-14. 



182 

zufolge sind aber beide Begründungskontexte für die Effizienz und Legitimität mo-

derner demokratischer Staaten unverzichtbar. Beide dienen jeweils Zwecken, auf die 

die Bürger dieser Staaten nicht ernsthaft verzichten können. Damit befinden sie sich 

(bzw. wir uns) in einem ‚tragischen Konflikt‘ zwischen Demokratie und Kapitalis-

mus, der in Form von Forderungen nach egalitärer Umverteilung besonders deutlich 

wird. Diese Forderungen müssen nämlich in Einklang gebracht werden mit den 

Erfordernissen von wirtschaftlichem Wachstum und Produktivität, sowie der Förde-

rung unternehmerischer und innovativer Qualitäten durch finanzielle Anreize, die 

liberal-egalitären (Umverteilungs-)Idealen entgegenlaufen. 

Zusammengefasst bedürfen wohlfahrtsstaatlich organisierte liberale Demokratien 

also innerhalb ihrer Bürgerschaft Formen von Solidarität, die (1) stark genug sind, 

zur Übernahme der Belastungen einer egalitären Umverteilung innerhalb des Staates 

zu motivieren, (2) weit genug reichen, so dass sie universale liberale Prinzipien 

umfassen und Formen ‚humanitärer‘ Hilfe jenseits des Staates begründen, und (3) 

flexibel genug sind, um Wirtschaftswachstum zu berücksichtigen und zu fördern. 

Taylor nimmt an, dass traditionelle Quellen von Solidarität eine oder zwei dieser 

Anforderungen erfüllen, meistens aber auf Kosten der jeweils dritten. Nationalisti-

sche Solidarität erfüllt typischerweise Bedingung (1), nicht aber Bedingung (2), 

kosmopolitische Solidarität erfüllt Bedingung (2), aber wohl nicht Bedingung (1), 

und eine sozialistische Solidarität, wie sie von Solidarność verkörpert und von 

Tischner verteidigt worden ist, erfüllt Bedingung (2) und vielleicht auch (1), nicht 

aber Bedingung (3). Die Herausforderung für liberale Demokratien besteht also 

darin, Formen von Solidarität hervorzubringen, die alle drei Bedingungen erfüllen. 

Taylors diesbezügliche Vorschläge konzentrieren sich auf die Einrichtung freier, 

öffentlicher Räume, in denen sich neue Formen von Identität entwickeln können. 

Was genau Taylor sich darunter vorstellt, werde ich später noch etwas ausführlicher 

diskutieren. Vorher möchte ich mich aber eine weiteren Quelle demokratischer Soli-

darität zuwenden, der Taylor weniger Beachtung schenkt, die mir aber als vielver-

sprechender Weg erscheint, um der von ihm identifizierten Herausforderung durch 

die Umverteilung in liberalen Demokratien zu begegnen. 

Dabei denke ich an eine Form von Solidarität, die sich organisch aus der Erfah-

rung produzierender Kooperation entwickelt. Eine solche Solidarität spielt bekannt-

lich in der Theorie von Durkheim eine zentrale Rolle, und auch Tischner bezieht 

sich auf sie.8 Die Grundidee ist, dass sich Solidarität aus der konkreten Erfahrung 

entwickeln kann, Dinge gemeinsam zu tun, und insbesondere aus dem gemeinsamen 

                                                        
8  Vgl. Durkheim 1977. Eine eindringliche Darstellung der Idee findet sich auch bei John Dewey, wie 

Axel Honneth herausgearbeitet hat (vgl. Honneth 2000, S. 282-309). 



183 

Überwinden von Hindernissen oder dem gemeinsamen Lösen von Problemen. Wer 

zur erfolgreichen Bewältigung einer kollektiven Aufgabe beiträgt, erlebt zusammen 

mit den anderen Beteiligten einen Erfolg, der ihn mit ihnen verbindet. Durch die 

Teilhabe am gemeinsamen Lösen von Problemen oder durch die Beteiligung an 

kollektiver produktiver Arbeit entwickelt man soziale Bindungen mit anderen, und 

zwar unabhängig von möglichen anderen identitätsstiftenden Merkmalen der betref-

fenden Gruppe. Mit anderen Worten liegt die Quelle der entsprechenden Bindung in 

der Betätigung bzw. der Aufgabe, die es zu erfüllen gilt, und nicht in der Identität 

des Kollektivs. Was die Teilnehmer an Prozessen gemeinsamen Problemlösens oder 

produktiven Tätigkeiten miteinander verbindet, ist das Problem, das es zu lösen gilt, 

die Leistung, die erbracht werden muss, das Produkt, das hergestellt werden soll, 

usw. Mir scheint, dass wir diese Art von Solidarität von derjenigen, die aus einem 

Gefühl von Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft Gleichgesinnter entsteht, unter-

scheiden können und sollten. 

Wo tritt also in modernen liberalen Demokratien die Notwendigkeit produktiver 

Kooperation am offensichtlichsten und eindringlichsten zutage? Natürlich in der 

Produktionssphäre selbst. Bei der Arbeit sind die Bürger tagtäglich zu Disziplin in 

kollektivem Problemlösen angehalten. Kooperation zwischen den verschiedenen 

Teilnehmern einer Arbeitsorganisation ist entscheidend, wenn die Organisation gut 

funktionieren soll. Gegenseitiges Vertrauen ist die Bedingung effektiver Zusam-

menarbeit, und in effektiver Zusammenarbeit erweist sich die Vertrauenswürdigkeit 

Anderer. Maßgeblich ist dabei, dass die Bindung, die produktive Zusammenarbeit 

gleichzeitig voraussetzt und stärkt, nicht auf gegenseitiger Sympathie, gemeinsamen 

Interessen oder einer geteilten Identität basiert. Im Lichte von Hindernissen, die 

überwunden werden müssen, Aufgaben, die bewältigt werden müssen, und der stän-

digen Möglichkeit des Scheiterns rückt das Aufeinander-Angewiesen-Sein der Ar-

beiter in einer Organisation in den Mittelpunkt. Sich für die erfolgreiche Bewälti-

gung einer gemeinsamen Aufgabe in diesem Sinne auf andere zu verlassen, besitzt 

eine ganz eigene Bindungskraft, die sich von der Art Solidarität unterscheidet, die 

aus einem Gefühl patriotischer Verbundenheit mit einer Gruppe entsteht. 

Wenn es stimmt, dass Arbeit der zentrale Kontext ist, in dem sich die Bürger in 

produktiver Kooperation üben, und wenn es außerdem stimmt, dass produktive Ko-

operation eine entscheidende Quelle sozialer Solidarität ist, dann ist davon auszuge-

hen, dass die allgemeinen Bedingungen kooperativer Produktion in liberal-

demokratischen Gesellschaften einen erheblichen Einfluss auf die Qualität der Soli-

darität haben, die insgesamt in diesen Gesellschaften herrscht. Überlegungen von 

Durkheim, Dewey, und zuletzt auch von Honneth und Dejours stützen eine solche 



184 

Schlussfolgerung.9 Insbesondere legen sie nahe, dass sich Bedingungen, die für 

Kooperation im Arbeitskontext ungünstig sind (d.h. Bedingungen, die Kooperation 

für Arbeiter schwierig oder unvorteilhaft machen) bzw. keine bedeutungsvolle Mög-

lichkeit zur Teilnahme an kollektivem Problemlösen bieten, negativ auf die Bande 

der Solidarität auswirken, die Individuen als Bürger einer Demokratie verbinden. 

Wer keine Mitsprache am Arbeitsplatz hat, wer durch Drangsalieren und Schikane 

zum Befolgen von Anweisungen gezwungen wird, oder wer als Gelegenheitsarbeiter 

keinen Anteil an der mittel- bis langfristigen Entwicklung einer Organisation hat, ist 

mit großer Wahrscheinlichkeit nicht nur ein weniger engagierter Arbeiter, sondern 

insgesamt auch ein weniger engagierter Bürger. Wie Taylor aber selbst betont sind 

indifferente Bürger schlecht für die Demokratie. Wie sich eingangs gezeigt hatte, ist 

die für die Gegenwart reformulierte republikanische These, dass gesunde liberale 

Demokratien darauf angewiesen sind, dass ihren Bürgern die liberale Demokratie 

wichtiger ist als individuelle oder Gruppeninteressen, grundlegend für Taylors poli-

tische Philosophie und Sozialphilosophie. Vor diesem Hintergrund müssten aller-

dings die gut dokumentierte Entdemokratisierung der Arbeit im neoliberalen Kapita-

lismus, der dramatische Anstieg von Gelegenheits- und Zeitarbeit (in bestimmten 

Ländern), und nicht zuletzt der grundsätzliche Ausschluss großer Bevölkerungsteile 

von der Sphäre bezahlter Arbeit für Taylor zentrale Anliegen darstellen.10 

Der Hauptgrund dafür, dass diese Fragen in Taylors Diagnose der Probleme mo-

derner Demokratien fast keine Rolle spielen, findet sich, wie mir scheint, in seiner 

Reaktion auf Tischner. Wie wir gesehen haben liegt für Taylor Tischners Fehler in 

der Annahme, dass sich demokratische Solidarität mit wirtschaftlicher Produktivität 

und Wohlstand vereinbaren lässt. Tischner habe nicht gesehen, dass ein tragischer 

Konflikt zwischen beiden unvermeidbar ist. Die Existenz eines solchen tiefgreifen-

den Konflikts sollte uns aber nicht übersehen lassen, dass demokratischere Formen 

der Arbeitsorganisation möglich sind, die trotzdem wirtschaftlich konkurrenzfähig 

sind. Und sie sollte uns auch nicht übersehen lassen, wie sehr Solidarität durch gro-

ße wirtschaftliche Ungleichheit beeinträchtigt wird. Vermutlich hängen beide Phä-

nomene vielmehr zusammen. Es steht demnach zu vermuten, dass eine Demokrati-

sierung der Arbeit die demokratische Solidarität als solche steigern und damit eine 

relevante Motivation für eine stärker egalitäre Umverteilung schaffen würde. Und 

umgekehrt muss die Priorisierung wirtschaftlichen Wachstums auf Kosten der Be-

reitstellung von Möglichkeiten zu bedeutsamer Kooperation und Selbstverwaltung 

am Arbeitsplatz einen Rückgang an Solidarität verursachen und damit wie jede 

                                                        
9  Vgl. Dejours 2009. Siehe für eine weiterführende Diskussion der These über die zentrale Rolle von 

Arbeit in diesem Smith/Deranty 2012. 

10  Vgl. zum Beispiel Boltanski/Chiapello 2003 sowie Sennett 2005. 



185 

Schwächung patriotischer Einstellungen zur Desintegration der modernen Demokra-

tie führen.11 

Vielfalt als Herausforderung 

Umverteilung im Rahmen des Wohlfahrtsstaats stellt also eine Herausforderung für 

die Solidarität in modernen Demokratien dar. Eine weitere Herausforderung, die 

Taylor für entscheidender hält und mit der er sich intensiver beschäftig, ergibt sich 

aus kultureller und religiöser Vielfalt. In einer Replik auf einen Artikel über sein 

Verständnis von Solidarität merkt Taylor an, dass der Grad an „mutual commitment 

and trust“, der für Umverteilung nötig ist, in einigen Gesellschaften durch eine 

„long-standing historical homogeneity“ gefördert wird.12 Wie er ergänzt, sind aber 

die meisten großen Gesellschaften 

already very diverse, and becoming more so through migration and the assertion of age-old 
repressed identities (e.g. of women, gays, and others), so that the redefining of their histor-

ical identities in order to generate the necessary solidarity becomes one of their pressing 
tasks. The question: why should we financially support the Xes? – or, listen to the opinion 
of Xes, or allow Xes to influence us? – comes repeatedly to be asked for some values of X 
[…]. Modern democracies have to come up with convincing answers to these questions if 
they are to survive and live up to their ideals.13 

In einem anderen, jüngeren Aufsatz zum Thema wiederholt Taylor diesen Punkt: 

„the challenge for all our societies“, schreibt er, „is how to maintain the same inten-

sity of solidarity“ – d.h., die Intensität, die für historisch homogene Gesellschaften 

mit erfolgreichen wohlfahrtsstaatlichen Arrangements (wie etwa die skandinavi-

schen Länder) kennzeichnend ist – „when populations are diversifying“.14 Für Tay-

lor steht also fest, dass moderne Demokratien, um nicht zu zerfallen, eine Form von 

Solidarität hervorbringen müssen, die der Herausforderung durch die Vielfalt be-

gegnen kann. 

Die Wahl, die moderne Demokratien zu treffen haben, beschreibt Taylor in radi-

kaler Weise als eine zwischen Formen von Solidarität, die sich am alten Modell der 

Homogenität orientieren, und neuen Formen, die Solidarität auf einer heterogenen 

                                                        
11  Für eine empirische Fundierung des Zusammenhangs zwischen ökonomischer Ungleichheit und der 

Schwächung von Solidarität, sowie die zentrale Rolle von Demokratie am Arbeitsplatz zur Be-

kämpfung beider Aspekte siehe Wilkinson/Pickett 2010. 

12  Taylor 2009b, S. 100. 

13  Ebd. 

14  Vgl. Taylor 2010, S. 8. 



186 

Basis gründen. Das Hauptproblem des ersten Modells sieht Taylor darin, dass es 

zwangsläufig die gegenwärtigen Bürger ausschließt. Der Versuch, Solidarität in 

Form eines Beharrens auf historisch erfolgreichen Homogenitätsmodellen zu stär-

ken, ist, wie Taylor sehr deutlich formuliert, „disastrous because you are not crea-

ting solidarity among the people who are actually there“.15 Entsprechend liegt für 

ihn der einzig gangbare Weg darin, „[to] redefine identity“ auf eine Art und Weise, 

die die gegenwärtigen Bürger nicht ausschließt. Wie kann aber eine solche Art von 

Solidarität, für die es Taylor zufolge kein historisches Vorbild gibt, erreicht werden? 

Beginnen wir mit einem genaueren Blick auf die Struktur des Modells, das es ab-

zulösen gilt. Wie Taylor betont sind alle Demokratien mit dem Dilemma von Inklu-

sion und Exklusion konfrontiert.16 Wie wir gesehen haben versteht Taylor demokra-

tische Inklusion ganz im Sinne des Bürgerhumanismus in erster Linie als Inklusion 

in eine Lebensform, die durch ein Gefühl gemeinsamer Identität geprägt ist. Doch 

gerade dieses Gefühl einer gemeinsamen politischen Identität führt gleichzeitig auch 

in mindestens dreierlei Hinsicht zu Exklusion. Erstens gibt es Fälle, in denen eine 

außenstehende Gruppe ausgeschlossen wird, weil sie die vorherrschende politische 

Identität gefährdet. So genannte ‚ethnische Säuberungen‘ stellen die brutalste Form 

derartiger Exklusion dar. Doch Taylor sieht die gleiche Logik auch im alten Apart-

heid-System in Südafrika am Werk (in dem Schwarze als Bürger von ‚homelands‘ 

außerhalb des Staates galten), und ebenso auch in Regimen, die Minderheitengrup-

pen dadurch assimilieren oder zur Inklusion zwingen wollen, dass sie ihnen ein 

unabhängiges Existenzrecht absprechen – wie es etwa die Situation der Kurden in 

der Türkei ist. Eine zweite Form der Exklusion findet sich in demokratisch verfass-

ten Einwanderungsgesellschaften, deren politische Identität an ein Gefühl ethnischer 

Einheit gekoppelt ist. Eine politische Identität, die auf gemeinsamer Sprache, Kultur 

und gemeinsamen Vorfahren beruht, erweist sich gegenüber der Inklusion von Ein-

wanderern oft als ablehnend. Deutschlands Weigerung, die dort lebenden Gastarbei-

ter einzubürgern, ist ein Beispiel für diese Form, aber auch seine Heimat Quebec 

zählt Taylor zu dieser Kategorie. Die Exklusion von Einwanderern spiegelt sich in 

der Rede von ‚uns‘ und ‚denen‘, wobei von Letzteren entweder als Problem oder als 

Ressource gesprochen wird, nicht aber als gleichberechtigten Teilnehmern an politi-

schen bzw. öffentlichen Debatten. Selbst ethnisch heterogene Gesellschaften wie die 

Vereinigten Staaten haben Einwanderungswellen stets als Bedrohung für ihre De-

mokratie gesehen. Die dritte Form von Exklusion, die Taylor anspricht, ist nicht so 

sehr das Resultat einer gefühlten Bedrohung der vorherrschenden ethno-

                                                        
15  Ebd. 

16  Vgl. Taylor 2011a. 



187 

linguistischen Kultur, sondern entspringt der vermeintlichen Notwendigkeit, ein 

einheitliches und striktes Schema staatsbürgerlicher Identität durchzusetzen. Hier 

denkt Taylor vor allem an die Jakobiner im revolutionären Frankreich. Einwanderer 

und Andere werden hier nicht von vornherein aufgrund ihrer ethnischen oder kultu-

rellen Wurzeln ausgeschlossen, sondern weil sie sich nicht den kompromisslosen 

Standards angepasst haben, die die Republik von ihren Bürgern verlangt. 

Taylor glaubt, dass diese drei Formen von Exklusion als Negativfolien einer ge-

lingenden Herausbildung politischer Identität in kulturell vielfältigen modernen 

Demokratien dienen können. Alle drei stellen unbefriedigende Antworten auf das 

Dilemma dar, das daraus resultiert, dass die Bürger sich einerseits als Teil einer 

bestimmten Gemeinschaft verstehen – eine grundlegende Bedingung der Legitimität 

wie des Überlebens von Demokratie –, gleichzeitig aber eine möglichst inkludieren-

de Einstellung aufweisen müssen. Ein Weg, mit diesem Dilemma und den erfolglo-

sen Lösungsversuchen der traditionellen Modelle politischer Identität umzugehen, 

besteht darin, die Notwendigkeit eines der Elemente des Dilemmas in Frage zu stel-

len. So ließe sich etwa argumentieren, dass – wenn Exklusion dadurch bedingt wird, 

dass die Leute glauben, eine gemeinsame Identität zu besitzen – die Lösung darin 

besteht, den Einfluss solcher Vorstellungen auf das Selbstverständnis von Demokra-

tien zu beschränken. Dieses Argument findet sich etwa stellenweise in der liberalen 

Kritik am Nationalismus. Wenn die Vorstellung, Teil einer Nation zu sein, zum 

Ausschluss von vermeintlich ‚Fremden‘ aus der politischen Gemeinschaft führt, so 

die Überlegung, dann spricht das eben gegen eine nationale politische Identität, oder 

welche Form der Identität auch immer einem solchen Ausschluss verursacht. 

Taylor steht dieses Argument aber ganz offensichtlich nicht offen. Denn ohne ir-

gendeine Form gemeinsamer Identifikation kann die Demokratie für ihn nicht funk-

tionieren. Nach Taylors Meinung liegt die einzige Lösung darin, das Dilemma anzu-

erkennen, einzusehen, dass sich ein gewisser Grad an Exklusion nicht vermeiden 

lässt, und zu versuchen, die der Demokratie inhärente Dynamik des Ausschlusses zu 

minimieren oder ‚auszugleichen‘, so dass sie mit kultureller und religiöser Vielfalt 

zu vereinen ist. Der richtige Umgang mit dem Problem der Exklusion besteht aus 

Taylors Sicht darin, die in modernen liberalen Demokratien vorherrschenden For-

men des sozialen Imaginären zu untersuchen und die Arten politischer Gemein-

schaft, zu denen sich die in Demokratien lebenden Menschen zugehörig fühlen, 

explizit zu machen, und dadurch inklusiveren Formen kollektiver Identifikation den 

Weg zu bereiten.17 Ziel ist es, Formen des sozialen Imaginären zu explizieren, die 

gleichzeitig Inklusion und Exklusion befördern, und – wenn möglich – noch nicht 

                                                        
17  Vgl. Taylor 2004, und allgemeiner Taylor 2009a. 



188 

verwirklichte Potenziale einer weitergehenden Inklusion herauszuarbeiten. Hierin 

liegt der Kern von Taylors Vorschlag, wie mit der Herausforderung für die Solidari-

tät durch kulturelle und religiöse Vielfalt umzugehen ist. 

Eine der stärksten Quellen von Exklusion sieht Taylor im nationalistischen Ima-

ginären. Nationalisten verstehen sich als Mitglieder eines vorpolitisch gegebenen 

Gesamtzusammenhangs – der Nation – und ihre Forderung, dass dieser mit dem 

politischen Gesamtzusammenhang (dem Staat) in Einklang zu bringen sei, muss in 

modernen, kulturell vielfältigen Gesellschaften notwendig zu radikaler Exklusion 

führen. Insofern der Gemeinschaft, der sich die Mitglieder der Nation zugehörig 

fühlen, die Machthoheit über ein bestimmtes Herkunftsgebiet zugeschrieben wird, 

muss sie diejenigen, die nicht zur Nation gehören, entweder aus dem betreffenden 

Gebiet vertreiben (ethnische Säuberung) oder sie als entrechtete Minderheiten aner-

kennen. Beide Optionen sind nicht nur moralisch verwerflich, sondern auch kontra-

produktiv für die Demokratie. Taylor beharrt aber gleichzeitig darauf, dass eine 

solche Politik radikaler Exklusion nur aus einer bestimmten Form von Nationalis-

mus folgt, nicht aber eine notwendige Konsequenz von Nationalismus an sich ist. In 

seiner ursprünglichen (Herderschen) Form sei dieser eine pluralistische Doktrin 

gewesen, die auf der Überzeugung fußte, dass allen Nationen gleicher Respekt ge-

bührt. Und zumindest für bestimmte Teile der heutigen Welt ist schwer vorstellbar, 

dass Kämpfe um Selbstregierung eine andere Form annehmen als die von Kämpfen 

um nationale Selbstbestimmung. Das Streben einer imagined community von Natio-

nalbürgern nach Selbstregierung kann Demokratie sowohl befördern als auch behin-

dern. Mehr oder weniger exkludierende Formen von Demokratie können die Folge 

sein. Und dies gilt, wie Taylor betont, gleichermaßen auch für das ‚republikanische‘ 

Imaginäre. Die Idee, zu einem ‚freien Volk‘ zu gehören, das auf ewig einer ur-

sprünglichen Verfassung verpflichtet ist, kann sich historischem Wandel genauso 

wenig anpassen und ist dementsprechend genauso anfällig für Formen unnötiger und 

illegitimer Exklusion wie die Idee einer Nation, deren Charakter in Form der ur-

sprünglichen Verbindung mit einem bestimmten Gebiet in Stein gemeißelt ist. 

Wenn also herkömmliche Bilder von politischer Gemeinschaft – als ‚Nation‘ oder 

als ‚Republik‘ – der gegenwärtigen Herausforderung durch kulturelle und religiöse 

Vielfalt nicht begegnen können, welches Bild sollte dann verwendet werden? Wie 

sieht Taylors konstruktiver Vorschlag zum Umgang mit der Herausforderung aus? 

Welche Formen des sozialen Imaginären können den sozialen Zusammenhalt si-

chern und gleichzeitig kulturelle und religiöse Vielfalt integrieren? 



189 

„These“, gibt Taylor zu, „are a lot harder to find.“18 Dennoch macht er einen grund-

legenden Vorschlag. Die Idee ist, dass die Verortung der gemeinsamen Identität 

schlicht und ergreifend von den Bürgern selbst im Hier und Jetzt ausgehandelt wer-

den muss statt einfach aus der Vergangenheit überliefert bzw. übernommen zu wer-

den. Bürger, die ihre politische Identität nicht einfach als gegeben ansehen – als 

etwas, das ein für alle Mal durch konstitutionelle Setzung (Gründung einer Repub-

lik) oder die ursprüngliche Besiedlung eines Gebiets (Gründung einer Nation) fest-

gelegt ist –, können gestalterisch auf neue Inklusionsforderungen eingehen. Die 

Herausforderung besteht darin, durch Interaktion und Dialog mit Anderen neue 

Verortungen von Identität zu finden. Taylor spricht diesbezüglich von einem Teilen 

von Identitätsräumen („sharing identity space“).19 Dabei räumt er ein, dass er nichts 

Genaueres darüber sagen kann, wie ein solches Teilen von Identitätsräumen in der 

Praxis aussehen könnte, fügt aber hinzu, dass es an den Bürgern selbst liegt, die 

Details in ihren jeweiligen, sich stets ändernden Kontexten auszuarbeiten. Als abs-

traktes Prinzip weckt diese Idee des Teilens allerdings den Verdacht, dass damit das 

Problem der Inklusion nicht gelöst, sondern nur reformuliert wird. Denn offenbar ist 

damit nichts anderes gemeint, als von Bürgern, deren Identität sich aus traditionellen 

Quellen speist, zu verlangen, sich im Lichte von kultureller und religiöser Vielfalt zu 

ändern. Das Problem mit traditionellen Quellen von Identität besteht aber nun ja 

gerade darin, dass sie sich nicht ändern oder neu verhandeln lassen. Grundsätzlich 

ist also unklar, ob wir durch die Rede vom Teilen von Identitätsräumen irgendetwas 

lernen können, das wir aus dem Nachvollzug der Dynamik demokratischer Exklusi-

onsprozesse nicht sowieso schon wissen. 

Aber vielleicht ist die Entwicklung inklusiverer Formen des sozialen Imaginären 

gar nicht die einige Möglichkeit, mit der Herausforderung demokratischer Solidari-

tät durch die Vielfalt umzugehen. Taylors Diskussion entsprechender Lösungsvor-

schläge dreht sich größtenteils um die Frage gemeinsamer Identifikation. Nimmt 

man an, dass der hohe Bedarf an Solidarität in demokratischen Gesellschaften durch 

die starken Effekte einer geteilten Identität gedeckt werden kann, besteht die Her-

ausforderung letztlich darin, ein politisch wirksames ‚Wir‘ zu finden, das demokrati-

sche Prinzipien verinnerlicht und die verschiedenen ‚Ichs‘, aus denen sich die Bür-

gerschaft zusammensetzt, integrieren kann (darunter ‚Ichs‘, die von partikularen 

kulturellen und religiösen Bindungen geprägt sind). Es ist aber nicht ganz klar, wa-

rum nicht auch die Bindung an demokratische Prinzipien ohne die Identifikation mit 

einer größeren Gemeinschaft eine ausreichende Motivation bieten kann. Tatsächlich 

                                                        
18  Taylor 2011a, S. 138. 

19  Ebd., S. 140. 



190 

kommt Taylor selbst stellenweise einer solchen Position recht nahe, etwa wenn er 

Habermas‘ Idee des Verfassungspatriotismus eine unbestreitbare Attraktivität be-

scheinigt.20 Auch Taylors Überlegungen zu den Bedingungen für einen Konsens 

über Menschenrechte deuten an, dass es hilfreich sein könnte, die Verpflichtung auf 

grundlegende moralische und politische Prinzipien von Freiheit und Gleichheit von 

größer angelegten Konzeptionen der metaphysischen „Quellen“ dieser Prinzipien 

sowie der Identitäten, die mit einem Eintreten für sie einhergehen, zu entkoppeln.21 

Stellenweise spricht Taylor von einer spezifischen „political ethic“, die im Kern auf 

„human rights, non-discrimination and democracy“ fußt.22 In kulturell und religiös 

vielfältigen Gesellschaften der Art, wie sie unseren gegenwärtigen Kontext bilden, 

gibt es ganz unterschiedliche Gründe, sich dieser Ethik zu verschreiben, und ganz 

unterschiedliche Motivationen, entsprechend zu handeln – was zählt, ist aber die 

politische Ethik selbst. 

Damit ist es aber von zentraler Bedeutung, dass die Grundlinien dieser Ethik im 

Alltag der Bürger eine konkrete Form annehmen. Wenn Menschenrechte, Nichtdis-

kriminierung und Selbstregierung nicht nur abstrakte Ideale bleiben sollen, müssen 

sie beim Einzelnen auf ‚Resonanz‘ stoßen und als Bezugspunkte solidarischer Mobi-

lisierung fungieren – kurz: sie müssen auf der Ebene gelebter Erfahrung Wirkung 

entfalten. Anders gesprochen müssen die Bürger diese Ethik nicht nur als moralisch, 

sondern als sittlich verstehen. Taylor hat ausführlich und überzeugend dargelegt, 

welche Rolle eine freie und unbeschränkte Öffentlichkeit dabei spielen kann.23 Die 

Öffentlichkeit ist der Raum, in dem Prozesse der Teilnahme an und des Neuverhan-

delns von Identität stattfinden, die für Taylor die Antwort auf die Herausforderung 

der Vielfalt darstellen. Er lässt keinen Zweifel daran, dass gut funktionierende Öf-

fentlichkeiten unerlässlich sind, und zeigt, dass mit Beeinträchtigungen selbiger 

spezifische Gefährdungen demokratischer Solidarität einhergehen. Wie ich aber 

schon angemerkt habe, ist die Öffentlichkeit nicht der einzige Kontext, in dem sich 

letztere entwickeln oder auch auflösen kann. Insbesondere habe ich gezeigt, dass 

gerade auch die Produktionssphäre einen solchen Kontext darstellt, da Aufeinander-

Angewiesen-Sein und die Notwendigkeit von Zusammenarbeit nirgends so deutlich 

erfahren werden wie hier. Daraus hatte ich geschlossen, dass diese Art von Erfah-

rung als Quelle von Solidarität mindestens genauso wichtig ist wie die gemeinsame 

Identifikation mit einer politischen, kulturellen oder nationalen Gemeinschaft. Ent-

sprechend scheint mir, dass Produktion oder die Erbringung von Dienstleistungen, 

                                                        
20  Vgl. Taylor 2008. 

21  Vgl. Taylor 2009b. 

22  Taylor 2010, S. 104. 

23  Besonders überzeugend ist Taylors Idee der „nested public spheres“ (vgl. Taylor 1995). 



191 

die die ‚politische Ethik‘ von Menschenrechen, Gleichheit, Nicht-Diskriminierung 

und Selbstregierung verkörpern, als Kontexte für demokratische Solidarität genauso 

wichtig sind wie Öffentlichkeiten, die diese Ethik verkörpern bzw. fördern. 

Insgesamt halte ich es für bedauerlich, dass Taylor sich nicht mit der Produkti-

onssphäre als einem Kontext von Solidarität auseinandergesetzt hat, dem der gleiche 

Stellenwert zukommt wie der Öffentlichkeit. Taylors Aktualisierung der Erkenntnis 

des Bürgerhumanismus über die Notwendigkeit von Solidarität für die Demokratie, 

seine Bestimmung der Herausforderungen durch Umverteilung und Vielfalt, wie 

auch seine Vorschläge zum Umgang mit selbigen stellen eine wichtige Bereicherung 

für unser Denken über den Staat dar. Dadurch, dass er sich fast ausschließlich mit 

Öffentlichkeit auseinandersetzt und die Produktionssphäre außer Acht lässt, geraten 

aber einige der zentralen Herausforderungen für die Solidarität in heutigen Demo-

kratien aus dem Blick, und Wege zum Umgang mit diesen Herausforderungen blei-

ben unbeachtet. 

Übersetzung von Andreas Busen 

Literatur 

Boltanski, Luc/Chiapello, Eve, 2003: Der neue Geist des Kapitalismus, Konstanz. 

Dejours, Christophe, 2009: Travail Vivant, Paris. 

Durkheim, Émile, 1977: Über die Teilung der sozialen Arbeit, Frankfurt a.M. 

Honneth, Axel, 2000: Demokratie als reflexive Kooperation. John Dewey und die Demokratietheorie der 

Gegenwart. In: Ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie. Frankfurt 

a.M., S. 282–309. 

Sennett, Richard, 2005: Die Kultur des neuen Kapitalismus, Berlin. 

Smith, Nicholas H./Laitinen, Arto‚ 2009: Taylor on Solidarity. In: Thesis Eleven 99, H.1, S. 48–70. 

Smith, Nicholas H./Deranty, Jean-Philippe (Hrsg.), 2012: New Philosophies of Labour. Work and the 

Social Bond, Leiden. 

Taylor, Charles, 1970: The Patterns of Politics, Toronto. 

Taylor, Charles, 1993: Aneinander vorbei. Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitarismus. 

In: Honneth, Axel (Hrsg.), Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen Grundlagen moder-

ner Gesellschaften, Frankfurt a.M./New York, S. 103–130. 

Taylor, Charles, 1995: Philosophical Arguments, Cambridge, Mass. 

Taylor, Charles, 2000: Einige Überlegungen zur Idee der Solidarität, In: Transit. Europäische Revue 20, 

S. 189–201 (wiederabgedruckt in: Taylor, Charles, 2002: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demo-

kratie?, Frankfurt a.M., S. 51–63). 

Taylor, Charles, 2004: Modern Social Imaginaries, Durham, NC. 

Taylor, Charles, 2008: Constitutional Patriotism. Abrufbar unter: 

http://blogs.ssrc.org/tif/2008/01/12/constitutional-patriotism/, letzter Zugriff am 17. Juli 2014. 

Taylor, Charles, 2009a: Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 2009b: Reply. In: Thesis Eleven 99, S. 93–104. 



192 

Taylor, Charles, 2010: Solidarity in a Pluralist Age. In: IWMpost 104, S. 8. 

Taylor, Charles, 2011a: Democratic Exclusion and its Remedies? In: Ders., 2011: Dilemmas and Connec-

tions. Selected Essays, Cambridge, Mass., S. 124–145. 

Taylor, Charles, 2011b: Conditions for an Unforced Consensus on Human Rights. In: Ders., 2011: Di-

lemmas and Connections. Selected Essays, Cambridge, Mass., S. 105–123. 

Tischner, Józef, 1981: The Spirit of Solidarity, San Francisco. [deutsch: Tischner, Józef, 1982: Ethik der 

Solidarität. Prinzipien einer neuen Hoffnung, Graz/Wien/Köln.] 

Wilkinson, Richard/Pickett, Kate, 2010: The Spirit Level, London. 



193 

Bernd Ladwig 

Rechte ohne Atomismus. 

Charles Taylors hermeneutische Konzeption subjektiver Ansprüche1 

1. Konstitutive Spannungen 

Charles Taylor ist nicht so sehr als Theoretiker von Rechten hervorgetreten als mit 

einer philosophischen Anthropologie.2 Diese bildet die Basis für eine Kritik an 

‚atomistischen‘ politischen Doktrinen. Zu solchen Doktrinen gehört der Glaube an 

einen Primat subjektiver Rechte. Taylor ist als Kritiker des Atomismus zugleich ein 

Kritiker dieser Idee eines Vorrangs der Rechte. Die Ansprüche von Individuen spiel-

ten zwar eine wichtige Rolle im politischen Denken der Modernen wie auch in deren 

politischen Verfassungen und sozialen Praktiken. Doch seien sie kein unproblemati-

scher Ausgangspunkt der normativen Rekonstruktion unserer Überzeugungen und 

Lebensverhältnisse. Sie seien vielmehr selbst erklärungs- und begründungsbedürftig. 

Sie setzten vieles voraus, was die vorherrschenden philosophischen Theorien der 

Rechte eher verdeckt als freigelegt hätten.  

Dabei konzentriert sich Taylor, seiner philosophischen Anthropologie folgend, 

auf die ideellen, kulturellen und politischen Bedingungen, unter denen wir uns über-

haupt erst als Subjekte von Rechten begreifen und betätigen können. Taylor will 

zeigen, dass Rechte nur aus geteilten Wertüberzeugungen heraus verständlich und 

motivational wirksam werden können. Auch bedürften sie, ihres ‚subjektiven‘ Cha-

rakters ungeachtet, der Einbettung in öffentliche Güter. Das wichtigste dieser Güter 

sei eine gelebte Demokratie. Deshalb sollten auch Liberale zumindest in dieser einen 

Hinsicht von ihrer Doktrin abrücken, der Staat müsse in Fragen des guten Lebens 

neutral bleiben. Taylors Liberalismus der Rechte ist ein republikanischer; er ver-

knüpft das Eintreten für Rechte mit der Parteinahme für eine demokratische Form 

von Sittlichkeit.3 Wer Rechte normativ ernstnehmen wolle, könne sich dem kol-

lektiven Ziel der Förderung bürgerschaftlicher Verbundenheit nicht verschließen. 

Wenn das aber so ist, woher rührt dann die Attraktivität atomistischer Doktrinen 

der Rechte? Eine erste Antwort lautet, dass solche Doktrinen gut zur Grundidee 

subjektiver Rechte passen. Diese erlauben uns, nach eigenen Vorstellungen vom 

                                                        
1  Für hilfreiche Hinweise danke ich Ulf Bohmann, Jan Brezger, Daniel Jakob und Andreas Olden-

bourg.  

2  Dazu umfassend Rosa 1998. 

3  Zu diesem Begriff: Wellmer 1993, S. 85. 



194 

Guten zu leben. Folglich können sie nicht konzeptionell von der Wahrheit bestimm-

ter Wertauffassungen abhängen. Sie geben uns sogar Freiräume für unverantwortli-

ches und idiotisches Verhalten. Daher können sie auch nicht geltungslogisch daran 

gebunden sein, dass wir einen vernünftigen oder rationalen Gebrauch von ihnen 

machen.4 Ebenso wenig muss dieser Gebrauch ein moralisch rücksichtsvoller oder 

gemeinwohlorientierter sein. Unsere ganz grundlegenden Rechte können wir nicht 

einmal dadurch verwirken, dass wir die gleichen Rechte anderer verletzen. Sie sind 

unverlierbar. Unverlierbare Rechte sind aber nicht denkbar als bloße Belohnung für 

prosoziales Verhalten. Mehr noch, sie scheinen auf ein solches Verhalten nicht ein-

mal zugeschnitten zu sein. Rechte ermöglichen uns, soziale Beziehungen einzuge-

hen, indem sie uns zugleich gestatten, von allen solchen Beziehungen Abstand zu 

nehmen. Als Menschenrechte kommen sie uns über alle möglichen Mitgliedschaften 

hinweg zu, und sie gehen auch nicht verloren, indem wir noch so viele Mitglied-

schaften aufkündigen. 

Natürlich heißt das nicht umgekehrt, dass unsere Rechte für einen asozialen Ge-

brauch gedacht wären. Sie erlauben uns schließlich auch, mit anderen zusammenzu-

kommen. Aber sie passen offenbar am besten zu Beziehungen, die entweder nei-

gungs- oder interessenbestimmt sind. Beziehungen gemeinschaftlicher oder gesell-

schaftlicher Art gelten nicht als konstitutiv für unsere Rechte; sie gehen umgekehrt 

aus einem freien Rechtsgebrauch erst hervor. Und da Neigungen und Interessen 

wandelbar sind, sind auch die Beziehungen, die wir auf ihrer Grundlage eingehen 

dürfen, nach Maßgabe unseres Fühlens und Wollens wieder auflösbar. Rechte stehen 

darum in Spannung zur Idee verpflichtender Zugehörigkeiten und normativ unauf-

lösbarer Verbindungen.  

Die rechtlich gewährleistete Freiheit ist demnach nicht die positive Freiheit der 

tatsächlichen und einsichtigen Orientierung am Guten. Sie ist nicht die moralische 

Freiheit des nach verallgemeinerbaren Vernunftgrundsätzen gebildeten Willens. Sie 

ist die Freiheit der Willkür, und ihre Grenze findet sie einzig am gleichen Recht auf 

Freiheit der Willkür aller jeweils anderen.5 Davon abgesehen gibt die Freiheit der 

Willkür auch unseren Launen und Idiosynkrasien Raum. Sie entlastet uns vom 

Zwang zur Rechtfertigung. Ebenso garantiert sie, dass wir egozentrisch und egois-

tisch überlegen und handeln dürfen. Sie stellt alle möglichen sozialen Beziehungen 

und Mitgliedschaften unter den Vorbehalt, dass wir sie, wiederum ohne der Allge-

meinheit Gründe zu schulden, bis auf weiteres wollen. 

                                                        
4  Dazu Menke 2009. 

5  Im Sinne der kantischen Formulierung: „Eine jede Handlung ist recht, die oder nach deren Maxime 

die Freiheit der Willkür eines jeden mit jedermanns Freiheit nach einem allgemeinen Gesetze zu-

sammen bestehen kann etc.“ (Kant 1797, S. 337). 



195 

Das hier umrissene Verständnis von Rechten mag verkürzt sein. Aber wer es gänz-

lich ablehnte, dürfte nicht mehr an subjektive Rechte glauben. Das kann auch und 

gerade einen ‚Kommunitaristen‘ wie Taylor nicht kalt lassen. Dieser muss schließ-

lich bestrebt sein, ein möglichst vollständiges Bild von unseren traditionsbestimmten 

Wertüberzeugungen zu gewinnen. Und die Tradition der Aufklärung, die uns prägt, 

hat uns auch die normativen Ideen voraussetzungslos gültiger Ansprüche und ge-

schützter Spielräume der Willkürfreiheit mitgegeben. Die Sprache subjektiver Rech-

te ist, wie Michael Walzer betont hat, ein integraler Teil der für uns konstitutiv be-

deutsamen Traditionen.6 Oder in der für den Kommunitarismus typischen Begriff-

lichkeit: Wir sind situiert in Lebensformen, die gedanklich wie praktisch von Voka-

bularen der Freiwilligkeit, der Privatheit, der individuellen Verwirklichung und der 

Verfolgung subjektiver, selbstgesetzter Zwecke durchzogen sind.  

Solche Vokabulare wiederum, das ist selbst eine komunitaristische Pointe, sind 

nur denkbar als unser gemeinsamer Besitz. Wir können uns als Subjekte mit einem 

Recht auf Entzweiung und Vereinzelung nur verstehen, weil wir mit Blick auf die-

sen Hintergrund an rechtsbezogenen Vorstellungen eben nicht entzweit und verein-

zelt sind. In diesem Sinne können wir demnach nicht fundamental entzweit und 

nicht radikal vereinzelt sein. Wir bewegen uns gedanklich wie praktisch in Horizon-

ten der Bedeutsamkeit, ohne die wir Rechte nicht als Rechte und rechtlich einge-

räumte Optionen nicht als Optionen begreifen könnten.  

Damit aber kommt die kulturkritische Attitüde einer abstrakten Verurteilung un-

serer Rechtskultur als entzweiend, entfremdend und dergleichen für einen reflektier-

ten Kommunitaristen wie Taylor nicht in Betracht. Dessen Kritik kann nur dem 

Nachweis dienen, dass eine konstitutive Spannung die Rechtskultur durchzieht. Sie 

ist als Kultur unser kollektiver Besitz. Sie birgt als Kultur subjektiver Rechte die 

Möglichkeit ihrer Selbstzerstörung durch desintegrativ wirkende Weisen des 

Rechtsgebrauchs. Und dies sind Gebrauchsweisen, die sie selbst sehr weitreichend 

zulassen muss. 

Das Besondere an der Kultur der Rechte besteht im bewussten und gewollten 

Verzicht, ein Verhalten zu erzwingen, das um ihrer eigenen Bestandsvoraussetzun-

gen willen zwingend geboten wäre. In den meisten liberal-demokratischen Staaten 

fällt sogar die politische Teilnahme in das Belieben der einzelnen Bürger. Diese 

haben ein Recht zu wählen, fast nirgendwo aber unterliegen sie auch einer Pflicht 

zur Stimmabgabe. Selbst die gemeinsame Ausgestaltung des Systems der Rechte 

steht damit unter dem rechtlich eingeräumten Vorbehalt, von hinreichend vielen 

Rechtssubjekten auch frei gewollt zu werden. 

                                                        
6  Walzer 1993, S. 169. 



196 

Dieser Eindruck drohender Selbstsubversion hat mit einer Formeigenschaft subjek-

tiver Rechte, jedenfalls in deren positivierter Gestalt, zu tun. Rechte stellen ihren 

Subjekten die Motive des Rechtsgebrauchs frei. Sie erlauben ihnen, von ihren An-

sprüchen einen rein strategischen Gebrauch zu machen. Ein ganz überwiegend stra-

tegischer Rechtsgebrauch durch die große Mehrheit der Rechtsgenossen zerrisse 

aber das Gewebe der Anerkennungsbeziehungen, das eine Rechtskultur trägt. Nicht 

zufällig beklagt darum Taylor einen Stil des politischen Streits, namentlich in den 

Vereinigten Staaten, der vor allem auf gerichtliche Entscheidungen zielt.7  

Streitparteien vor Gericht versteifen sich darauf, gegen andere Parteien Recht zu 

bekommen. Das ist sicher in vielen Einzelfällen auch eine vertretbare Haltung. Es 

kann aber nicht die Haltung sein, aus der heraus wir die Voraussetzungen pflegen, 

unter denen wir je individuell unsere Ansprüche anmelden können. Das Rechtha-

benwollen gegen andere darf folglich nicht die Bereitschaft untergraben, mit eben 

diesen anderen auch gemeinsam für die Infrastrukturen zu streiten, ohne die unsere 

Ansprüche ideell, motivational und institutionell in der Luft hingen. 

Ein Kommunitarismus, der sich als inneres Korrektiv der liberalen Parteinahme 

für Rechte versteht, wird darum politisch auf einen republikanischen Liberalismus 

hinauslaufen. Hier treffen sich Taylor, Walzer8 und andere (sozial-)liberal eingestell-

te Kommunitaristen.9 Taylors spezifischer Beitrag zum Menschenrechtsdenken 

besteht darin, wie er seine politische Parteinahme aus seiner Deutung des modernen 

Selbstverständnisses und dieses wiederum aus seiner philosophischen Anthropologie 

heraus einwickelt. Für Taylor ist die konstitutive Spannung, die unsere Rechtskultur 

durchzieht und zu zerreißen droht, nur eine besondere Ausprägung tiefer liegender 

Spannungen, die das moderne soziale ‚Imaginäre‘10 als Ganzes kennzeichnen. Und 

dieses ist wiederum konstitutiv dafür, dass und wie wir uns als Personen verstehen 

und verwirklichen.  

2. Zwei Wertquellen 

Die Menschenrechte bilden zentrale Bezugspunkte auf einer ‚moralischen Landkar-

te‘, an der wir uns als moderne Subjekte unweigerlich orientieren. Indem wir ein 

menschenrechtliches Vokabular verwenden, bringen wir in stark wertender Weise 

zum Ausdruck, wie wir uns und unsere Beziehungen, zumal im politischen Raum 

                                                        
7  Taylor 2002, S. 133ff. 

8  Walzer 1993. 

9  Für einen Überblick: Ladwig 2009, 14. Vorlesung. 

10  Dazu umfassend: Taylor 2004. 



197 

unserer Zuständigkeit, sehen und verstehen. Das bedeutet erstens, dass menschen-

rechtliche Güter selbst Gegenstände starker Wertungen sind.11 Zweitens ist damit 

gesagt, dass wir die menschenrechtliche Idee im Ganzen aus Horizonten starker 

Wertungen heraus begreifen und begründen müssen.  

Diese Herangehensweise an Rechte ist unvereinbar mit einer prozeduralistischen 

Auffassung, die Fragen des Rechten von solchen des Guten trennen will.12 Taylor 

möchte dagegen ausdrücklich die Wertquellen in Erinnerung rufen, die unsere Men-

schenrechtskultur speisen. Würden sie versiegen, so glaubt er, müssten auch die 

Menschenrechte für uns ihre Verbindlichkeit und Verständlichkeit verlieren. Nur 

weil wir die Menschenrechte im Lichte von Wertideen wahrnehmen, vermögen sie 

uns zu motivieren. Mehr noch, nur in diesem Licht können wir überhaupt verstehen, 

wofür sie selbst gut sind. Nicht erst die bewegende Kraft, bereits die Intelligibilität 

der menschenrechtlichen Idee beruht darauf, dass diese in bestimmten Gütern einen 

Rückhalt findet. Und geraten die Güter in Vergessenheit, so wird die menschen-

rechtliche Idee für uns unzugänglich. 

Um dieser Gefahr zu begegnen, wählt Taylor den Weg einer historischen Verge-

genwärtigung. Sein Ziel ist eine Art affirmativer Genealogie.13 Wie jede genealogi-

sche Unternehmung, so ist auch die taylorsche von der Überzeugung getragen, dass 

wir den Gehalt und die lebenspraktische Bedeutung einer Idee, ob in destruktiver 

oder in konstruktiver Absicht, nur ganz erfassen können, wenn wir auch ihren Wer-

degang kennen. Dieser Werdegang, so will Taylor zeigen, wird uns im Fall der mo-

dernen Identität, zu der die Menschenrechte gehören, zu einer Mehrzahl von Wert-

quellen zurückführen. Die Menschenrechte werden so als Konvergenzpunkte kennt-

lich, an denen verschiedene für uns maßgebliche Traditionsströme zusammenflie-

ßen. Das erklärt, warum so gut wie keiner sie mehr offen in Frage stellt: Die moder-

ne Parteinahme für die Menschenrechte ist überdeterminiert. Das bedeutet indes 

nicht, dass sie zu keinem Streit Anlass gäben. Im Gegenteil, weil die Menschenrech-

te von mehreren Wertideen – oder konstitutiven Gütern – getragen werden, schlagen 

auch die Spannungen, die unter diesen Ideen bestehen, auf die menschenrechtliche 

Ebene durch. Taylors affirmative Genealogie soll uns daher nicht zuletzt mit dieser 

Unvermeidlichkeit von Konflikten vertraut machen – und versöhnen. 

Vor allem zwei Wertquellen sind für das moderne Selbst- und Weltverhältnis und 

damit auch für die Menschenrechte bedeutsam: der aufklärerische Naturalismus und 

                                                        
11  Zu diesem Konzept: Taylor 1992. 

12  Zur Kritik am Prozeduralismus: Taylor 1986. 

13  Diesen Begriff gebraucht Joas 2011, allerdings ohne sich dabei auf Taylor zu beziehen; für diesen 

Hinweis danke ich Ulf Bohmann. 



198 

der romantisch inspirierte Expressivismus.14 Das Subjekt des Naturalismus verhält 

sich eigentümlich desengagiert zur Welt, zu anderen Menschen und sogar zu sich 

selbst. Zwar ist es sehr geschäftig und auch erfolgreich in der Welt unterwegs. Aber 

es fühlt sich in ihr nicht sinnhaft aufgehoben. Vielmehr nimmt es eine objektivie-

rende Einstellung zu ihr ein, um sie instrumentell für seine Zwecke zurichten zu 

können. Es bevorzugt vertragsförmige Sozialbeziehungen, die es nach Maßgabe 

strategischer Vorteilskalküle eingeht. Es konstatiert die eigenen Neigungen wie 

etwas Äußerliches, um sie in eine zweckmäßige Ordnung bestmöglicher Befriedi-

gungschancen bringen zu können.  

Dem entspricht zunächst ein atomistisches Rechtsverständnis, das vor allem auf 

den Schutz von Spielräumen negativer Freiheit zielt: Der vereinzelte Einzelne sieht 

sich im Besitz unveräußerlicher Ansprüche, die ihm erlauben, eine potentiell über-

griffige Welt von sich fernzuhalten. Und ganz generell scheint eine Wahlverwandt-

schaft zu bestehen zwischen der naturalistischen Vorstellung auf sich zurückgewor-

fener egozentrischer Nutzenmaximierer auf der einen Seite und den Formeigen-

schaften subjektiver Rechte auf der anderen: Rechte scheinen wie gemacht für Men-

schen, die die Welt als einen Gelegenheitsraum für ihre rechtfertigungsfreie Vor-

teilssuche auffassen.  

Aber es wäre unfair, den Beitrag des Naturalismus zu unserer Wertschätzung der 

Menschenrechte auf diesen Aspekt zu verengen. Wir verdanken dem Naturalismus, 

etwa in seinen auf René Descartes zurückgehenden Spielarten, auch eine folgenrei-

che Radikalisierung der Erste-Person-Perspektive. Das moderne Subjekt legt größ-

ten Wert auf seine Freiheit zu autonomer Stellungnahme. Es ist stolz darauf, seine 

Welt nach vernünftigen Verfahrensregeln theoretisch begreifen und praktisch gestal-

ten zu können. Es betrachtet die eigene Reflexivität als eine notwendige Durch-

gangsstation für autoritative Geltung, auf theoretischem wie auf praktischem Gebiet. 

Alle Verbindlichkeit steht jetzt unter dem Vorbehalt, dem verständigen Einzelnen 

einleuchten zu können; sie ist also in gewissem Sinne immer selbstauferlegt. Taylor 

erkennt darin einen Wandel hin zur Innerlichkeit: Das neuzeitliche Subjekt sieht sich 

nicht mehr als von außen oder von oben bestimmt an; es versteht sich als selbstbe-

stimmt. Dies trägt zum Verständnis bei, warum uns etwa die Rechte auf Freiheit des 

Gewissens, der Meinung und der Forschung so wichtig sind.  

Taylor hebt noch einen dritten Beitrag des Naturalismus zu unserem menschen-

rechtlichen Selbstverständnis hervor: die Aufwertung des gewöhnlichen Lebens aus 

Arbeit, Konsum und intimen Beziehungen. Der Naturalismus fördert die Einstel-

lung, dass unsere alltäglichen Betätigungen anerkennenswert seien und unsere Nei-

                                                        
14  Zum folgenden umfassend: Taylor 1989; vgl. auch Taylor 2002a. 



199 

gungen Beachtung und Befriedigung verdienten. Dies gibt dem bloßen menschli-

chen Leben gegenüber einem Dasein im Dienst höherer Zwecke eine eigene Digni-

tät. Und es erweitert das Verständnis von einem guten Leben in profane Lebensbe-

lange hinein.  

Für die Menschenrechte ist dies zweifach bedeutsam. Zum einen impliziert die 

Aufwertung des gewöhnlichen Lebens eine gewisse Egalisierung und Universalisie-

rung: Anders als die alltäglichen Lebensgüter schienen ja die höheren nicht allen, 

und nicht allen gleichermaßen, zugänglich zu sein. Das wird etwa deutlich, wenn 

wir die protestantische Wertschätzung von Ehe und Beruf mit einem aristotelischen 

Adels- und Kriegerethos vergleichen. Zum anderen macht uns die Bejahung des 

normalen Lebens empfindsamer für leibliche und seelische Leidensmöglichkeiten. 

Die Bereitschaft, Schmerz und Versagung im Namen vorgeblich größerer Güter 

hinzunehmen, nimmt ab. Die Aufwertung des Gewöhnlichen kommt somit formal 

wie substantiell gesehen unserem menschenrechtlichen Denken und Fühlen entge-

gen. Und wiederum schützen die Menschenrechte umgekehrt auch die Güter, die mit 

dieser Aufwertung ans Licht treten oder an Gewicht gewinnen. 

Allein schon mit Blick auf den naturalistischen Strang unseres Selbstverständnis-

ses ist unser – wenigstens verbales – Engagement für die Menschenrechte demnach 

als überdeterminiert erkennbar. Aber der Naturalismus hat auch als solcher Kritik 

erfahren; und diese wiederum hat eigene Spielarten der Stärkung der menschen-

rechtlichen Idee hervorgebracht. Taylor fasst die wichtigsten antinaturalistischen 

Einwände unter dem Label ‚expressivistische Wende‘ zusammen. Hier soll wiede-

rum nur der menschenrechtlich folgenreiche Grundgedanke interessieren. Er besteht 

darin, dass der Expressivismus dem individuellen Subjekt eine Reichhaltigkeit und 

Tiefe zuspricht, die auch unser Verständnis der Hinsichten menschenrechtlicher 

Achtung und Rücksicht bereichert.  

Bereits der Naturalismus hatte die Eigenständigkeit, Verantwortlichkeit und pro-

fane Würdigkeit des individuellen Menschen betont. Aber er hatte sich von diesem 

Subjekt ein eher blasses und flaches Bild gemacht. Bei Descartes ist das punktför-

mige Subjekt von der Welt der ausgedehnten Dinge, bei Kant ist das intelligible Ich 

von den eigenen Neigungen getrennt. Dies hat romantische Autoren dazu bewogen, 

das Subjekt als Ganzes in die Welt wieder einzubetten und ihm so auch neuen Ge-

halt und Tiefgang zu geben.  

Taylor sieht darin vor allem eine Vertiefung des Motivs der Innerlichkeit. Der 

einzelne Mensch soll sich selbst verwirklichen können, indem er seinen Wesenskräf-

ten einen möglichst unverfälschten Ausdruck verleiht. Eine oft damit verbundene 

Vorstellung lautet, er müsse deshalb in ein Verhältnis gegenseitiger Ansprache und 

Entsprechung zu seiner Mitwelt oder sogar zur äußeren Natur eintreten. Das aber ist 

in der (post-)romantischen Tradition kein unumstrittener Gedanke. Die Natur könnte 

ja auch ein Abgrund von Zwang und Chaos sein (Schopenhauer; Baudelaire); das 

öffentliche Leben könnte den Einzelnen auch von seiner ‚Eigentlichkeit‘ ablenken. 



200 

Man mag daher wiederum ein Moment der Desengagiertheit, der ironischen Reser-

ve, des Rückzugs und Sichsammelns für unabdingbar halten, was das moderne Prin-

zip der Individualität weiter stärken würde. Ebenso mag man das Spielerische dem 

Authentischen vorziehen; Foucault war bekanntlich der Ansicht, das Ideal wahrhaf-

tigen Selbstseins sei eine Falle und wir sollten alles tun, uns von fixen Identitätsvor-

stellungen frei zu machen.15  

Die Idee der Selbstverwirklichung weist daher in zwei verschiedene Richtungen: 

Die eine zielt eher auf Entdeckung und angemessenen Ausdruck, die andere eher auf 

Erfindung und spielerischen Umgang mit Grenzen. Wichtig ist aber eine Gemein-

samkeit: Beide stützen den menschenrechtlichen Gedanken der Schutzwürdigkeit 

von Räumen freier individueller Entfaltung. Und der expressivistische Grundwert 

der Selbstverwirklichung bringt klarer als sein naturalistischer Konterpart die Le-

bensgüter ans Licht, um derentwillen wir unsere Individualität und Innerlichkeit 

wertschätzen. 

Taylor selbst schlägt sich auf die Seite des romantisch inspirierten Ideals der Au-

thentizität. Er deutet dieses im Sinne einer Verwirklichungskonzeption der Freiheit. 

Der Einzelne muss demnach auf eine bestimmte Weise leben, um wahrhaft frei zu 

sein: frei nicht allein von äußeren Hindernissen, sondern auch von inneren Zwängen 

und Illusionen.16 Die alternative Konzeption der spielerischen Selbstgestaltung sei 

unstimmig. Sie gebe nicht zu verstehen, warum uns manches im Leben so wichtig 

ist, dass wir darüber keinen Irrtum dulden. Bereits der Begriff des Irrtums wäre 

unverständlich, wenn die Wahrheit nur eine Funktion der Kräfteverhältnisse wäre 

und uns als einziges Gegenbild die spielerische Selbstgestaltung bliebe.17 Ein Irrtum 

ist nur über etwas möglich, das sich meiner freien Verfügung entzieht: das mich 

theoretisch oder praktisch bindet, ob ich dies wahrhaben will oder nicht. 

Taylor schreibt darum in seinem Aufsatz Atomismus, für eine selbstbewusste Per-

son müsse diejenige Freiheit maßgeblich sein, „durch die die Menschen fähig sind, 

Alternativen zu sehen und zu einer Definition dessen zu kommen, was sie wirklich 

wollen, wie auch zu erkennen, woran sie sich gebunden führen sollen, und was ihre 

Treue und Ergebenheit verlangt“.
18

 Dazu gehöre, dass man sich mehr als einen Le-

bensweg vorstellen könne und auch nicht durch Angst oder Ressentiment daran 

gehindert werde, relevante Alternativen wahrzunehmen. Und dies müsse für die 

wesentlichen Lebensbelange, für die wichtigsten Bindungen und Verpflichtungen 

gelten, die man eingehe. Wer aber äußerlich und innerlich frei ist für eine ernsthafte 

                                                        
15  Etwa: Foucault 1986. 

16  Dazu Taylor 1992a. 

17  Siehe dazu Taylors Foucault-Kritik: Taylor 1992b.  

18  Taylor 1995, S. 96. 



201 

und folgenreiche Prüfung relevanter Alternativen, der hat nicht bloß die Möglichkeit, 

autonom zu entscheiden; er führt sein Leben im Modus der Autonomie.19 Das ist der 

eine Grund, warum Taylor von einer Verwirklichungskonzeption der Freiheit, im 

Unterschied zu einer bloßen Möglichkeitskonzeption spricht: Wer nur Möglichkei-

ten hätte, hätte nicht einmal Möglichkeiten, weil er nicht innerlich frei wäre, sie zu 

realisieren.  

Der andere Grund ist, dass die Autonomie des Einzelnen nur in einer Gesellschaft 

möglich ist, die die Freiheit schon verkörpert. Sie muss in der Sprache und in den 

Institutionen des öffentlichen Lebens zur Geltung gelangen. Sie muss uns bedeu-

tungsvolle Optionen bieten, zwischen denen wir sinnvoll wählen können. Die Aus-

sichten der Selbstbestimmung für den Einzelnen steigen mit dem Stellenwert, den 

die Freiheit in seiner sozialen Welt besitzt. Eine solche freiheitsfreundliche Welt ist 

ein genuin gemeinschaftliches Gut: Vorzüge wie eine tolerante Öffentlichkeit und 

eine große Zahl an wertvollen Optionen lassen sich nicht in Teile zerlegen und den 

Individuen zum privaten Gebrauch übergeben.20  

Und auch die Verantwortung für eine solche Welt ist irreduzibel gemeinschaft-

lich. Da die Institutionen und die Kultur der Gesellschaft für die Freiheit der Indivi-

duen (mit-)konstitutiv sind, müssen diese um ihrer Selbstbestimmung willen auch 

ein aktives Interesse an der politischen Gestaltung ihres Gemeinwesens nehmen. Mit 

dieser Überzeugung geht Taylor von der ‚Ontologie‘ zur ‚Parteinahme‘ über:21 Da 

die individuelle Freiheit auf kollektiven Vokabularen und Wertschätzungen fußt (so 

die ontologische These), sollten wir eine republikanische Konzeption demokrati-

scher Politik wählen (so die politische Parteinahme). Ein solcher Schluss von einem 

Konstitutionsverhältnis zu einer politischen Leitvorstellung ist zwar nicht logisch 

zwingend, aber doch rational motiviert. Taylors Betrachtungen zu den Daseinsbe-

dingungen von Freiheiten und Rechten können nicht direkt zeigen, dass eine repub-

likanische Konzeption freiheitlicher Rechtsverwirklichung die richtige ist. Doch sie 

sollen verdeutlichen, wie schwer die Argumentationslast für einen ‚Atomismus‘ 

wiegt, der die republikanische Auffassung zurückweisen will.  

3. Individuelle Rechte und kollektive Ziele  

Für Taylor beginnen die Probleme des Atomismus schon damit, dass dieser nicht 

verständlich machen kann, warum uns unsere Rechte überhaupt wichtig sind. Denn 

                                                        
19  Dazu auch: Ladwig 2000, S. 37; Ladwig 2007. 

20  Vgl. Raz 1986; v.a. S. 202-209; ähnlich auch Taylor 1995a. 

21  Zu dieser Unterscheidung: Taylor 1993a. 



202 

bereits um dies zu begreifen, müssten wir den Anspruch fallen lassen, in Fragen des 

guten Lebens neutral zu bleiben. Rechte beziehen sich auf Güter, zu deren Schutz 

und Förderung sie da sind; und diese Güter müssen unsere Wertschätzung verdie-

nen, wir können sie nicht einfach für wertvoll erklären. Mit einem radikalen Subjek-

tivismus in Fragen des Guten verlören wir den Hintergrund, vor dem unser Eintreten 

für Rechte erst wohlmotiviert wirkt. 

Taylor nennt als ein Beispiel die liberale Wertschätzung der (persönlichen und 

auch politischen) Wahl.22 Wahlen müssen für uns eine Bedeutung besitzen; wir 

müssen gehaltvolle Alternativen haben, aus denen hervorgeht, warum unsere Ent-

scheidungsfreiheit ein wichtiges Gut ist. Und dabei kann jedenfalls nicht die ganze 

Antwort lauten, dass wir eben Wert darauf legten, wahlberechtigt zu sein. Oder 

zumindest würde diese Antwort auf einen weiteren Wert verweisen, der keine Funk-

tion unserer Wahlfreiheit selbst sein kann. Dieser Wert besteht in einer besonderen 

Anerkennung: Durch die sozial gesicherte Wahlfreiheit bringen wir normalerweise 

zum Ausdruck, dass wir jemanden in der relevanten Hinsicht für mündig halten. Ein 

Subjekt rechtlich garantierter Grundfreiheiten – der Berufswahl, der Partnerwahl, 

der Wahl des Wohnorts und so weiter – genießt diese Anerkennung in generalisier-

ter Form.23  

So lässt sich auch der Eindruck entkräften, die Wertschätzung der Willkürfreiheit 

als solcher sei widersinnig: Wie könnten gute Gründe für die Freiheit sprechen, 

grundlos zu wählen?24 Darauf kann man jetzt, und wohl in Taylors Sinne, antworten: 

Wir schätzen die Freiheit, entscheiden zu können, ohne uns vor anderen rechtferti-

gen zu müssen, weil uns damit das Zutrauen entgegengebracht wird, dass wir schon 

unsere Gründe haben werden. Dieses Zutrauen beruht nicht auf dem – in der Tat 

unsinnigen – Gedanken, dass jemand strikt private Gründe haben könnte, die andere 

nicht einmal im Prinzip bezweifeln könnten. Gemeint ist vielmehr, dass wir nicht 

vor jeder Wahl unter Beweis stellen müssen, dass wir dazu in der Lage sind, unsere 

Entscheidung zu rechtfertigen, weil die anderen uns dieses Vermögen ganz allge-

mein unterstellen.  

Wenn aber die Wertschätzung der Wahlfreiheit auf ein solches Vermögen wohl-

begründeten Wählens Bezug nimmt, so verweist sie noch in einem weiteren Sinne 

auf die kollektiven und auch politischen Voraussetzungen persönlicher Selbstbe-

stimmung. Denn die Fähigkeit, wohlbegründet zu wählen, sich also im Überlegen 

und Handeln von guten rechtfertigenden Gründen bestimmen zu lassen, ist bei kei-

nem Menschen von Natur aus vorhanden. Sie ist in ihm zunächst nur als Potential 

                                                        
22  Taylor 1995, S. 86. 

23  Vgl. Ladwig 2000, S. 39. 

24  Diese Frage stellt der Sache nach: Menke 2009. 



203 

angelegt. Dieses bedarf der sozialen Förderung, um zur tatsächlichen Fähigkeit zu 

werden. Zu den fördernden Bedingungen gehören etwa ein gutes Bildungswesen 

und eine reflexionsfreundliche politische Kultur. Auch die Wissenschaften und 

Künste tragen zu einer solchen Kultur bei, so dass auch sie wenigstens indirekt für 

ein gelebtes System der Rechte bedeutsam sind.25 

Wir sind somit wiederum bei dem für Taylor entscheidenden Punkt angelangt: 

Rechte beziehen sich auf Güter, die sowohl auf gemeinschaftliche Wertungsmuster 

verweisen als auch gemeinschaftlicher Förderung und Pflege bedürfen. Dann aber 

wirkte es wiederum unstimmig, wollte man sich als Rechtssubjekt grundsätzlich 

gegen das Gemeinwesen stellen, dem die eigenen Rechte überhaupt erst ihre Le-

bensbedeutsamkeit verdanken, weil es die Güter hervorbringt, zu deren Schutz die 

Rechte da sind. Taylor will damit sicher nicht sagen, dass wir dem eigenen Ge-

meinwesen eine kritiklose Dankbarkeit schuldeten. Wir bringen unsere Wertschät-

zung des eigenen Gemeinwesens ja vor allem dadurch zum Ausdruck, dass wir 

streitbar für seine Verbesserung eintreten. Aber eben dieses Engagement dürfe das 

Gemeinwesen, dürften unsere Mitbürger von uns auch erwarten. Die Reflexion auf 

unsere Rechte sollte uns zu der Einsicht führen, dass das Gemeinwesen, das für 

wichtige Rechtsgüter, wie die Freiheit zu wählen, konstitutiv ist, einen Anspruch auf 

unsere wie immer kritische Loyalität hat. Wir schulden ihm eine gewisse Bereit-

schaft zur Mitwirkung an der Gesetzgebung, durch die wir das Gütergefüge fortbil-

den, an dem unsere Rechte ausgerichtet sind.26 

Zusammengefasst sieht Taylors Argument gegen den Atomismus also so aus: 

 

1.  Rechte beziehen sich auf Güter, die unsere gemeinsame Wertschätzung verdie-

nen. 

2.  Zu diesen Gütern gehören Fähigkeiten wie das Vermögen, verständig zwischen 

relevanten Alternativen zu wählen. 

3.  Folglich verdienen auch solche Fähigkeiten unsere gemeinsame Wertschätzung.  

4.  Die Fähigkeiten sind nicht von Natur aus vorhanden, sie bedürfen der Bildung. 

5.  Eine solche Bildung ist wiederum nur als gemeinschaftliche und politische Leis-

tung möglich. 

6.  Wir haben daher Verpflichtungen zur Mitwirkung in und an dem Gemeinwesen, 

das die Ausbildung unserer Fähigkeiten ermöglicht. 

                                                        
25  Taylor 1995, S. 96ff. 

26  Taylor 1995, S. 99ff. 



204 

Wiederum gelangt Taylor auf dem Wege einer ‚ontologischen‘ Überlegung – für 

einige rechtlich relevante Fähigkeiten sind soziale Leistungen konstitutiv – zu einer 

Parteinahme – wir schulden dem Gemeinwesen unsere tätige Loyalität. Allerdings 

ist nicht klar, ob ihm zum Zeitpunkt der Abfassung seines Atomismus-Aufsatzes (der 

zuerst 1979 erschien) die Wichtigkeit der Unterscheidung zwischen Ontologie und 

Parteinahme bereits bewusst war. Zumindest explizit spielt sie in diesem Aufsatz 

noch keine Rolle; Taylor hat sie erst Ende der achtziger Jahre, in einer Stellungnah-

me zur sogenannten Kommunitarismus-Debatte, ausdrücklich eingeführt.27 Das mag 

manche missverständliche Formulierung in dem früheren Aufsatz erklären, etwa 

wenn Taylor schreibt: „Der Atomismus ist eine Ansicht über die menschliche Natur 

und die Condition humaine, die (neben anderem) eine Doktrin vom Primat der 

Rechte plausibel macht; oder, um es negativ zu sagen, der Atomismus ist eine Auf-

fassung, ohne die diese Doktrin derart fragwürdig wird, daß sie praktisch unhaltbar 

ist“.28  

Man könnte dies so deuten, dass umgekehrt für Taylor das Gemeinwesen zuerst 

kommt und unsere Rechte unter der Bedingung unserer Bereitschaft zur Mitwirkung 

stünden. Das würde aber zum begrifflichen Merkmal der Unbedingtheit zumindest 

der Menschenrechte nicht passen. Und man kann ja die Doktrin vom Primat der 

Rechte genau so verstehen, dass sie dieses Merkmal der Unbedingtheit hervorhebt. 

Unsere basalen Rechte gehen dem Gemeinwesen insofern voraus, als wir sie erstens 

unabhängig davon haben, ob dieses sie faktisch verwirklicht, und zweitens auch 

unabhängig davon, ob wir dem Gemeinwesen für ihre Gewährleistung etwas zu-

rückgeben. Der Staat muss den menschenrechtlichen Status selbst noch seiner er-

klärten Feinde respektieren. Erst die Unterscheidung zwischen Fragen der Ontologie 

und solchen der Parteinahme macht klar, dass hier vom Primat der Rechte im zwei-

ten, genuin normativen Sinn die Rede ist.  

Taylors Kritik an der Doktrin vom Vorrang der Rechte sollten wir dagegen so 

verstehen, dass diese ontologisch gesehen nicht zuerst kommen können. Und wir 

sollten aus dieser Kritik nicht vorschnell den Schluss ziehen, Taylor nehme normativ 

gegen die Unbedingtheit der Menschenrechte Partei. Plausibler kommt mir die Deu-

tung vor, er wolle auf jene konstitutive Spannung hinweisen, von der eingangs die 

Rede war: Das System der Rechte bedarf unserer verantwortlichen Mitwirkung, zu 

der wir moralisch gesehen auch verpflichtet sind; und doch dürfen wir, weil es sich 

eben um ein System von Rechten handelt, zu dieser Mitwirkung nur in engen Gren-

                                                        
27  Taylor 1993a. 

28  Taylor 1995, S. 75. 



205 

zen gezwungen werden. Der Staat darf uns zum Beispiel dazu zwingen, Steuern zu 

zahlen, aber er darf uns nicht gewaltsam an der Auswanderung hindern.  

Macht demnach mit Blick auf die Legitimation staatlichen Zwangsgebrauchs der 

taylorsche Begründungsweg gar keinen Unterschied zu einer atomistischen Doktrin 

der Rechte? Das wäre wiederum vorschnell. Taylor kann ja zumindest zeigen, dass 

zum Ernstnehmen von Rechten auch das Verfolgen kollektiver Ziele gehört. Selbst 

noch die steuerfinanzierte Stützung etwa von Theatern und Symphonieorchestern 

könnte indirekt für unsere Rechte bedeutsam sein, indem sie zur Pflege der kulturel-

len Bedingungen beiträgt, die unseren Rechten Rückhalt geben. Das wäre sicher ein 

nur mittelbarer Grund für die Rechtfertigung staatlichen Zwanges. Aber er trüge 

doch dazu bei, das schiefe Bild einer abstrakten Entgegensetzung von subjektiven 

Rechten und kollektiven Zielen zu korrigieren. 

Taylor hat ausdrücklich in der Multikulturalismus-Debatte für einen Liberalismus 

plädiert, der subjektive Rechte und kollektive Ziele als miteinander vereinbar be-

trachtet.29 Sein Beispiel bezog sich auf den asymmetrischen Föderalismus in Kana-

da: Die Sondergesetzgebung Quebecs sollte als ein Versuch verstanden werden, die 

‚distinkte Gemeinschaft‘ der französischsprachigen Kanadier zu verewigen. Für 

einen Liberalismus, der abstrakt auf staatlicher Neutralität und Gleichbehandlung 

beharre, sei dies unannehmbar. Ein differenzfreundlicher Liberalismus könne hinge-

gen erkennen, dass manche Kulturen intrinsisch wertvoll seien und deshalb auch 

staatliche Förderung verdienten.  

Das Problem in diesem speziellen Fall ist ein zweifaches. Erstens wird hier ein 

kollektives Ziel ohne Rücksicht auf die Minderheiten innerhalb Quebecs formuliert. 

Zweitens soll dieses Ziel eine ungleiche Behandlung, durchaus auch zu Lasten der 

frankophonen ‚Binnenmehrheit‘, legitimieren – so dürfen frankophone, anders als 

englischstämmige Quebecer ihre Kinder nicht auf englischsprachige Schulen schi-

cken. Taylor verteidigt gleichwohl die Politik Quebecs. Diese betreffe nur Vor- und 

Sonderrechte, die aus sehr triftigen politischen Gründen, zu denen er augenschein-

lich das Ziel der Verewigung einer frankophonen Gemeinschaft zählt, beschnitten 

werden dürften. Regelrecht illiberal wäre erst eine Politik, die sich an elementaren 

Freiheiten vergriffe.30 Aber damit nimmt Taylor nicht ernst genug, dass alle Bürger 

Quebecs das gleiche Recht haben müssen, an der Definition ihrer Gemeinschaft 

mitzuwirken. Die Gemeinschaft wäre andernfalls nicht wahrhaft inklusiv, und Min-

derheiten könnten sich zu Recht symbolisch zurückgesetzt sehen. Zudem unter-

                                                        
29  Taylor 1993. 

30  Taylor 1993, S. 53. 



206 

schätzt er, wie zentral bedeutsam das Diskriminierungsverbot, auch mit Blick auf 

die Freiheit der Schulwahl, für eine liberale Rechtsordnung ist.31  

Wir sollten daher unterscheiden zwischen Taylors allgemeiner These und deren 

Anwendung auf den Sonderfall Quebec. Auch wenn Taylors Verteidigung der Ver-

suche, die frankophone Gemeinschaft in Quebec zu verewigen, verfehlt ist, kann 

man doch seine allgemeine These teilen: Wir können subjektive Rechte nicht ernst-

nehmen, ohne auch kollektive Ziele zu verfolgen. Und diese These hat Konsequen-

zen dafür, was wir politisch als Beitrag zu einer menschenrechtlichen Kultur be-

trachten. Sie gibt uns etwa gute Argumente an die Hand, warum wir staatliche Schu-

len gegen Privatschulen stärken oder am öffentlich-rechtlichen Rundfunk festhalten 

sollten – den Heroismus der Idealisierungen, der nötig ist, um beide Einrichtungen 

gegen ihre heutigen Erscheinungen in Schutz zu nehmen, immer zugestanden.  

4. Eine globale Übereinstimmung? 

Die bisherige Diskussion mag den Eindruck erweckt haben, ich hätte gar nicht von 

Menschenrechten gesprochen, sondern nur von jenen Bürgerrechten, die wir aus 

einer abendländischen Tradition heraus zu schätzen gelernt haben. Das ist insofern 

kein Zufall, als Taylor selbst betont hat, wie besonders der geistige Werdegang ist, 

der in unserem Selbstverständnis als Rechtsubjekte zum Ausdruck gelangt. Taylors 

Hermeneutik scheint einen Partikularismus zu stützen, der Zweifel an der Generali-

sierbarkeit unserer Überzeugungen und Empfindungen weckt. Das aber wirft die 

Frage auf, ob sich die rechtlichen Errungenschaften, die wir wertschätzen, auch 

global verbindlich begründen lassen. Und erst mit einer Begründung, die wirklich 

allen Menschenkindern, ungeachtet ihrer kulturellen Herkunft, einleuchten könnte, 

hätten wir dem universalistischen Geltungsanspruch der menschenrechtlichen Idee 

Genüge getan.  

Das muss man nicht so verstehen, wie es heute in der angloamerikanischen politi-

schen Philosophie von vielen verstanden wird: dass nur solche Normen genuin men-

schenrechtliche sind, die uns auch Gründe für Eingriffe in andere Staaten geben.32 

Diese Sichtweise trennt die Menschenrechte auf künstliche Weise von den Bürger-

rechten. Ihre Anhänger ignorieren, dass die menschenrechtliche Idee zunächst vor 

allem als universalistische Legitimationsgrundlage lokaler Gewalten gedacht gewe-

sen war. Auch heute noch ist ein wesentlicher Ort der Erhebung menschenrechtli-

                                                        
31  Zur Kritik an Taylors Verteidigung der Politik Quebecs ausführlich: Forst 1994, S. 127ff.; Rosa 

1998, S. 477-484. 

32  So vor allem: Rawls 2002. Ähnlich Beitz 2009; Raz 2010. 



207 

cher Ansprüche der jeweilige nationale Staat, ob in Russland gegen die Diskriminie-

rung Homosexueller, in der Türkei gegen exzessive Polizeigewalt oder in Deutsch-

land gegen die Abschiebung Schutzsuchender in Folterländer. 

An solchen Kämpfen nehmen gewiss auch Menschen Anteil, die nicht als Mit-

bürger direkt von ihnen betroffen sind. Manche ergreifen in ihnen Partei, indem sie 

etwa Nachrichten verbreiten oder Geld überweisen. Das zeigt, dass menschenrecht-

liche Ansprüche uns grenzüberschreitend beschäftigen (sollten). Wir betrachten sie 

nicht als innere Angelegenheiten von Staaten, die keinen Außenstehenden etwas 

angingen. Aber ebenso sicher ist die Vorstellung verfehlt, wir würden nur solche 

Ansprüche als menschenrechtlich begründet ansehen, deren Verletzung in unseren 

Augen gewaltsame Sanktionen, bis hin zu humanitären Interventionen, legitimierte.  

Die erfolgreiche Rechtfertigung souveränitätserheblicher Eingriffe ist nur ein 

Grenzfall des Umstands, dass die Menschenrechte immer auch alle Menschen welt-

weit betreffen. Und von diesem Grenzfall her fällt keineswegs Licht auf das Gel-

tungsgebiet der Menschenrechte im Ganzen. Andernfalls dürften wir unter „Men-

schenrechten“ nur mehr jene schlechthin basalen Normen verstehen, die zum zwin-

genden Völkerrecht zählen: Verbot von Sklaverei und Völkermord, von Verbrechen 

gegen die Menschlichkeit und dergleichen. Das wäre jedenfalls mit Blick auf den 

Sachumfang der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte von 1948 und der 

beiden Menschenrechtspakte von 1966 radikal revisionär.  

Man könnte sagen, Normen des zwingenden Völkerrechts seien Treffpunkte fes-

ter moralischer Überzeugungen auch unabhängig davon, wie die besonderen Be-

gründungen für sie im Einzelnen aussehen. Und man mag darin sogar einen Vorteil 

erblicken: Wenn alle Menschen guten Willens weltweit übereinkommen, bestimmte 

Verbrechen keinesfalls hinzunehmen, so ist dieser Konsens ungleich wichtiger als 

die mögliche Wahrheitsfähigkeit des einen oder anderen Begründungsweges. Eben 

weil die Normen so bedeutsam sind, sollten wir unser eitles Beharren auf Wahrheit 

oder bestmögliche Begründung zu ihren Gunsten zurückstellen. 

Einmal angenommen, die Normen des zwingenden Völkerrechts bezeichneten 

wirklich einen Treffpunkt global geteilter, wenn auch je eigens begründeter Über-

zeugungen: Wie viele weitere Normen lassen sich auf diesem Weg als global ver-

bindlich begründen oder auch nur beglaubigen? Gelingt dies auch für Normen, die 

weniger gegen absolute Übel als gegen Diskriminierungen und gegen Beschneidun-

gen der persönlichen Selbstbestimmung und politischen Autonomie gerichtet sind? 

Wie steht es um die Rechte Schwuler, sich öffentlich nicht verleugnen und verste-

cken zu müssen, von Frauen, einen Führerschein machen und ein Studium aufneh-

men zu dürfen, von Anders- oder Nichtgläubigen, Ämter im Staat bekleiden zu kön-

nen, von Menschen mit Behinderung, gewöhnliche Grundschulen zu besuchen? Wie 

um das Verbot von Körperstrafen wie Hinrichtung, Handabhacken, Steinigen? Oder 

sind dies in Wahrheit gar keine Menschenrechte, sofern sie in einem übergreifenden 

Konsens auf Weltebene keinen Platz finden?  



208 

Probleme dieser Art beschäftigen Taylor in seinem Aufsatz Conditions of an Un-

forced Consensus on Human Rights.33 Er übernimmt dazu von Vordenkern wie 

Jacques Maritain34 und John Rawls35 die Unterscheidung zwischen einer moralisch 

motivierten Zustimmung zu erzwingbaren Normen auf der einen Seite und der di-

vergierenden Rechtfertigung dieser Normen auf der anderen. Und er fügt noch hin-

zu, dass wir auch uneins sein mögen über die beste Art und Weise, die Normen, 

etwa im positiven Recht, zu implementieren. So könnte ein nichtwestlicher Staat 

menschenrechtliche Grundgüter gewährleisten, auch ohne seinen Bürgern individu-

elle Klagewege zu eröffnen. Taylor sieht im individualistischen Legalismus des 

Westens, wie auch in dessen Arroganz in Fragen der Fundierung, ein Haupthinder-

nis für die faktische Universalisierung der menschenrechtlichen Idee. Wir sollten 

diese Idee darum so reformulieren, dass die Wichtigkeit der Normen selbst und ihrer 

effektiven Geltung nicht von den besonderen Traditionen unserer Begründungs- und 

Umsetzungsversuche verdeckt wird.  

Nun ist ein übergreifender Konsens nicht das gleiche wie eine faktische Überein-

stimmung. Es könnte ja ein reiner Zufall sein, dass ganz verschiedene Moralgemein-

schaften die gleichen Normen gutheißen. Ohnehin wird eine solche Schnittmenge 

mit Blick auf beinahe alle rechtlich kodifizierten Listen von Menschenrechten zu 

klein sein. Entscheidend können daher nicht Momentaufnahmen von Kulturen sein, 

sondern allenfalls deren menschenrechtliche Entwicklungsmöglichkeiten.  

Auch Taylor betont die Wichtigkeit intrakulturellen Lernens. Er wählt das Bei-

spiel reformerischer Bestrebungen im thailändischen Buddhismus: Deren Anhänger 

verknüpften auf eine von westlichen Vorstellungen verschiedene Weise die Wer-

tideen der individuellen Verantwortung (für die je eigene Erleuchtung) und der Ge-

waltlosigkeit. Dadurch fänden sie einen eigenen Zugang zu Demokratie und Men-

schenrechten. Dieser habe den zusätzlichen Vorzug, auch Motive für ein ökologi-

sches Engagement zu liefern, das mit dem demokratischen und menschenrechtlichen 

innerlich zusammenhänge: „Human rights don’t stand out, as they often do in the 

west, as a claim of their own, independent from the rest of our moral commitments, 

even sometimes in potential conflict with them“.
36

  

Taylor macht damit einen Ansatzpunkt sichtbar, an dem intrakulturelles in inter-

kulturelles Lernen übergehen könnte. Doch auch wo solche Bewegungen und Be-

strebungen noch fehlen, sollten wir uns offen halten für die Möglichkeit anderer 

Kulturen, eigene Wege zu einem menschenrechtlichen Selbstverständnis zu finden. 

                                                        
33  Taylor 1999. 

34  Maritain 1949, S. 10f. 

35  Rawls 1994. 

36  Taylor 1999, S. 134. 



209 

Wir sollten ihnen in einer Haltung der kommunikativen Offenheit begegnen. Im 

Erfolgsfall läuft diese auf eine menschenrechtlich vorteilhafte „Verschmelzung der 

Horizonte“ (Hans-Georg Gadamer) hinaus. Zur Möglichkeit des Lernens in Kulturen 

kommt die Möglichkeit bevormundungsfreier Dialoge zwischen Kulturen. 

Ein zwangloser Konsens in Menschenrechtsfragen darf also Taylor zufolge nicht 

statisch verstanden werden. Er wäre sonst mit Blick auf den faktischen Stand der 

Anerkennung menschenrechtlicher Ideen viel zu bescheiden. Aber auch das Modell 

des übergreifenden Konsenses besitzt empirische Anteile. Wie viel Raum lassen 

diese Anteile für eine Kritik, die mehr wäre als der Versuch, stimmig und umfassend 

zu verstehen, was der andere meint und möchte? Das könnte ja unzureichend sein: 

Nichts garantiert, dass die beste Auslegung einer Tradition deren Vereinbarkeit mit 

den Menschenrechten bezeugt. Schließlich ist keiner Tradition die Idee ‚angebore-

ner‘ Rechte freier und gleicher Menschen in die Wiege gelegt worden; und zum 

Fundus wohl aller Traditionen gehören grausame und autoritäre Elemente. Wo sol-

che Elemente noch die Oberhand haben, ergeht aus den Menschenrechten die Auf-

forderung zur Veränderung. In den Worten Rainer Forsts:  

Steinigung oder Folter sind nicht erst dann moralisch falsch, wenn wir zeigen können, dass 

der Koran oder die Bibel sie nicht anordnen oder ablehnen; sie sind unzulässig, wo Men-
schen einander als Freie und Gleiche respektieren. […] Dass Menschenrechte mit religiö-
sen Überzeugungen vereinbar sein sollten, ist ein Imperativ für Letztere, nicht umgekehrt, 
und ein Begründungspluralismus geht fehl, wenn er dies übersieht.37  

Diese Überlegung spricht nicht gegen einen Begründungspluralismus per se. Aber 

dieser muss durch die Vielfalt der Begründungen hindurch auch die kritische Kraft 

der Menschenrechte zur Geltung bringen. Mein Verdacht ist nun, dass Taylor das 

transzendierende Potential der Suche nach einem übergreifenden Konsens nicht 

ausschöpft. Das liegt daran, dass sein Modell nicht normativ und auch nicht poli-

tisch genug ist. Diesen Verdacht möchte ich abschließend begründen. 

5. Konsens und Kritik 

Zunächst zur Frage der Normativität. Inwiefern ist für eine Menschenrechtsbegrün-

dung bedeutsam, ob bestimmte Ansprüche in allen möglichen Kulturen tatsächlich 

Zuspruch finden? Man mag antworten, eine zwanglose Übereinkunft habe den Vor-

zug größerer Stabilität. Alle Parteien können ein Motiv erkennen, warum sie für die 

                                                        
37  Forst 2010. 



210 

Ansprüche eintreten sollten, auch wenn es sie etwas kosten könnte. Und der Ver-

such, anderen eine menschenrechtliche Normgeltung mit Gewalt beizubringen, wird 

schnell selbst zum menschenrechtlichen Problem. International gesehen hängen 

Sicherheit und Frieden davon ab, dass wir unsere interventionistischen Neigungen 

eng begrenzen. Doch ganz grundsätzlich gesehen scheint nichts dafür zu sprechen, 

dass das Faktum zwangloser Übereinkunft uns menschenrechtlich beeindrucken 

müsste.  

Und umgekehrt. Angenommen, die Norm, man dürfte Menschen nicht gewaltsam 

am Verlassen einer Religionsgemeinschaft hindern, stieße nicht in allen Kulturen 

auf zwanglose Zustimmung. Einige lehnten sie auch nach Ausschöpfung aller her-

meneutischen Möglichkeiten, die ihre autoritativen Texte und Wertquellen ihnen 

bieten, weiterhin ab. Sollten wir darum die Norm aus der Liste der gültig begründe-

ten Menschenrechte streichen? Dagegen spricht, dass wir uns von guten Gründen 

überzeugen lassen sollten und nicht von Konsens oder Dissens als solchem.  

Auch wir sind nur durch eine Verkettung geschichtlicher Zufälle zu der Ansicht 

gelangt, man sollte Menschen in Fragen der Religion möglichst keinem Zwang un-

terwerfen. Und wir glauben, diese Zufälle – verheerende Religionskriege und der-

gleichen – hätten uns die unverdiente Chance verschafft, etwas über den Wert der 

Toleranz zu lernen. Dann aber betrachten wir nicht die Zufälle der Tradition als 

autoritativ, sondern die rechtfertigenden Gründe, zu denen sie uns Zugang gaben. 

Unsere Traditionen sind ohnehin nicht aus einem Guss, und wir wollen immer wie-

der wissen, welchen wir treu bleiben und welche wir abbrechen sollten. Darüber 

liegen wir notorisch miteinander im Streit, sowohl über die Bedeutung der Traditio-

nen als auch über die Frage ihrer möglichen Verbindlichkeit.  

In jedem Fall aber sind wir als Teilnehmer an einer traditionsbestimmten Lebens-

form nicht vor allem damit befasst, ‚ethnologisch‘ zu erfassen, wie die Tradition 

sich faktisch darstellt. Faktisch stellt sie sich immer so dar, wie sie eben geschicht-

lich geworden ist, unter dem kausalen Einfluss auch von (Macht-)Faktoren, die als 

solche gar nichts rechtfertigen können. Wir wollen aber wissen, welche Traditionen 

wir nach Maßgabe der besten Gründe wie fortsetzen sollten.
38

 Dabei kann ‚Kultur’ 

kein Argument sein. Diese ist schließlich nichts anderes als eine mehr oder weniger 

geordnete und sedimentierte Menge tradierter Deutungen und Bedeutungen. Und 

auch ein Konsens zwischen Kulturen kann per se nichts begründen, was einer sub-

stantiellen Begründung bedarf, wie dies für menschenrechtliche Normen gilt.  

Auch Taylor selbst scheint dies nicht anders zu sehen. Jedenfalls fragt er nicht 

primär danach, welche Deutung einer fremden Kultur dieser am ehesten gerecht 

                                                        
38  So auch Tugendhat 2007, S. 12. 



211 

würde. Er will vielmehr wissen, welche am besten zu den Menschenrechten passt.39 

Sein Blick auf die Entwicklungspotentiale fremder Kulturen gibt einen klaren Rich-

tungsindex zu erkennen. Taylor ist bereit, viele Abstriche von der Universalität der 

Menschenrechte zu machen, was deren juristische Form und philosophische Be-

gründung angeht. Aber er zeigt diese Bereitschaft um der effektiven Geltung von 

Normen willen, die globale Anerkennung verdienen.  

Taylor macht indes nicht deutlich, wie er seinen Richtungsindex rechtfertigen 

will. Allein aus der Hermeneutik unseres ‚westlichen‘ Gewordenseins heraus? Tay-

lor mag meinen, ihm bleibe als Träger einer modernen und abendländischen Identi-

tät gar nichts anders übrig, als auch für fremde Kulturen auf den Sieg menschen-

rechtlicher Normen zu setzen. Er werde darum immer solchen Akteuren die Daumen 

drücken, die in ihren eigenen Kulturen, mit deren eigenen Begründungsressourcen, 

für menschenrechtsfördernde Reformen streiten. Dies würde ihn in große Nähe zu 

einem Begründungsskeptiker wie Richard Rorty40 bringen. Inwiefern aber könnte 

dann das Modell des übergreifenden Konsenses noch für menschenrechtliche Be-

gründungen bedeutsam sein? 

Die hermeneutische Deutung, die Taylor dem Modell des übergreifenden Kon-

senses gibt, geht auf Kosten des kritischen Potentials, die das Modell ebenfalls be-

sitzt. Dieses Potential wird bei John Rawls, auf den sich Taylor ausdrücklich beruft, 

deutlicher als bei Taylor selbst. Auch hebt Rawls hervor, dass wir über politische 

Kontexte der Rechtfertigung reden, für die teilweise eigene Regeln gelten. Taylor 

übergeht diese Besonderheit, weshalb sein Verständnis von menschenrechtlicher 

Rechtfertigung nicht politisch genug ist. Ich will daher in aller Kürze daran erinnern, 

wie Rawls den übergreifenden Konsens versteht.41 Damit soll nicht gesagt sein, dass 

das rawlssche Verständnis dem taylorschen in allen Belangen überlegen ist, sondern 

nur, dass es Möglichkeiten menschenrechtlicher Diskussion und Kritik sichtbar 

macht, die bei Taylor zu kurz kommen.  

Ein erstes, auch von Taylor betontes Merkmal besagt, dass alle Parteien die Nor-

men aus genuin moralischen Gründen gutheißen. Rawls fügt aber dreierlei hinzu, 

was Taylor nicht erwähnt. Für einen möglichen Konsens sei einzig bedeutsam, was 

die Anhänger aller nicht unvernünftigen Sichtweisen akzeptieren können (a). Die 

Zustimmung beziehe sich auf ‚freistehend‘ gerechtfertigte Grundnormen der politi-

schen Moral (b). Diese Normen sollten im öffentlichen Vernunftgebrauch Bestäti-

gung finden (c). Es ist dieser Vernunftgebrauch, und nicht der übergreifende Kon-

sens als solcher, der nach Rawls die Last der Normbegründung trägt. 

                                                        
39  Vgl. Sarkohi 2012. 

40  Rorty 2000. 

41  Hierzu und zum folgenden Rawls 1994. 



212 

(a) Die Beschränkung auf nicht unvernünftige Lehren ist eine normative Zutat, 

die bei Taylor jedenfalls explizit fehlt. Die Vernünftigkeit einer Lehre hängt davon 

ab, ob diese bestimmte Bedingungen respektiert, ohne die der politisch-moralische 

Streit in der Moderne nicht zu denken ist. Dazu zählt zunächst das Faktum des Plu-

ralismus selbst.42 Zweitens gehört dazu, dass definitive Gründe für eine abschlie-

ßende Beantwortung weltanschaulicher Streitfragen nicht in Sicht sind. Wer die 

Bürden des Urteilens43 auf sich nimmt, muss mit der Möglichkeit vernünftiger 

Nichtübereinstimmung rechnen. Drittens müssen wir dennoch, über alle weltan-

schaulichen Differenzen hinweg, miteinander auskommen. Rawls denkt hier an 

anspruchsvolle (Gerechtigkeits-)Normen der Zusammenarbeit zum gegenseitigen 

Vorteil. Doch menschenrechtlich gesehen ist wohl noch wichtiger, dass wir in 

Wechselbeziehungen der – wie immer asymmetrischen – Abhängigkeit und der 

Verwundbarkeit stehen, und dies nicht nur im Nationalstaat, sondern zunehmend 

auch im Weltsystem.  

„Unvernünftig“ dürfen wir demnach Lehren nennen, die nicht wahrhaben wollen, 

dass wir unter Bedingungen des weltanschaulichen Pluralismus und der Möglichkeit 

vernünftiger Nichtübereinstimmung gleichwohl zusammenfinden müssen, um politi-

sche Probleme der Kooperation, der Abhängigkeit und der Verwundbarkeit zu lösen. 

Dabei müssen alle Lösungen, dies ist eine vierte und diesmal rein normative Bedin-

gung der Vernünftigkeit, von allen Beteiligen und Betroffenen als Freien und Glei-

chen akzeptiert werden können. Und damit können letztlich nur freie und gleiche 

Individuen, nicht ganze Kulturen oder Staaten gemeint sein. Das hat wiederum mit 

dem Faktum vernünftiger Meinungsverschiedenheiten zu tun: Diese durchziehen 

heute de facto jede Kultur und jeden Staat und machen auch vor der Frage der ver-

nünftigen Autorität, im Namen einer Kultur oder eines Staates zu sprechen, nicht 

halt. Für Staaten besteht die Lösung bekanntlich im Demokratieprinzip. Für Kultu-

ren kann sie nur in analogen, wenn auch weniger streng geregelten Ansprüchen auf 

eigene, freie Stellungnahmen bestehen. Hinter diesen normativ-individualistischen 

Horizont kann kein modernes Rechtfertigungsprinzip mehr zurückfallen. Es würde 

sonst sogleich den Ideologieverdacht der Behauptung falscher Homogenitäten und 

scheinhafter Fraglosigkeiten auf sich ziehen. 

Dies sind demnach die Restriktionen, denen die Suche nach einem übergreifen-

den und zwanglosen Konsens untersteht. Nur wer sie akzeptiert, ist eingeladen, an 

der Suche teilzunehmen. Nun bestehen die beiden folgenden Schritte in Rawls‘ 

                                                        
42  Das Taylor natürlich anerkennt; vgl. etwa Taylor 2007, S. 532. 

43  Dazu Rawls 2006, S. 68f. 



213 

Modell darin, zunächst eine normative politische Konzeption freistehend zu formu-

lieren und sie sodann dem öffentlichen Vernunftgebrauch auszusetzen. 

(b) Freistehend ist eine Konzeption, wenn sie ohne Rückgriff auf umfassende 

Lehren mit Blick allein auf Grundprobleme des Politischen entwickelt wird.44 Dabei 

muss uns wiederum nicht stören, dass Rawls damit die Begründung von Gerechtig-

keitsprinzipien im Rahmen eines ‚Urzustands‘ meint. Wir können analog eine Lesart 

der Menschenrechte, wie sie aus der Allgemeinen Erklärung von 1948 hervorgeht, 

als eine solche freistehend gerechtfertigte politisch-moralische Konzeption verste-

hen. Diese wird als eine moralisch begründete Antwort auf Standardbedrohungen 

vorgestellt,
45

 wie sie unter modernen Bedingungen des Lebens in gewaltmonopoli-

sierenden Staaten und des kapitalistischen Wirtschaftens zu gewärtigen sind. Auch 

das Faktum tiefer weltanschaulicher Meinungsverschiedenheit stellt eine Standard-

bedrohung dar, konfrontiert es doch alle Gesellschaften mit den Gefahren sozialen 

Zerfalls und verheerender Konflikte.  

Versteht man Menschenrechte als normativ gebotene Antworten auf Standard-

bedrohungen unter modernen Lebensbedingungen, so kann man übrigens auch den 

Einwand – oder jedenfalls einen politischen Kern des Einwands – entkräften, sie 

seien eurozentrische Zumutungen. Diesen Einwand erheben gern Regierungen, die 

sich Einmischungen in ‚innere Angelegenheiten‘ verbitten möchten. Doch der Vor-

wurf des Eurozentrismus fällt auf sie selbst zurück. Regierungen sind Teil der 

Staatsgewalt, und der territoriale gewaltmonopolisierende Staat ist selbst ein ur-

sprünglich europäisches Konzept. Soweit die Welt von heute Staatenwelt ist, ist sie 

folglich in einem umfassenden Sinne ‚eurozentrisch‘ geprägt. Das zeigt sich auch an 

der Sprache, in der autoritäre Regierungen menschenrechtliche Ansprüche zumeist 

abwehren: Die Begriffe der Souveränität und des Rechts (!) auf Selbstbestimmung 

oder kulturelle Differenz sind ihrer Herkunft nach nicht weniger europäisch – oder 

europäisch-nordamerikanisch – als der Begriff der Menschenrechte. Das spricht 

nicht gegen jene Konzepte, aber ebenso wenig spricht es gegen dieses.  

Auch sind Genesis und Geltung nicht nur auf ideellem Gebiet zweierlei. Der ‚Eu-

rozentrismus‘ ist längst in Gestalt des Staates, wie auch der kapitalistischen Produk-

tionsweise, zur globalen materiellen Gewalt geworden. Die Alternative lautet daher 

heute nicht: Menschenrechte oder Freiheit vom Eurozentrismus. Sie lautet realisti-

scherweise: Herrschaft von Staat und Kapital mit menschenrechtlichem Korrektiv 

oder ohne dieses Korrektiv. Die Menschenrechte sind nicht eurozentrischer als die 

Probleme, auf die sie antworten.
46

  

                                                        
44  Rawls 2006, S. 278f. 

45  Zum Begriff der Standardbedrohungen: Shue 1980, S. 13; 29ff. 

46  So auch Donnelly 2007, S. 287. 



214 

(c) Als eine moralisch gerechtfertigte, aber dezidiert politische Konzeption ist die 

vorgeschlagene Menschenrechtsauffassung dazu bestimmt, im öffentlichen Ver-

nunftgebrauch freier und gleicher Menschen globalen Zuspruch zu finden. Hier 

kommt nun die Idee des übergreifenden Konsenses ins Spiel, doch nicht als ein 

autorisierendes Argument eigener Art. Vielmehr muss jeder Teilnehmer an einem 

menschenrechtlichen Dialog die Möglichkeit haben, den Vorschlag mit seinen eige-

nen nicht unvernünftigen Sichtweisen zu vereinbaren. Jeder darf die politischen 

Gründe, die für alle Teilnehmer am öffentlichen Vernunftgebrauch gemeinsam gel-

ten sollten, mit je eigenen Gründen weltanschaulicher Art ‚anreichern‘. Die Parteien 

sollten also nur solche Vorschläge vorbringen, die freie und gleiche Personen über 

alle nicht unvernünftigen weltanschaulichen Differenzen hinweg als angemessene 

Antworten auf ihre gemeinsamen politischen Grundprobleme betrachten dürfen. Sie 

sollten mit anderen Worten beachten, „daß unter den Bedingungen der Moderne die 

Pluralität kultureller Lebensformen und religiöser und weltanschaulicher Orientie-

rungen nur dann produktiv gestaltet werden kann, wenn Menschen einander in ihrer 

Differenz dadurch anerkennen, daß sie einander gleiche Freiheit und gleichberech-

tigte Mitwirkung zuerkennen“.47  

Auf diese Weise wird der übergreifende Konsens als ein Ideal kenntlich, das eine 

kritische Funktion erfüllt. Eine solche Deutung der Idee zwangloser allgemeiner 

Zustimmung48 scheint mir der taylorschen in zumindest zwei Hinsichten überlegen 

zu sein. Diese sieht erstens keine Einschränkung auf vernünftig vertretbare Lehren 

vor und kann darum ihre eigenen Parteinahmen nicht rechtfertigen. Sie geht zwei-

tens zu wenig auf die politischen (wie auch juristischen) Kontextbedingungen ein, 

unter denen wir nach Menschenrechten verlangen. Wer Schlagworte nicht scheut, 

mag auch sagen: Taylors Herangehensweise ist kulturalistisch. Sie will die Men-

schenrechte mit historisch tief verwurzelten Selbstverständnissen vermitteln und 

setzt dazu auf intrakulturelles Lernen und interkulturelle Dialoge. Doch Menschen-

rechte sind nicht zuletzt auch politisch-moralische Antworten auf Standardbedro-

hungen unter Bedingungen der Moderne.  

Dieser Umstand sollte die Verständigung jedenfalls über das menschenrechtlich 

Vordringliche erleichtern. Denn in der institutionalisierten Moderne, was auch im-

mer deren spezifisch westliche Genese sein mag, leben heute alle Menschen, nicht 

nur ‚im Westen‘. Diese Moderne ist, wie uns Forschungen von Shmuel Eisenstadt49 

und anderen gezeigt haben, pluraler als wir lange gedacht haben. Sie ist ganz gewiss 

                                                        
47  Bielefeldt 1998, S. 147 (Herv. i. Orig.). 

48  Ein ähnliches Verständnis des übergreifenden Konsenses in Menschenrechtsfragen wie Bielefeldt 

vertritt Donnelly 2007, S. 289ff. 

49  Eisenstadt 2000. 



215 

nicht wohlgeordnet. Sie weist Zonen der Verwahrlosung auf. Sie gebiert Gegenbe-

wegungen, die sich als vormodern verkleiden oder als antimodern missverstehen.50 

Aber sie hat uns doch auch gemeinsame Grundprobleme aufgegeben. Sie hat den 

Rechtscode und somit auch die Form subjektiver Rechte in die Grammatik des mo-

dernen Wirtschaftslebens eingeschrieben. Die funktionale Unverzichtbarkeit subjek-

tiver Rechte steht heute außer Frage. Was also sollte uns an der Einsicht hindern, 

dass sie ebenso unverzichtbar sind, um grundlegende und zentrale Interessen der 

Menschen gegen moderne Standardbedrohungen zu schützen? 

Ist das richtig, so sollte Taylor den Status seiner Überlegungen zur spezifisch 

westlichen Genese der menschenrechtlichen Idee überdenken. Er sollte dann genau-

er unterscheiden zwischen der möglichen Rechtfertigung dieser Ideen und der Art 

und Weise, in der sie sich uns als Angehörigen spezifischer Gesellschaften erschlos-

sen haben. Hier mag offen bleiben, wie weit eine solche Trennung gehen kann. Tay-

lor würde gegen die Vorstellung einer freistehenden Rechtfertigung der Menschen-

rechte sicher einwenden, dass dies selbst eine spezifisch westliche, ‚desengagierte‘ 

Sichtweise sei. Ebenso würde er argwöhnen, die Vorstellung von ‚Vernünftigkeit‘, 

mit der bestimmte Lehren von der Konsenssuche ausgeschlossen werden, sei hinter-

gründig geprägt von genuin westlichen Wertungen.  

Ich selbst vermute, die spezifisch westliche Genese des Autonomiegedankens und 

des Authentizitätsideals, der Aufwertung des Alltagslebens und der Sensibilität für 

leibgebundenes Leiden sprechen auch für Spezifizierungen im Geltungsraum der 

Menschenrechte. Nicht alles an diesen Ideen wird bis auf den letzten Grund global 

einigungsfähig sein. Dabei mag offen bleiben, inwieweit es tatsächlich weltweite 

Anerkennung verdiente. Wir sollten es in menschenrechtliche Diskurse einbringen, 

aber in der Form von Vorschlägen, nicht mit der Prätention von Vorschriften. Dies 

gilt allerdings nicht für die Grundnormen der Gleichheit und Freiheit aller Menschen 

und für deren Anspruch auf Schutz vor grausamer Behandlung, auf Befriedigung 

basaler Bedürfnisse und auf elementare Bildung: Die grundlegenden und zentralen 

Güter, ohne die ein Mensch das eigene Leben nicht wohlbegründet und um seiner 

selbst willen wertschätzen kann, sind kulturell nicht relativierbar.  

6. Fazit 

Der wichtigste Beitrag Charles Taylors zur Theorie der Menschenrechte besteht 

nicht darin, wie er die Idee des übergreifenden Konsenses adaptiert; er tut dies in 

                                                        
50  Siehe etwa, zum islamischen Fundamentalismus, die brillante Studie von Roy 2006. 



216 

einer für Zwecke der Begründung und Kritik wenig geeigneten Weise. Viel wertvol-

ler kommt mir vor, dass Taylor uns lehrt, warum auch Kritiker des Atomismus An-

hänger der Menschenrechte sein können und sollten. Seine Philosophie gibt ein 

Beispiel dafür, wie man Wahlfreiheit und starke Wertungen, wie man subjektive 

Rechte und kollektive Ziele, wie man Liberalismus und Republikanismus zusam-

mendenken kann. Niemand versucht sich heute auf einem höheren Niveau, und mit 

größerem geschichtlichem Tiefgang, an einer solchen Synthese unserer wichtigsten 

politisch-philosophischen Motive.  

Taylors Werk hilft uns, das Vorurteil zu entkräften, die Menschenrechte seien vor 

allem auf egozentrische Nutzenmaximierer zugeschnitten. Das Vorurteil findet im 

Westen wie gegen den Westen noch allzu viele Anhänger. Es steht der Einsicht 

entgegen, dass wir die Menschenrechte überall auf der Welt brauchen, um unter 

modernen Bedingungen einsam und gemeinsam gedeihen zu können. Subjektive 

Rechte können entzweiend wirken, aber sie geben zugleich Raum für neue, zwang-

lose Formen solidarischen Handelns. Schließlich bilden sie selbst eine normative 

Ordnung, die ohne solidarisches Handeln nicht bestehen könnte. Der für sie beste 

Verwirklichungsraum ist bis heute der republikanische: ein demokratischer Rechts-

staat, der auf der rechtlich nicht erzwingbaren Bereitschaft seiner Bürger beruht, an 

seiner Gesetzgebung tätigen Anteil zu nehmen. 

Literatur 

Beitz, Charles, 2009: The Idea of Human Rights, Oxford. 

Bielefeldt, Heiner, 1998: Philosophie der Menschenrechte. Grundlagen eines weltweiten Freiheitsethos, 

Darmstadt. 

Donnelly, Jack, 2007: The Relative Universality of Human Rights. In: Human Rights Quarterly 29, H.2, 

S. 281–306. 

Eisenstadt, Shmuel N., 2000: Die Vielfalt der Moderne, Weilerswist. 

Forst, Rainer, 1994: Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jenseits von Liberalismus und 

Kommunitarismus, Frankfurt a.M. 

Forst, Rainer, 2010: Der aufrechte Gang. Jenseits von religiösen oder kulturellen Besonderheiten: Über 

Sinn, Geschichte und Geltung der Menschenrechte. In: Frankfurter Rundschau, 25.10.2010. 

Foucault, Michel, 1986: Die Sorge um sich. Sexualität und Wahrheit. Dritter Band, Frankfurt a.M. 

Habermas, Jürgen, 1999: Der interkulturelle Diskurs über Menschenrechte. In: Brunkhorst, Hau-

ke/Köhler, Wolfgang R./Lutz-Bachmann, Matthias (Hrsg.): Recht auf Menschenrechte. Menschen-

rechte, Demokratie und internationale Politik, Frankfurt a.M., S. 216–227. 

Joas, Hans, 2011: Die Sakralität der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte, Frankfurt a.M. 

Kant, Immanuel, 1797: Die Metaphysik der Sitten. Werkausgabe Band VIII. Hrsg. von Wilhelm Wei-

schedel. Frankfurt a.M. [1968]. 

Ladwig, Bernd, 2000: Gerechtigkeit und Verantwortung. Liberale Gleichheit für autonome Personen, 

Berlin. 



217 

Ladwig, Bernd, 2007: Der Wert der Wahlfreiheit. Eine Kritik an Isaiah Berlins Verständnis negativer 

Freiheit. In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 55, H.6, S. 877–887. 

Ladwig, Bernd, 2009: Moderne politische Theorie. 15 Vorlesungen zur Einführung, Schwalbach/Ts.  

Maritain, Jacques, 1949: Human Rights: Comments and Interpretations, New York. 

Menke, Christoph, 2009: Das Nichtanerkennbare. Oder warum das moderne Recht keine „Sphäre der 

Anerkennung“ ist. In: Rainer Forst u.a. (Hrsg.): Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt a.M., S. 87–

108.  

Rawls, John, 1994: Der Gedanke eines übergreifenden Konsenses. In: Ders., Die Idee des politischen 

Liberalismus. Aufsätze 1978–1989. Hrsg. von Wilfried Hinsch, Frankfurt a.M., S. 293–332. 

Rawls, John, 2002: Das Recht der Völker, Berlin. 

Rawls, John, 2006: Gerechtigkeit als Fairneß. Ein Neuentwurf. Frankfurt a.M. 

Raz, Joseph, 1986: The Morality of Freedom, Oxford.  

Raz, Joseph, 2010: Human Rights Without Foundations. In: Besson, Samantha/Tasioulas, John (Hrsg.): 

The Philosophy of International Law, Oxford, S. 321–338. 

Rorty, Richard, 2000: Menschenrechte, Rationalität und Empfindsamkeit. In: Ders., Wahrheit und Fort-

schritt, Frankfurt a.M., S. 241–268. 

Rosa, Hartmut, 1998: Identität und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles Taylor, Frank-

furt a.M./New York. 

Roy, Olivier, 2006: Der islamische Weg nach Westen. Globalisierung, Entwurzelung und Radikalisie-

rung, München. 

Sarkohi, Arash, 2012: Der Demokratie- und Menschenrechtsdiskurs der religiösen Reformer im Iran und 

die Universalität der Menschenrechte. Dissertation am Fachbereich Philosophie und Geisteswissen-

schaften der Freien Universität Berlin. Ms. 

Shue, Henry, 1980: Basic Rights. Subsistence, Affluence, and U.S. Foreign Policy. Princeton, NJ. 

Taylor, Charles, 1986: Die Motive einer Verfahrensethik. In: Kuhlmann, Wolfgang (Hrsg.): Moralität 

und Sittlichkeit. Das Problem Hegels und die Diskursethik, S. 101–135. 

Taylor, Charles, 1989: Sources of the Self. The Making of the Modern Identity, Cambridge, Mass. 

Taylor, Charles, 1992: Was ist menschliches Handeln? In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des 

neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M., S. 9–51.  

Taylor, Charles, 1992a: Der Irrtum der negativen Freiheit. In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des 

neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M., S. 118–144. 

Taylor, Charles, 1992b: Foucault über Freiheit und Wahrheit. In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des 

neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M., S. 188–234. 

Taylor, Charles, 1993: Die Politik der Anerkennung. In: Ders., Multikulturalismus und die Politik der 

Anerkennung, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 1993a: Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitarismus. 

In: Honneth, Axel (Hrsg.): Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen Grundlagen moder-

ner Gesellschaften, Frankfurt a.M./New York, S. 103–130.  

Taylor, Charles, 1995: Atomismus. In: van den Brink, Bert/van Reijen, Willem (Hrsg.): Bürgergesell-

schaft, Recht und Demokratie, Frankfurt a.M., S. 73–106. 

Taylor, Charles, 1995a: Irreducibly Social Goods. In: Ders., Philosophical Arguments, Cambridge, 

Mass., S. 127–145. 

Taylor, Charles, 1999: Conditions of an Unforced Consensus on Human Rights. In: Bauer, Joanne 

R./Bell, Daniel A. (Hrsg.): The East-Asian Challenge for Human Rights, Cambridge, Mass., S. 124–

144. 



218 

Taylor, Charles, 2002: Liberale Politik und Öffentlichkeit. In: Ders., Wieviel Gemeinschaft braucht die 

Demokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 93–139.  

Taylor, Charles, 2002a: Humanismus und moderne Identität. In: Ders., Wieviel Gemeinschaft braucht die 

Demokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 218–270.  

Taylor, Charles, 2004: Modern Social Imaginaries, Durham/London. 

Taylor, Charles, 2007: A Secular Age, Cambridge, Mass. 

Tugendhat, Ernst, 2007: Anthropologie als „Erste Philosophie“. In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 

55, H.1, S. 5–16. 

Walzer, Michael, 1993: Die kommunitaristische Kritik am Liberalismus. In: Honneth, Axel (Hrsg.): 

Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften, Frank-

furt a.M./New York, S. 157–180. 

Wellmer, Albrecht, 1993: Bedeutet das Ende des „realen Sozialismus“ auch das Ende des Marxschen 

Humanismus? Zwölf Thesen. In: Ders., Endspiele. Die unversöhnliche Moderne. Essays und Vorträ-

ge, Frankfurt a.M., S. 81–94. 

 



III. Demokratie und Institutionalisierungsfragen



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



221 

Michael Haus 

Zwischen Bewährung und Abwärtsspirale. 

Taylor über Demokratie, Bürgerbeteiligung und Zivilgesellschaft 

1. Einleitung 

Mit dem Verschwinden des kapitalistisch-kommunistischen Systemgegensatzes in 

den 1980er Jahren sind Themen wieder zu Ehren gekommen, die im Zeitalter der 

Deutungshoheit industriegesellschaftlicher Fortschrittsvorstellungen ideenpolitisch 

eher als nachrangig behandelt wurden. Dazu gehören auch die Kategorien der „Zi-

vilgesellschaft“ und der „Bürgerbeteiligung“, um deren Platz im politischen Denken 

Charles Taylors es im Folgenden gehen soll. Parallel zum allgemeinen politischen 

und sozialphilosophischen Diskurs werden sie auch bei Taylor Ende der 1980er, 

Anfang der 1990er Jahre wiederentdeckt. Seine Überlegungen zur zivilen Gesell-

schaft trug er 1989 in Anwesenheit des Papstes bei den Castelgandolfo-Gesprächen 

vor.1 Der historische Rahmen macht bereits die politische Bedeutung der Zivilge-

sellschaftsthematik deutlich. Die Welt und der polnische Papst standen damals unter 

dem Eindruck der Selbstermächtigung einer politischen Öffentlichkeit unabhängiger 

Bürger, die sich gegenüber dem vermeintlich allmächtigen sozialistischen Staat und 

dem politischen Repräsentationsmonopol der Kommunistischen Partei behauptete. 

Die westliche Kultur bürgerlicher Selbstorganisation, so schien es, war auch durch 

die kommunistische Variante des totalitären Staates nicht ausmerzbar gewesen, 

wobei die Unterstützung von Johannes Paul II. für die staatsunabhängige Gewerk-

schaft „Solidarność“ bekanntlich selbst zu dieser Ermächtigung der Zivilgesellschaft 

beitragen hatte. „Zivilgesellschaft“ wurde in der Folge zum Leitbegriff einer staats-

unabhängigen Sphäre von Assoziationen und Aktivitäten und zum Hoffnungsträger 

demokratischer Erneuerung auch im Westen.2  

So verwundert es nicht, dass bei Taylor zusammen mit dem Interesse für die Zi-

vilgesellschaft auch die Auseinandersetzung mit dem Zustand der Demokratie stär-

ker an Bedeutung gewann. In den 1970er und 1980er Jahren war Taylor vor allem 

an grundsätzlichen sozialphilosophischen Fragen der Wissenschafts-, Handlungs- 

und Identitätstheorie interessiert und entwickelte seine Theorie von den kulturellen 

Quellen der modernen Identität. Eine Entwicklung, die schließlich im opus magnum 

                                                        
1  Taylor 1991.  

2  Zur Geschichte des Konzepts der Zivilgesellschaft siehe Klein 2001. 



222 

über die Quellen des Selbst gipfelte.3 Bemerkenswert ist allerdings, dass der Be-

schäftigung mit diesen Grundlagenfragen wiederum das starke politische Engage-

ment für die New Democratic Party bereits in den 1960er Jahren vorausgegangen 

war. So kann Taylor als einer der wenigen herausragenden Philosophen des Westens 

gelten, die sich in der Parteipolitik ihres Landes „die Hände schmutzig gemacht 

haben.“4 Mit etwas Stilisierungswillen könnte man von einer Dialektik in der Bio-

graphie des Hegelianers Taylor sprechen: von der Politik zur Philosophie zu einer 

philosophischen Deutung der politischen Praxis. Zugleich war Taylor von Beginn an 

ein „organischer Intellektueller“ im Sinne Gramscis, insofern er die Identität der 

eigenen kulturellen Gruppe (der der französischsprachigen Kanadier) im Kampf um 

Deutungshoheit artikulierte. 

Vor diesem Hintergrund erscheint es allemal lohnend, sich der Frage zu widmen, 

wie dieser große Grundlagentheoretiker der westlichen Gesellschaft sich eine gelin-

gende politische Praxis der Demokratie vorstellt. In den folgenden Überlegungen 

sollen die grundlegenden Züge von Taylors Demokratieverständnis herausgearbeitet 

werden. Besondere Berücksichtigung sollen dabei die für die zeitgenössische De-

mokratiedebatte zentralen Konzepte der Zivilgesellschaft und der Partizipation fin-

den. Es soll erörtert werden, welche Reformvorstellungen von Taylor vertreten wer-

den bzw. aus seinem Denken folgen. Die Besonderheit von Taylors Perspektive auf 

die Demokratie scheint mir – freilich bei nicht zu leugnenden Parallelen etwa zur 

Demokratietheorie Jürgen Habermas‘ oder auch Michael Walzers – darin zu liegen, 

dass Taylor Demokratie zugleich in der Kultur der Moderne verortet und so nach 

dem spezifischen Sinn von Demokratie für diese Kultur fragt, als auch spezifische 

Probleme und Dilemmata in seinen Stellungnahmen reflektiert. Er versteht Demo-

kratie nicht als Annäherung an ein prozedurales Ideal im Sinne einer Vorstellung 

davon, wie Normen in einer Gemeinschaft begründet werden müssen, um als „ver-

nünftig“ gelten zu können. Vielmehr fragt er nach den spezifischen Erfahrungen und 

Herausforderungen, die sich mit der demokratischen Regierungsform als zentralem 

Charakteristikum des Lebens in der Moderne ergeben, sowie nach den Möglichkei-

ten, diese Erfahrungen und Herausforderungen mit Hilfe von politischen Theorien 

möglichst eindrücklich und umfassend zu formulieren. Neben dem Topos der Be-

währung, also der Selbstbehauptung von Gemeinschaften in politischen Auseinan-

dersetzungen, ist dabei der Topos der Abwärtsspirale, also der Selbstschwächung 

demokratisch-moderner Gesellschaften zentral für Taylors Demokratiedenken. Hier 

                                                        
3  Taylor 1996 (Orig. 1989).  

4  So Laforest 1993, S. XII unter Verweis auf Barber 1988, S. 8. 



223 

verbinden sich seine Diagnose des kollektiven Selbstmissverständnisses der moder-

nen Gesellschaft und seine „Atomismus“-Kritik mit Demokratiefunktionsdiagnosen.  

Im Folgenden soll zunächst dargelegt werden, inwiefern Taylors Sicht der Demokra-

tie mit seiner Sicht der Moderne zusammenhängen (Abschnitt 2). Im Anschluss 

sollen die Grundlinien von Taylors Diagnose des Zustands der gegenwärtigen De-

mokratie, insbesondere hinsichtlich der Topoi von Bewährung und Abwärtsspirale, 

sowie seine Vorschläge zu ihrer Erneuerung, insbesondere die Vorstellung der De-

zentralisierung politischer Macht und der Einbindung kultureller Gemeinschaften 

diskutiert werden (Abschnitt 3). Abschließend werden Taylors Vorschläge noch 

einmal vergleichend eingeordnet und einige sich mit ihnen verbindende Probleme 

benannt (Abschnitt 4).  

2. Demokratie, Zivilgesellschaft und Bürgerbeteiligung im Kontext von Taylors 

Verständnis der Moderne 

2.1 Selbstinterpretation und die Moderne 

Die zentrale Frage von Taylors Sozialphilosophie richtet sich auf das Verständnis 

der modernen Identität – ihren kulturellen Quellen, den sie ermöglichenden Erfah-

rungsrahmen und den mit ihr verbundenen moralischen und politischen Herausfor-

derungen. Auch sein Demokratieverständnis kann nicht losgelöst werden von sei-

nem Verständnis der Moderne und des modernen Menschen. Entsprechend schreibt 

Taylor, dass man auf „Fragen wie die nach der Demokratie“ keine sinnvollen Ant-

worten finden könne, ohne zugleich „Fragen […] zum Wesen der Moderne selbst 

[…] untersucht zu haben“.5 Taylors Verständnis der Moderne wiederum ist geprägt 

von seiner Sicht vom Wesen des Menschen und der Art, wie wir etwas über dieses 

Wesen in Erfahrung bringen können, also seiner philosophischen Anthropologie. In 

diesem Zusammenhang ist zunächst auf zwei Taylorsche „Fundamentalkategorien“ 

zu verweisen: jene der „Selbstinterpretation“ als Wesensgrundzug menschlichen 

Daseins sowie jene der „starken Wertungen“ als charakteristischer Orientierungs-

leistung in der Welt.6 

„Selbstinterpretation“ heißt, dass es für den Menschen wesentlich ist, seine Iden-

tität durch kreative Deutungsprozesse seines Daseins selbst zu erschließen. Er ist 

                                                        
5  Taylor 2002a, S. 7. 

6  Rosa 1999, S. 47. 



224 

wesentlich ein „self-interpreting animal“.7 Die Bezugnahme auf „starke Wertungen“ 

stellt dann eine universelle Anforderung solch deutender Orientierung dar. Es han-

delt sich dabei um qualitative Unterscheidungen wie „höher/niedriger“, „tugend-

haft/lasterhaft“, „tief/oberflächlich“, „edel/unwürdig“ usw.8 Starke Wertungen er-

möglichen es einer Person, Wünsche und Neigungen einzuordnen und auf eine 

übergreifende Vorstellung vom gelingenden Leben zu beziehen. Im Handeln und 

den darin gemachten Erfahrungen bewähren sich wiederum die starken Wertungen, 

indem sie die Erfahrung von Werten bzw. Gütern ermöglichen. Deshalb sind solche 

starken Wertungen konstitutiv mit der Identität eines Menschen verknüpft.9 Wichtig 

ist dabei auch, dass Identität auf Narrativität, also Erzählbarkeit, angewiesen ist. 

Ebenso wie die Ausrichtung an einem Guten gehöre die Betrachtung „unser[es] 

Leben[s] als Geschichte“ zu den „unausweichliche[n] strukturelle[n] Erfordernis-

se[n] des menschlichen Handelns“.10  

Doch was hat dies alles mit Gesellschaft, Politik und Demokratie zu tun? – Der 

Mensch kann nach Taylor Selbstinterpretation, starke Wertungen und Erzählung des 

Sinns seines Daseins nicht in souveräner Weise aus sich selbst heraus vollbringen. 

Er ist auf kulturelle Quellen, Deutungsrahmen und Institutionen angewiesen. Eine 

entscheidende Frage ist deshalb, welchen Rahmen uns unsere Kultur zu Verfügung 

stellt, um zu interpretieren, zu bewerten und zu erzählen, und wie wir diesen Rah-

men am besten nutzen können. Der Rahmen selbst ist nach Taylor für uns heutige 

Menschen durch die Moderne vorgegeben, was die Frage aufwirft, welches die zent-

ralen Merkmale der Moderne sind, wie wir sie am besten verstehen und wie politi-

sches Handeln in diesem Rahmen gelingen kann.  

2.2 Hypergüter und Politik 

Ein erstes zentrales Merkmal der modernen Gesellschaft ist nach Taylor ein be-

stimmtes Güterverständnis, welches er mit dem Begriff der „Hypergüter“ kenn-

zeichnet. Mit Hypergütern sind Güter gemeint, deren Geltungsanspruch nicht auf 

eine bestimmte Gemeinschaft beschränkt werden kann und die einen allgemeinen 

Vorrang beanspruchen sowie die Relevanz anderer Güter ordnen. Gleiche Achtung 

und individuelle Freiheit, aber auch die politische Selbstbestimmung von Völkern 

                                                        
7  Vgl. Taylor 1985a, S. 45-76. 

8  Taylor 1988, S. 11. 

9  Taylor 1996, S. 56ff. 

10  Taylor 1996, S. 104. 



225 

sind solche charakteristischen Hypergüter der Moderne.11 Die politische Relevanz 

dieser Hypergüter ist unmittelbar klar, insofern ihre Achtung und Förderung be-

stimmte politische Rahmenbedingungen (Institutionen) und Rücksichtnahmen (in 

Entscheidungsprozessen) erfordert. Allerdings können Vorstellungen wie gleiche 

Achtung und individuelle Freiheit oder auch kollektive Selbstregierung ganz unter-

schiedlich interpretiert werden – zum einen aufgrund verschiedener Erfahrungen, die 

Menschen in bestimmten gesellschaftlichen Kontexten machen; zum anderen auf-

grund divergierender Deutungsangebote, nicht zuletzt im Bereich der Politischen 

Theorie. Wichtig ist deshalb, die Erfahrungsräume mit Hilfe der theoretischen Al-

ternativen zu sondieren. Ein zentrales Anliegen Taylors geht dahin, der Vielfalt der 

Erfahrungen und ihrer theoretischen Interpretationsversuche Rechnung zu tragen, 

um letztlich zu einer umfassenden Sicht zu gelangen. Das Spektrum an Erfahrungen 

und Deutungsmöglichkeiten soll nicht durch ein übergeordnetes Prinzip oder einen 

archimedischen Punkt der Bewertung (etwa Nützlichkeit, Autonomie oder Anerken-

nung) vorab beschränkt, sondern zunächst einmal in seiner inneren Plausibilität zu 

Bewusstsein gebracht werden. Gerade dies erfordert allerdings eine metatheoretische 

Weichenstellung, die sich für einen Pluralismus konkurrierender Deutungen offen-

hält.  

Die zentrale Deutungsdifferenz hinsichtlich grundlegender Erfahrungen und ihrer 

Interpretation wird von Taylor mit dem Begriffspaar Atomismus/Holismus mar-

kiert.12 So mache es einen großen Unterschied, ob wir davon ausgehen, dass Men-

schen in der Erkenntnis und Einschätzung des Wertes eines Gutes „selbstgenügsam“ 

und entscheidungssouverän sind und dieses Gut allein durch die je individuelle 

Wertschätzung seinen Wert erhält (Atomismus = unabhängige Einzelne als Aus-

gangspunkt); oder ob wir annehmen, dass Menschen zusammen mit anderen Men-

schen Güter gemeinsam erst praktisch hervorbringen, in ihrem Wert voll erfassen 

und in ihrer Fülle erfahren und erst dadurch selbst zu voll entwickelten Menschen 

werden (Holismus = Form des Zusammenlebens und gemeinsame Ideale als Aus-

gangspunkt). Dabei bekennt er sich selbst immer wieder (und darin liegt die besagte 

metatheoretische Weichstellung) zur „aristotelischen Tradition“ und interpretiert 

Erfahrungen und theoretische Perspektive von dieser Tradition her. Die aristoteli-

sche Perspektive ist eine holistische. Sie ist offen für eine Rangordnung von Gütern, 

lehnt aber die kompromisslose Durchsetzung des übergeordneten Anspruchs gegen-

über allen anderen Ansprüchen ab, wie es ein starker moralischer Universalismus 

postuliert. Entsprechend sollten nach Taylor Güterkonflikte (etwa zwischen indivi-

                                                        
11  Vgl. Rosa 1995. 

12  Bspw. Taylor 1993a, S. 112ff. 



226 

dueller Freiheit und spezifischen religiösen Glaubensvorstellungen) weder katego-

risch zugunsten des Hypergutes vorentschieden werden, noch dessen Ansprüche 

einfach zurückgeschraubt werden. Wenn etwa die Durchsetzung der modernen Frei-

heitsvorstellung zu einer flächendeckenden Zerstörung historisch gewachsener kul-

tureller Praktiken führen würde, dann würde dies aus der aristotelischen Sicht nahe-

legen, unterschiedliche Güteransprüche einer Abwägung zu unterziehen, statt in 

rigoroser Weise auf dem Vorrang des Hypergutes zu bestehen. Taylors politische 

Philosophie will und kann für derartige Spannungen sensibilisieren und Verständi-

gungsmöglichkeiten ausloten – sie kann die Spannung aber nicht durch die „richti-

ge“ Antwort auflösen. 

2.3 Authentizität und Politik 

Neben dem herausragenden Stellenwert der Hypergüter ist die Weiterentwicklung 

des Freiheits- und Selbstbestimmungsideals hin zum Ideal der Authentizität ein 

zweiter zentraler Aspekt der Moderne. Authentizität heißt, auf die kürzest mögliche 

Formel gebracht, „Treue zu sich selbst“.13 Hinter dieser unscheinbaren Definition 

steht die tiefsitzende Überzeugung, dass die individuelle Lebensführung nur dann 

als gelingend begriffen werden kann, wenn ich meine Überzeugungen und Hand-

lungsorientierungen als Ausdruck meiner unverwechselbaren Persönlichkeit verste-

hen kann. Die Möglichkeit einer Abwärtsspirale ist in diesem aus der Romantik 

stammenden Ideal bereits angelegt. Wenn Authentizitätsstreben zur narzisstischen 

„Konzentration auf das Selbst“ wird,14 so droht demokratische Politik immer mehr 

zu einem bloßen Instrument für individuelle Selbstverwirklichung zu verkümmern. 

Eine solche Politik wird immer weniger zu einer gemeinsamen Perspektive führen 

und so die Einzelnen noch mehr auf sich selbst zurückwerfen, was dann wieder die 

Beurteilung demokratischer Politik nach dem dadurch realisierten individuellen 

Nutzen befördert usw.  

Ein erster Schritt zur Wiedergewinnung gemeinsamer Perspektiven geht nach 

Taylor dahin, das Ideal der Authentizität selbst besser zu verstehen. Eine Fehlinter-

pretation dieses Ideals geht nach Taylor dahin, die Treue zu sich selbst als Ableh-

nung jeglicher äußeren Einmischung in die individuelle Lebensführung zu verste-

hen. Als erstes legt er Wert darauf, dass Authentizität als ein moralisches Ideal 

selbst auf einer „starken Wertung“, also dem „Bild einer eventuell besseren oder 

                                                        
13  Taylor 1995, S. 22. 

14  Taylor 1995, S. 10. 



227 

höheren Lebensweise“ beruht.15 Treue zu sich selbst ist demnach in der Kultur der 

Moderne nicht einfach eine im Belieben des Individuums stehende Orientierung, die 

man genauso aufgeben könnte; sie ist vielmehr eine kulturelle Anforderung, der ich 

mich um den Preis persönlicher Deformationen gar nicht entziehen kann. Wir müs-

sen uns also irgendwie mit der sinnvollen Verwirklichung dieses Ideals auseinander-

setzen: Gehört es etwa zu diesem Ideal dazu, flexibel mit Partnerschaften und 

Freundschaften umzugehen oder erfordert es gerade Treue zu den einmal eingegan-

genen – also: meinen – Bindungen? Sollten wir uns besser nicht die Hände in der 

Politik schmutzig machen oder müssen wir dies gerade riskieren, weil öffentliches 

Engagement ein unverzichtbares Element der Gestaltung des eigenen Lebens in 

Gemeinschaft mit anderen ist? – In einer atomistischen Perspektive würde es nur 

darum gehen, alle „äußeren“ Einflüsse oder Ansprüche abzuwehren bzw. durch 

möglichst souveränes Beziehungsmanagement zu kontrollieren. Nach Taylor sollten 

wir Authentizität hingegen holistisch deuten, indem wir es als ein dialogisches und 

auf gesellschaftliche Verwirklichung gerichtetes Ideal verstehen. Ein holistisches 

Verständnis des Authentizitätsideals kann auf den „durch und durch dialogischen 

Charakter“ des menschlichen Lebens verweisen.16 So erwerben wir eine „Aus-

druckssprache“, in der wir unsere Identität formulieren und neu interpretieren kön-

nen, erst in sozialen Zusammenhängen. Und die Bildung meiner Identität gewinnt 

Bedeutungstiefe und Gemeinschaftsbezug erst in Auseinandersetzung mit den kultu-

rellen Quellen der gemeinsamen Identität.  

Wie führt nun der Weg von diesen Reflexionen auf die Gelingensbedingungen 

einer dialogischen Lebensführung zur Auseinandersetzung mit den Gelingensbedin-

gungen der Demokratie? Hierzu kann zunächst festgehalten werden, dass die Ver-

mittlung von lebendigem kulturellem Sinn und die Beförderung von persönlichem 

Engagement als Anspruch an gelingende Formen von Zivilgesellschaft gestellt, aber 

nicht staatlich garantiert werden kann. Scheitern kann das Streben nach Anerken-

nung nicht nur im Bereich zwischenmenschlicher Beziehungen, sondern auch im 

gesellschaftlichen Leben. Entsprechend habe die Demokratie eine „Politik der glei-

chen Anerkennung“ ins Leben gerufen, also öffentliche Praktiken, durch die ver-

schiedene Gruppen erfahren können, dass sie mit ihren Anliegen ernst genommen 

werden und „dazugehören“.17 Das zentrale Problem von Politik liegt darin, dass sie 

einerseits unverzichtbar ist, um die Gesellschaft im Sinne einer dialogischen Le-

bensweise zu gestalten, andererseits aber aufgrund ihres Machtbezugs auch eine 

                                                        
15  Taylor 1995, S. 23. 

16  Taylor 1995, S. 41. 

17  Taylor 1995, S. 55f. 



228 

beständige Gefährdung eines Lebens im Einklang mit den eigenen Überzeugungen 

und tiefen kulturellen Bindungen bedeutet. 

Taylors grundlegende demokratietheoretische These ist also, dass auch die Politik 

der gleichen Anerkennung ein grundsätzlich gemeinschaftlich-dialogisches Unter-

fangen sein müsse, das einen gemeinsamen Wertungshorizont erfordert, aber nicht in 

ein bestimmtes Verfahren gefasst werden kann. Dabei ist entscheidend, dass sich die 

kulturellen Identitäten, von denen her die Einzelnen sich selbst verstehen, in der 

demokratischen Öffentlichkeit artikulieren können und berücksichtigt werden. Inso-

fern erscheint es durchaus angemessen, Taylor als Vertreter einer „multikulturalisti-

schen“ Demokratietheorie zu verstehen.18 Allerdings darf dieser Multikulturalismus 

nicht als distanzierte Neutralität des Staates gegenüber allen kulturellen Gemein-

schaften oder deren Abschottung verstanden werden. Denn dies würde dazu beitra-

gen, „daß Erörterungen des guten Lebens an den Rand der politischen Auseinander-

setzungen verbannt werden“, was für Taylor das Abgleiten in einen „milden Relati-

vismus“ befördert.19  

2.4 Öffentlichkeit, Marktwirtschaft und Staatsbürgerschaft als moderne Vorstel-

lungsrahmen von Gesellschaft und Politik 

Neben der Rolle von Hypergütern und dem Authentizitätsideal stellt die Verände-

rung des Vorstellungsrahmens, in dem die Menschen ihre Gesellschaft deuten, das 

dritte zentrale Merkmal der Moderne dar. Taylor spricht in diesem Zusammenhang 

von zwei wesentlichen Komponenten der modernen „sozialen Imagination“:20 zum 

Ersten die Vorstellung einer „unmittelbaren Mitgliedschaft“ als Ausdrucks einer 

horizontalen anstelle einer hierarchischen Gesellschaftsauffassung (direkte Teilhabe 

an den verschiedenen Sphären des gesellschaftlichen Zusammenlebens anstelle der 

Vermittlung durch die Standeszugehörigkeit), zum Zweiten der Vorstellung der rein 

„profanen Zeit“ (die Bedeutung von Ereignissen ergibt sich allein durch das gegen-

                                                        
18  Schubert 2012. Dabei steht naturgemäß Taylors breit diskutiertes Multikulturalismus-Essay im 

Mittelpunkt, (Taylor 1993d). In jüngster Zeit hat Taylor in Abgrenzung zum Begriff des „Multikul-

turalismus“ jenen des „Interkulturalismus“ aufgegriffen, wobei er den Unterschied weniger als 

konkreten Unterschied von Politikinhalten und mehr an den diese begründenden stories festmacht. 

Die multikulturalistische Geschichte ist eine der Dezentrierung der dominanten Mehrheitskultur, 

die interkulturalistische Geschichte ist eine des Versuchs, die Mehrheitskultur bei der Anerkennung 

und Integration anderer Identitäten gegenüber globalen Angleichungsdynamiken zu bewahren (Tay-

lor 2012).  

19  Taylor 1995, S. 25. 

20  Etwa Taylor 2002a, S. 145-149. 



229 

wärtige Handeln, nicht durch die Reaktualisierung der Vergangenheit oder die Be-

zugnahme auf die Ewigkeit [wie etwa im liturgischen Jahr]).  

Auf die historischen Transformationsprozesse, in denen sich diese Vorstellungs-

rahmen herausgebildet haben, kann hier nicht im Detail eingegangen werden. Es soll 

nur darauf hingewiesen werden, dass Taylor sie in Ein säkulares Zeitalter minutiös 

nachzuzeichnen und dabei die These zu belegen trachtet, dass die modernen Vorstel-

lungsrahmen sich aus internen Weiterentwicklungen im Christentum ergeben haben, 

also nicht auf einer kulturneutralen Durchsetzung „objektiver“ Vernunftkonzepte 

beruhten.21  

Die Vorstellung unmittelbarer Mitgliedschaft durchzieht sämtliche gesellschaftli-

chen Bereiche. Besonders deutlich tritt sie jedoch in der Herausbildung von Öffent-

lichkeit, Marktwirtschaft und Staatsbürgerschaft hervor. Diese und weitere „Formen 

der imaginierten unmittelbaren Zugehörigkeit“ seien „eng mit der modernen Gleich-

heit und Individualität verknüpft – eigentlich sogar bloß Facetten beider“.22 Das 

profane Zeitverständnis wiederum verweist nicht nur auf die Möglichkeit, Zeit als 

Ressource zu verstehen, die im Rahmen der Marktwirtschaft effizient zu nutzen ist, 

sondern auch auf eine spezifische Quelle politischer Legitimität: die Praxis einer 

Erneuerung oder Neugründung des Gemeinwesens aus einer in der Gegenwart de-

monstrierten Handlungskraft und normativen Überzeugungskraft heraus. Hier 

scheint bereits der Topos der kollektiven Bewährung durch. Ein solcher Akt der 

Neugründung wurde zum ersten Mal in der Amerikanischen Revolution erfolgreich 

praktiziert, als nämlich „die entscheidende Fiktion eines ‚Wir, das Volk‘, in dessen 

Namen die neue Verfassung verkündet wurde“, sich gesellschaftlich artikulierte.23 In 

der Anrufung des Volkes, das sich als Kollektivsubjekt die Verfassung gibt und 

dabei möglicherweise einen historischen Auftrag zu erfüllen hat, steckt freilich der 

Keim des Umschlags in das Postulat einer vorgeschichtlichen und vorpolitischen 

gesellschaftlichen Einheit. Insofern mit der Nation eine solche kulturelle Identität als 

gegeben postuliert wird, um das Recht auf Selbstregierung einzufordern, wohnt 

modernen Gesellschaften gerade als demokratischen eine spezifische Dynamik des 

Ausschlusses von abweichenden Minderheiten inne, vor der Taylor eindringlich 

warnt.24  

Die entscheidende Frage, die sich für Taylor daraus ergibt, ist die nach dem Ver-

hältnis von Nationalismus und Patriotismus. Moderne Demokratien bedürfen nach 

Taylor zwar des Patriotismus im Sinne der Erfordernis einer „kräftige[n] Identifika-

                                                        
21  Taylor 2009.  

22  Taylor 2002a, S. 147. 

23  Taylor 2002a, S. 148. 

24  Siehe etwa Taylor 2002a, S. 30-50. 



230 

tion mit dem Gemeinwesen und die Bereitschaft, ihm etwas zu opfern“,25 und zwar 

nicht nur Besitz (Geld in Form von Steuern), sondern notfalls das eigene Leben (in 

der Verteidigung des Gemeinwesens). Patriotismus richte sich aber nicht notwendi-

gerweise auf eine vorpolitische Identität. Zentral sei vielmehr, wie bereits Mon-

tesquieu herausstellte, die Liebe zu den Gesetzen.26 Die semantische Nähe zum 

Konzept des „Verfassungspatriotismus“, das Habermas von Sternberger übernom-

men und popularisiert hat, ist offenkundig, auch wenn Taylor dessen Anforderungen 

dramatisiert und so erneut den Bewährungsgedanken evoziert. Taylor betont aber 

umgekehrt auch die Erforderlichkeit der aktiven Teilhabe und des wechselseitigen 

Respekts.  

Ohne eine wahrnehmbare Präsenz in der politischen Öffentlichkeit, welche über 

die Gesetze berät, ist es kulturellen Gemeinschaften innerhalb einer Gesellschaft mit 

unmittelbarer Mitgliedschaft nicht möglich, die geforderte Identifikation authentisch 

zu entwickeln. Es ist von daher von entscheidender Bedeutung, welches Verständnis 

von politischer Öffentlichkeit wir haben und wie wir die Berücksichtigung kulturel-

ler Gemeinschaften verstehen. Zugleich steht der demokratischen Öffentlichkeit die 

Sphäre der tauschförmigen Ökonomie gegenüber, in deren Rahmen sich die Gesell-

schaftsmitglieder als individuelle Anbieter und Konsumenten auf einem freien 

Markt erfahren. Formen von starker Identifikation müssen diesem Faktum der Indi-

vidualisierung in einer Marktgesellschaft in einer nichtdestruktiven Weise Rechnung 

tragen. Auch hinsichtlich der modernen Vorstellungsrahmen können wir nach Tay-

lor also nicht darauf hoffen, ein harmonisches Einverständnis über die kulturellen 

Grundlagen und politischen Erfordernisse der modernen Gesellschaft zu erlangen. 

Wir müssten vielmehr einen Weg finden, mit „Konkurrenz und Streit“ zu leben und 

trotzdem zu einem „zentralen, einheitsstiftenden Identifikationspol“ zu gelangen.27 

Zentral dafür wäre eine gemeinsame Vorstellung der „Würde“ als Bürger.28 Was 

Taylor darunter versteht, soll im Folgenden vor dem Hintergrund seiner Krisendiag-

nose demokratischer Gesellschaften diskutiert werden.  

 

 

 

                                                        
25  Taylor 2002a, S. 150. 

26  Taylor 2002a, S. 151. 

27  Taylor 2002a, S. 19. 

28  Taylor 2002a. S. 19. 



231 

3. Die Würde des Bürgers: Taylors Einschätzung der gegenwärtigen Demokra-
tie und der Rolle von Bürgerbeteiligung und Zivilgesellschaft 

3.1. Kollektive Bewährung und Abwärtsspirale des demokratischen Wohlfahrts-

staates als politische Topoi 

Es ist bemerkenswert, dass die Suche nach der Berücksichtigung kultureller Identitä-

ten bei der Gestaltung politischer Teilhabe von Anfang an Taylors Denken geprägt 

hat. Sie zieht sich bereits durch die Veröffentlichung zur Sprachenpolitik in Kanada. 

In einem Aufsatz aus dem Jahr 1965, in dem der aktive Politiker Taylor sich über 

den neuartigen Nationalismus der französischen Kanadier und die politische Stär-

kung der Provinz Quebec Gedanken macht, wird deutlich, dass politische Teilhabe 

und die Durchführung politischer Reformen für Taylor niemals nur Mittel zum 

Zweck (einer besseren, gerechteren Gesellschaft) sind. Sie sind immer auch Selbst-

bekräftigung einer (politischen) Identität und Ausdruck kultureller Selbstachtung im 

Kontrast zu anderen Gruppen:  

Such was the nature of this nationalist sentiment that it was not enough that these reforms 
come about. They had to be brought about by the society itself and to be purely its own re-
sponsibility; for the type of desire provoked by the comparison with the rest [of North 

America, M.H.] was the desire to prove oneself, and this is by definition a goal that cannot 
be attained with outside help.29  

Der Wunsch, durch politisches Handeln die eigene Handlungsfähigkeit zu erproben, 

sich mit anderen zu messen und sich so „zu bewähren“, steht für einen wichtigen 

Aspekt des modernen Strebens nach Anerkennung. In der Reflexion auf solche poli-

tischen Bewährungspraktiken lässt sich ein Leitmotiv von Taylors politischer Theo-

rie erkennen. In der Moderne stellt politische Teilhabe eine entscheidende Voraus-

setzung für die Selbstbehauptung kultureller Identitäten und die Integration politi-

scher Gemeinschaften dar, weil diese Identitäten nicht mehr durch eine der politi-

schen Auseinandersetzung entzogenen Instanz (etwa einen „toleranten“ Monarchen) 

geschützt werden, sondern im Zusammenleben freier und gleicher Gesellschaftsmit-

glieder und einer auf kollektiver Selbstbestimmung basierenden Völkergemeinschaft 

zu praktizieren sind. Rechtliche Garantien der Ausübung kultureller Praktiken (z.B. 

die Religionsfreiheit) sind dafür eine notwendige Voraussetzung, sie sind aber für 

                                                        
29  Taylor 1993b, S. 14 (Orig. 1965). 



232 

eine Praxis der Erzeugung eines übergreifenden Zusammengehörigkeitsgefühls nicht 

ausreichend.  

In demokratiediagnostischer Hinsicht ist die bereits erwähnte Vorstellung einer 

drohenden Abwärtsspirale westlich-demokratischer Gesellschaften von zentraler 

Bedeutung. Entsprechende Diagnosen stellt Taylor spätestens seit Mitte der 1980er 

Jahre an.30 Die Abwärtsspirale ist demnach die Kehrseite einer individualistischen 

Wachstumslogik, bei der das Streben nach ökonomischem Wachstum und politisch-

administrativer Zentralisierung sowie der Drang nach individueller Mobilität sich 

wechselseitig befördern. Der Wohlfahrtsstaat sorgt gemäß diesem Legitimationsmo-

dell dafür, dass die Zumutungen des Kapitalismus zugleich als Versprechen indivi-

dueller Freiheit auftreten können. Er reguliert die gesamtgesellschaftlichen Prozesse 

und lässt alle Bürger eines Nationalstaats über Umverteilung und Absicherung am 

gesellschaftlichen Wohlstand teilhaben. Der Großskalierung der Ökonomie und der 

Zentralisierung politischer Regulierung entspricht das Zurückgeworfensein des 

Bürgers auf seine private Existenz und individuelle Selbstverwirklichung. Im Rah-

men dieses destruktiven Dreigestirns von Wachstum, Zentralisierung und Individua-

lisierung ist nach Taylor für die Rolle des aktiven Bürgers immer weniger Platz. 

Vielmehr werde die Machtlosigkeit des Bürgers vorangetrieben: „A sense of citizen 

impotence feeds the atomistic safeguarding of mobility, which in turn aggravates the 

impotence.“31 Zugleich resultiert aus diesem Legitimationsmodell ein sozioökono-

mischer Wachstumsimperativ, der dem Staat immer mehr an Steuerung, Umvertei-

lung und Versorgung abverlangt und ihn damit an die Grenzen seiner Handlungsfä-

higkeit bringt, während die Ökonomie durch rücksichtslosen Ressourcenverbrauch 

gekennzeichnet ist. 

Man mag in dieser Beschreibung vorschnell ein typisch kommunitaristisches Ver-

fallsszenario sehen, dessen empirischer Beleg zweifelhaft ist. Bei näherem Hinsehen 

wird allerdings deutlich, dass Taylors Szenario eine auch jenseits kommunitaristi-

scher Theorien geteilte Einschätzung zum Zustand des demokratischen Staates der 

Gegenwart teilt, die durchaus empirische Forschung berücksichtigt. So ist es auf-

schlussreich, dass sich Taylor bei der Konzeptualisierung der Abwärtsspirale auf die 

zu dieser Zeit verbreiteten Theoreme der „Unregierbarkeit“ und „Staatsüberlastung“ 

(ungovernability, governmental overload) stützt. Verbanden sich diese Labels direkt 

meist mit eher konservativ orientierten Staatstheoretikern, so gilt es zu bedenken, 

dass Claus Offe bereits früh eine weitgehende Übereinstimmung dieser Theoreme 

mit „linken“ Krisentheorien des Kapitalismus und Formen der Kritik staatlicher 

                                                        
30  Siehe seine Ausführungen zur Frage einer „Legitimationskrise“, Taylor 1988, S. 235-294 (die erste 

Fassung geht auf das Jahr 1981 zurück). 

31  Taylor 1993b, S. 89 (Orig. 1985). 



233 

Bevormundung aufgezeigt hat.32 Ein Schlüsselereignis war sicher der Ölpreisschock 

1975 und die Krise keynesianischer Steuerungsmodelle im Zeichen der „Stagflati-

on“. Man kann also sagen, dass es sich letztlich um eine lagerübergreifend geteilte 

Diagnose der Erschöpfung eines auf Fortschrittsgedanken und staatlicher Steuerung 

gestützten Wohlfahrtsmodells handelt. Die Diagnose des „Staatsversagens“ ist zu-

dem mit einer weitreichenden empirischen Forschung verbunden gewesen.33  

Wie mit diesem Befund umzugehen sei, war freilich erwartungsgemäß umstritten. 

„Konservative“ Sozialwissenschaftler wollten das Institutionensystem weiterlaufen 

lassen, suchten aber nach der Möglichkeit eines restriktiven Politikverständnisses, 

bei dem es leichter wäre, steigende Erwartungen an die Politik abzuweisen.34 In der 

politischen Praxis lief der Neokonservatismus (etwa unter Thatcher in Großbritanni-

en) in den 1980er Jahren auf ein radikales Programm der Umerziehung der Bürger 

zu marktorientierten Eigentümern hinaus,35 dessen mitunter verheerende Folgen bis 

heute spürbar sind. „Sozialdemokratische“ Forscher richteten ihr Augenmerk hinge-

gen auf die Identifikation von Kooperationschancen zwischen Staat und organisier-

ten gesellschaftlichen Funktionsträgern.36  

Ähnlich wie Offe hielt auch Taylor weder die neokonservative Marktideologie 

noch das Festhalten an der Staatsgläubigkeit der „alten“ Sozialdemokratie für eine 

sinnvolle Option. Auch der Ansatz der Beschaffung von gesellschaftlichem Konsens 

und staatlicher Steuerungsfähigkeit durch die Einbindung von sozialen Verbänden 

nach dem Muster neo-korporatistischer Arrangements rief bei beiden Skepsis her-

vor. Alle diese Ansätze gehen nach Taylor nicht an die eigentlichen Wurzeln des 

Problems, d.h. an die Mechanismen der Abwärtsspirale. Sie schauen nur auf die 

Leistungsfähigkeit des politischen Systems oder die Erwartungshaltung der Bürger, 

berücksichtigen jedoch nicht Fragen des guten Lebens und der demokratischen Iden-

tität. Vor diesem Hintergrund brachte Taylor der Politik der „ökologischen Linken“ 

grundlegende Sympathie entgegen.37 Allein sie versuche die Ursachen der Krise zu 

adressieren, nämlich die bedenkenlose Orientierung an Wachstum und das Prinzip 

größtmöglicher individueller Mobilität. Außerdem unternehme sie den Versuch, 

Macht und Entscheidungsfindung zugunsten kleinerer und besser zugänglicher Ebe-

nen zu dezentralisieren.  

                                                        
32  Offe 1979 und 1987.  

33  Vgl. Mayntz 1987 zu unterschiedlichen Fassungen und Forschungsperspektiven des „Staatsversa-

gens“. 

34  Etwa Luhmann 1981, der die Codierung konservativ/progressiv freilich für die Gegenwartsgesell-

schaft als obsolet erachtete. 

35  Vgl. Offe 1994. 

36  Etwa Mayntz/Scharpf 1995. 

37  Taylor 1993b, S. 90f. (Orig. 1985). 



234 

In seinen Stellungnahmen zu Demokratie und Zivilgesellschaft hat Taylor versucht, 

dieses demokratiepolitische Anliegen der ökologischen Linken aufzugreifen und mit 

dem zweiten zentralen Topos, dem der demokratischen Bewährung zu verbinden. So 

zeichnet sich seine Demokratiediskussion dadurch aus, dass er die verschiedenen 

Alternativen nicht nur auf ihre Praktikabilität auslotet, sondern das ihnen jeweils 

zugrunde liegende Verständnis der Würde als Bürger freizulegen versucht. Erst 

durch eine solche Freilegung können die jeweiligen Alternativen vollständig artiku-

liert und damit verstanden und kritisch gegeneinander abgewogen werden. Politische 

Kultur und Politische Theorie sollen dabei neu miteinander ins Gespräch gebracht 

werden.  

3.2 Theoretisch-normative Perspektiven: Demokratie und Zivilgesellschaft 

Wenn es nun um Taylors Versuch geht, Politische Theorie und politische Kultur 

miteinander ins Gespräch zu bringen, ist es hilfreich, sich noch einmal sein interpre-

tatives Verständnis normativer Urteilsbildung bewusst zu machen. Das von Taylor 

vertretene „Prinzip der besten Analyse“38 versteht moralische Reflexion als ein Ur-

teilen „in Übergängen“, welches sich auf „vergleichende Aussagen“ stützt.39 Es geht 

dabei um „Fehlerminderung“, also um die klarere Einsicht in den Gehalt der Begrif-

fe, mit denen die Selbstauslegung vorgenommen wird, um die konstruktive Entwir-

rung von Widersprüchen zwischen verschiedenen Bestandteilen dieser Selbstausle-

gung, um die Korrektur von Vorurteilen usw. Wichtig ist dabei nicht zuletzt, den 

Realitätsgehalt normativer Perspektiven mit einzubeziehen. Entsprechend werden 

auch die Topoi der Bewährung und der demokratischen Abwärtsspirale behandelt. 

Taylor kommt in der Identifikation und Interpretation zentraler Erfahrungen immer 

wieder zu dem Ergebnis, dass ihre angemessene Darstellung sowie die Erwägung 

der damit einhergehenden Chancen und Gefährdungen verschiedene Theorieper-

spektiven miteinander verbinden und offen für empirische Einsichten sein muss. 

Sein explizites Vorbild ist in diesem Zusammenhang Alexis de Tocqueville.40 Toc-

queville hat die klassische Fassung der Abwärtsspirale bzw. „einer Art Teufelskreis“ 

geliefert, „bei dem die staatsbürgerliche Apathie das Anwachsen einer unverant-

wortlichen Regierungsmacht begünstigt, wodurch das Gefühl der Hilflosigkeit und 

                                                        
38  Taylor 1996, S. 115f. 

39  Taylor 1996, S. 140. 

40  Siehe Taylor 2002a, S. 9, sowie Taylor 2002b. 



235 

damit die Apathie zunimmt“.41 Außerdem hat Tocqueville bereits das Heilmittel der 

„Dezentralisierung“ empfohlen.42  

Taylor verortet seine Neo-Tocquevilleanische Position im Spannungsfeld zweier 

grundlegender Einstellungen zur Demokratie: einer instrumentellen Haltung und 

einer identitären Haltung.43 Erstere versteht Demokratie als Instrument zur Beförde-

rung individueller Interessen und als Kampf von Eliten um politische Positionen. 

Letztere sieht Demokratie als Lebensform aller Bürger und Versuch der Entwick-

lung einer Gemeinwohlperspektive jenseits des Abwägens rein individueller Interes-

sen. Anders formuliert, ist für die erste Perspektive demokratische Politik nur Mittel 

zum Zweck der Verfolgung partikularer Interessen, während sie für die zweite Per-

spektive die Hauptlast einer authentischen Existenz zu tragen hat. Taylor gesteht der 

ersten Haltung (wie sie in der ökonomische Demokratietheorie auf hohem intellek-

tuellen Niveau zum Ausdruck kommt) zu, dass sie in gewisser Weise „realistischer“ 

ist. Sie bringt die Erfahrungen vieler Bürger zum Ausdruck und stellt keine überhöh-

ten Erwartungen an deren Gemeinwohlorientierung. Problematisch ist jedoch ers-

tens, dass die instrumentelle Haltung sich angesichts der genannten Identifikations-

anforderungen der Bürger als „parasitäres Phänomen“ darstelle, da patriotische Hal-

tungen letztlich keine Motivationsgrundlage finden.44 Zweitens verweist Taylor 

darauf, dass es auch die gegenteilige Erfahrung gibt, dass nämlich auch in der mo-

dernen Demokratie Menschen politisches Engagement als auf besondere Weise 

bereichernd erfahren können bzw. gerade erfahren, dass ihre spezifische Lebenswei-

se in der Konkurrenz der politischen Eliten um die Zustimmung der Wähler Miss-

achtung erfährt. Die instrumentelle Haltung wird so dem zentralen Demokratie-

Problem nicht gerecht, das in der „politischen Zersplitterung“, d.h. im Verlust der 

Fähigkeit zu gemeinschaftlichem Handeln bzw. dessen Erfolglosigkeit liege.45 

Die identitäre Sichtweise, die Taylor auf Rousseau zurückführt, räumt nun dem 

gemeinsamen Handeln normativ den höchsten Rang ein und entwirft ein anspruchs-

volles Ideal des demokratischen Bürgers. Sie sieht Demokratie als Raum der persön-

lichen Bewährung unter Freien und Gleichen und richtet alle Entscheidungsprozesse 

auf Partizipationsgesichtspunkte aus. Sie geht damit jedoch in weiten Teilen an den 

realen Erfahrungen mit der Gesellschaft der Gegenwart vorbei. Diese Gesellschaft 

wird, wie bereits erwähnt, entscheidend vom Erfahrungsrahmen der Marktwirtschaft 

und einer konflikthaften Öffentlichkeit und Interessenauseinandersetzung geprägt. 

                                                        
41  Taylor 2002a, S. 130. 

42  Taylor 2002a, S. 136. 

43  Taylor 2002a, S. 12-19. Das Begriffspaar instrumentell/identitär stammt vom Verfasser.  

44  Taylor 2002a, S. 16. 

45  Taylor 2002a, S. 130. 



236 

Angesichts dieses Kontextes droht die identitäre Perspektive in eine Unterdrückung 

von individueller Freiheit und politischer Konfliktaustragung umzuschlagen. Eine 

weithin geteilte demokratische Lebensweise lässt sich nicht durch Zwang verordnen 

(das wäre ein Widerspruch in sich, zumindest unter der kulturellen Geltung des 

Authentizitätsideals), sondern muss von unten wachsen und (immer wieder neu) 

gelernt werden. Statt ein systematisches Demokratie-„Modell“ zu propagieren, 

kommt es nach Taylor somit eher darauf an, sich auf die Suche nach Praktiken und 

Potentialen einer demokratischen Lebensform in den existierenden Gesellschaften 

zu machen bzw. die Mechanismen des Verfalls des Bürgerideals besser zu verste-

hen.  

Diese Potentiale werden nun seit Mitte der 1980er Jahre zunehmen in der Zivilge-

sellschaft verortet. Definitionsgemäß handelt es sich dabei um eine Sphäre, die zwi-

schen dem Individuum und dem Staat vermittelt und die Identität der Bürger jenseits 

der Staatsbürgerschaft prägt. Allerdings kann auch diese Sphäre der Zivilgesell-

schaft und die sie ausfüllenden Zusammenschlüsse wieder ganz unterschiedlich 

verstanden werden, worin sich wieder die genannten Demokratieperspektiven spie-

geln. So wird die Zivilgesellschaft zumeist als vor dem und unabhängig vom Staat 

existierende Gesellschaft verstanden, so dass „die Gesellschaft ihre eigene vor-

politische Existenz und Einheit [hat], der die politische Struktur dienen muß“.46 Die 

dienende Rolle des Staates kann aber entweder auf die durch freien Tausch begrün-

dete ökonomische Vergesellschaftung oder auf die durch den Austausch von Argu-

menten geschaffene Öffentlichkeit bezogen werden, so dass entweder der Vorstel-

lungsrahmen der Marktwirtschaft oder der der Öffentlichkeit zur eigentlichen Ge-

sellschaftsgrundlage erklärt wird. Es ergeben sich in diesem ersten Strang „zwei 

ganz verschiedene Arten politischer Hoffnung“,47 einerseits die radikaldemokrati-

sche Hoffnung politischer Selbstbestimmung durch eine den Gemeinwillen unver-

fälscht artikulierende Öffentlichkeit, andererseits die libertäre Hoffnung einer weit-

reichenden Selbstregulierung des freien Marktes in Form einer „unsichtbaren Hand“. 

Letzteres führt zu einer neokonservativen Programmatik, die die Marginalisierung 

gemeinsamen politischen Handelns und die Demontage politischer Institutionen mit 

sich führt. Die radikaldemokratische Hoffnung steht wiederum in der Gefahr eine 

Einheitsvorstellung mit Zwangscharakter zu erzeugen. Es liegt auf der Hand, dass 

Taylor beide Vorstellungen für unzulänglich hält.  

Nun könnte man die politische Hoffnung auch auf die neuen sozialen Bewegun-

gen als Träger einer vitalisierten demokratischen Öffentlichkeit setzen. Diese schei-

                                                        
46  Taylor 1991, S. 72. 

47  Taylor 1991, S. 74f. 



237 

nen jeglicher Repressionsbestrebung abhold und praktizieren doch eine gemeinsame 

Form von Handeln.48 Bei ihnen erweist sich nach Taylor jedoch eine andere Eigen-

schaft als problematisch, nämlich deren single-issue-Orientierung, also die Konzent-

ration auf ein einziges Themenfeld (z.B. Atomkraft, Ökologie, Frauen usw. oder 

noch detaillierter: „Rettung der Robbenbabies“). Neben dem Gang vor (Verfas-

sungs-)Gerichte, so klagt Taylor, stellten derartige Ein-Themen-Kampagnen heute 

die gängige Weise der Durchsetzung von Zielen gegenüber dem politischen System 

dar.49 Auch dies ist für Taylor Ausdruck einer umfassenden politischen „Fragmen-

tierung“ auf Kosten der Fähigkeit, inhaltlich umfassende politische Programme und 

sozial übergreifende Koalitionen zu bilden.50 Als Gegenmittel zur Entmündigung 

des Bürgers wie auch zur fragmentierten Partizipation empfiehlt er die Dezentrali-

sierung politischer Macht durch die Rückbindung politischer Institutionen und Ver-

fahren mit der Zivilgesellschaft. Die zivile Gesellschaft, so Taylor im Anschluss 

wiederum an Tocqueville und in Abgrenzung von Locke und Rousseau, „ist nicht so 

sehr eine Sphäre außerhalb der politischen Macht; sie dringt vielmehr tief in diese 

Macht ein, fragmentiert und dezentralisiert sie“.51 Taylor will also Gesellschaft und 

Politik wieder stärker miteinander verbunden sehen, so dass der Staat sich auf die 

Assoziationsaktivitäten der Bürger zurückverwiesen weiß, während in der Zivilge-

sellschaft ein Bewusstsein davon besteht, dass der demokratische Staat die Bedin-

gung für die Praxis politischer Freiheit darstellt und entsprechend als Bezugspunkt 

präsent sein muss.  

3.3 Auf der Suche nach der gelingenden Dezentralisierung  

Wie gezeigt, plädiert Taylor immer wieder für „Dezentralisierung“ als Herzstück 

einer „Politik der demokratischen Ermächtigung“ („democratic empowerment“).52 

Wie aber kann eine gelingende demokratische Dezentralisierungspolitik aussehen? – 

Man muss feststellen, dass sich Taylor an dieser Stelle mit konkreten Auskünften 

stark zurückhält. Klar ist, dass er sich Dezentralisierung sowohl auf das politische 

System als auch auf die Öffentlichkeit bezogen vorstellt. Ersteres würde eine De-

zentralisierung von Entscheidungsmacht bedeuten, Letzteres eine Ergänzung des 

Parteiensystems um eine außerparlamentarische Öffentlichkeit von Bewegungen 

                                                        
48  Cohen/Arato 1992. 

49  Taylor 1995, S. 128f. 

50  Taylor 1995, S. 130ff. 

51  Taylor 1993c, S. 146. 

52  Taylor 1995, S. 132f. 



238 

und Initiativen.53 Ein klares Konzept hat Taylor in beiden Fällen jedoch nicht prä-

sentiert. Im Gegenteil, es finden sich des Öfteren Warnhinweise gegenüber einer 

allgemeinen Reformprogrammatik der partizipatorischen Dezentralisierung.  

So hält Taylor die Vorstellung einer gesellschaftsweiten Demokratisierung in 

Form von kleinen selbstregierten Entscheidungseinheiten nicht für allgemein prakti-

kabel. Das grundlegende Problem formuliert Taylor folgendermaßen: 

Es reicht nicht, den Staat in eine Anzahl territorialer Einheiten aufzuteilen oder zu verfü-
gen, daß die Arbeiter eines Betriebes dieses oder jenes Komitee wählen. Solche Einheiten 
müssen eine Beziehung zu lebendigen Identifikationsgemeinschaften haben. Wenn die 
Menschen sich nicht mit den dezentralisierten Einheiten identifizieren können, wenn sie 
nicht das Gefühl haben, daß sie ein gemeinsames Schicksal verbindet und sie an einem 

gemeinsamen Vorhaben beteiligt sind, wird die Partizipation ein frommer Wunsch blei-
ben.54  

Wie können aber die „lebendigen Gemeinschaften“ identifiziert werden, in die die 

Entscheidungseinheiten eingebettet sein sollen, und welche Art von Ermächtigung 

wäre ihnen gegenüber sinnvoll? Taylor erwähnt immer wieder den Föderalismus 

und das Subsidiaritätsprinzip. Die konkretesten Hinweise führen zurück zur Situati-

on in Kanada, die er als halbwegs gelungene Form der Dezentralisierung darstellt:  

Machtübertragung generell bzw. Gewaltenteilung, wie sie in einem bundestaatlichen, zu-
mal einem auf dem Subsidiaritätsprinzip basierenden System geübt wird, [kann] der de-
mokratischen Ermächtigung günstig sein. Das gilt um so mehr, wenn die Einheiten, denen 
die Macht übertragen wird, als Gemeinschaften schon eine Rolle im Leben ihrer Angehö-

rigen spielen. In dieser Hinsicht haben wir in Kanada Glück gehabt. Wir haben ein bun-
desstaatliches System, das gerade durch unsere Verschiedenartigkeit daran gehindert wor-
den ist, sich nach dem Vorbild der Vereinigten Staaten zu größerer Zentralisation hin zu 
entwickeln, während die einzelnen Provinzen im allgemeinen den regionalen Gesellschaf-
ten entsprechen, mit denen sich ihre Angehörigen identifizieren. Mißlungen ist uns dage-
gen anscheinend die Schaffung einer gemeinsamen Auffassung, die diese regionalen Ge-
sellschaften zusammenhalten kann.55  

Mit dem letzten Satz verweist Taylor darauf, dass der kanadische way of life und 

damit auch der kanadische Politikstil immer stärker vom American way of life be-

stimmt werde. Statt einer politischen Suche nach Gemeinsamkeiten über kulturelle 

Grenzen hinweg und unter Wahrung der kulturellen Autonomie werde Politik auch 

in Kanada immer stärker auf die Durchsetzung individueller Rechtsansprüche bezo-

                                                        
53  Taylor 2002a, S. 136f. 

54  Taylor 2002a, S. 25f., siehe bereits Taylor 1993, S. 91 (Orig. 1985). 

55  Taylor 1995, S. 133. 



239 

gen. Deutlich wird an dieser Passage nicht zuletzt die Verschränkung von Multikul-

turalismus und demokratischer Dezentralisierung in Taylors Denken.  

Der Gedanke, dass das Zusammenspiel einer steuerungsfähigen zentralstaatlichen 

Ebene mit einer Vielzahl kulturell stärker integrierter Regionen oder Gliedstaaten zu 

einer lebendigen öffentlichen Auseinandersetzung über die Grundlagen des Zusam-

menlebens führen können, ist sicherlich nicht uninteressant. Auch diese Ausführun-

gen können den Leser indes letztlich nicht ganz zufriedenstellen, und zwar nicht nur 

wegen der zaghaften, von Eventualitäten durchdrungenen Formulierungen und der 

offensichtlich gemischten Erfolgsbilanz des kanadischen Modells, sondern auch, 

weil es nicht einleuchtet, dass die kulturelle Diversität von Bundesstaaten der 

Schlüssel zur demokratischen Ermächtigung sein soll. Zwar kann die erfolgreiche 

Mobilisierung regionaler Identitäten zu Erfahrungen des gemeinsamen Handelns 

führen und die Spannungen können als aktivierend und bereichernd erfahren wer-

den. Aber inwiefern sich daraus eine dauerhafte Grundlage für Partizipation (nicht 

nur gegen die Bevormundung des Zentralstaats, sondern im Sinne einer Binnende-

mokratisierung) ergeben kann, ist alles andere als klar. Es ist auch nicht überzeu-

gend, das Subsidiaritätsprinzip unqualifiziert als Garant einer lebendigen Demokra-

tie zu sehen. Denn der mit ihm verbundene Vorrang kleinerer Einheiten gegenüber 

dem Staat bzw. einer öffentlichen Trägerschaft bedeutet nicht automatisch, dass in 

diesen Einheiten ein höherer Grad von demokratischer Partizipation besteht. Viel-

mehr können auch hierarchische und entpolitisierende Sozialbeziehungen dadurch 

gestützt werden (in Familien, Religionsgemeinschaften, zwischen großzügigen 

Spendern und abhängigen Empfängern etc.). Recht unverbindlich schließt Taylor 

dann auch die Diskussion um die Wiedergewinnung gemeinsamer Handlungsper-

spektiven wie folgt: 

Was unsere Situation offenbar verlangt, ist eine komplexe und auf vielen Ebenen geführte 
intellektuelle, spirituelle und politische Auseinandersetzung, bei der die in der öffentlichen 
Arena ausgetragenen Debatten mit denen verknüpft werden, die in einer Vielzahl von insti-

tutionellen Umfeldern stattfinden […].56 

Auch Taylors Vorstellungen der Dezentralisierung der Öffentlichkeit fallen nicht 

konkreter aus, wobei hier zumindest die jüngeren Äußerungen zu den Chancen eines 

öffentlichen Dialogs zwischen weltanschaulichen Gemeinschaften im Kontext von 

Taylors Säkularismus-Diskussion weiterführende Hinweise liefern könnten.57 Zum 

Schluss soll der Versuch unternommen werden, Taylors Dezentralisierungsvorstel-

                                                        
56  Taylor 1995, S. 135. 

57  Siehe etwa Taylor/Maclure 2011. 



240 

lung noch einmal dahingehend zu profilieren, dass ihr Anliegen in der von Taylor 

geforderten Auseinandersetzung deutlicher wird. Daran sollen dann einige kritische 

Fragen anschließen.  

4. Schluss: Dezentralisierung in der Auseinandersetzung 

Mit Blick auf die zeitgenössische Politische Theorie kann zunächst festgehalten 

werden, dass politisch-administrative Dezentralisierung kein zentraler Reflexions-

gegenstand ist. Die Politische Theorie befasst sich eher mit supranationalen Institu-

tionenarrangements und entsprechenden Weiterungen des Demokratieverständnis-

ses. Die Verbindung von zivilgesellschaftlicher Öffentlichkeit und Parteiendemokra-

tie hingegen ist zu einem sehr intensiven Reflexionsgegenstand im Kontext assozia-

tiver und deliberativer Demokratietheorien geworden.  

Am ehesten finden sich politisch-administrative Dezentralisierungsforderungen 

bei kommunitaristischen und neorepublikanischen Theoretikern. Noch vager als bei 

Taylor fällt die Forderung bei Alasdair MacIntyre aus, der in After Virtue der Vor-

stellung eines Rückzugs aus der Inauthentizität der modernen Gesellschaft und des 

kulturellen Überwinterns in „lokale[n] Formen von Gemeinschaft“ anhing; dort 

sollten „die Zivilisation und das intellektuelle und moralische Leben über das neue 

finstere Zeitalter hinaus aufrechterhalten werden.“58 Unklar blieb hierbei, ob und 

inwiefern diese politisch verfasst sein sollen bzw. können oder ob sie formal den 

Status einer freiwilligen Vereinigung haben, also letztlich der Zivilgesellschaft an-

gehören. Im ersteren Fall wäre eine völlig andere Art von Staat erforderlich, im 

letzteren wäre der existierende liberale Staat letztlich der passende Rahmen. Wie der 

Rückzug ins Lokale mit übergreifender demokratischer Politik und Wohlfahrtsstaat-

lichkeit verbunden sein könnte, blieb somit unbestimmt.59 Demgegenüber forderte 

Michael Walzer die Dezentralisierung des Wohlfahrtsstaates mit dem Ziel, diesen zu 

„vergesellschaften“, d.h. Entscheidungsmacht von wohlfahrtsstaatlichen Bürokratien 

in die Gesellschaft und Politik zurück zu verlagern.60 Demokratische Partizipation 

und Zivilgesellschaft verstand Walzer einerseits als gesamtgesellschaftlicher Träger 

der Forderung nach einer Zurückdrängung der Dominanz insbesondere der kapitalis-

tischen Geld- und Warenlogik, andererseits als lokaler Träger einer gemeinsamen 

Solidaritätspraxis. Benjamin Barber sah lokale politische Handlungszusammenhän-

                                                        
58  MacIntyre 1987, S. 350. 

59  Vgl. Haus 2003, S. 50-55. 

60  Walzer 1988.  



241 

ge als Grundlage einer gesamtgesellschaftlichen Reformstrategie im Zeichen der 

„starken Demokratie“.61  

Taylor unterscheidet sich von diesen Theoretikern aus dem Bereich des Kommu-

nitarismus dadurch, dass er für eine „Qualifizierung“ von Dezentralisierung bzw. 

einer Art „verdienter Dezentralisierung“ anstelle eines einheitlichen Programms 

oder gar institutionellen Designs eintritt. Wie gezeigt, wird Dezentralisierung für ihn 

dadurch begründet, dass die kleineren Gemeinschaften oder lokalen Praxiskontexte 

in unterschiedlichen institutionellen Sphären eine authentischere Form von Beteili-

gung und kultureller Präsenz verwirklichen können, wofür ihm die Existenz „leben-

diger Identifikationsgemeinschaften“ als Voraussetzung gilt. Deshalb findet sich bei 

ihm weder eine allgemeine Rückzugsforderung ins Lokale wie bei MacIntyre, noch 

eine allgemeine Dezentralisierungsforderung wie bei Walzer noch ein allgemeines 

Demokratisierungsprogramm unter dezentralen Vorzeichen wie bei Barber. Bei 

Taylor ist der Gedanke der Dezentralisierung zudem Ausdruck der Spannung zwi-

schen unterschiedlichen Verständnissen von Freiheit, Gerechtigkeit und Demokratie. 

Man kann den Eindruck gewinnen, dass Dezentralisierung bei Taylor immer dann 

ins Spiel kommt, wenn er sich vor die Situation gestellt sieht, eine Wahl zwischen 

zwei Alternativen treffen zu müssen, die beide nicht vollständig zu überzeugen ver-

mögen oder sogar beide mit gravierenden Problemen bzw. Konflikten behaftet sind. 

In der Demokratietheorie betrifft dies den Gegensatz zwischen ökonomischen und 

republikanischen Perspektiven. In der Freiheitstheorie den Gegensatz zwischen 

negativer und positiver Freiheit. In der Gerechtigkeitstheorie den Gegensatz zwi-

schen libertären und egalitären Verständnissen von Gerechtigkeit.62  

Die allgemeine kritische Frage, welche sich bei der Befassung mit Taylors Ideen 

aufdrängt, lautet folglich, ob die Dezentralisierungsforderung wirklich als Lösungs-

ansatz begriffen werden kann oder sie nicht vielmehr zu verstehen ist als Ausdruck 

einer Verlegenheit und Strategie des Ausweichens vor einer Entscheidung zwischen 

Alternativen, die unbequeme Implikationen haben können. Diese allgemeine Frage 

soll im Folgenden etwas differenzierter betrachtet werden. Als Kriterium für die 

Einschätzung von Taylors Dezentralisierungshoffnungen kann der Anspruch ge-

nommen werden, dass eine Form der gemeinsamen Handlungsfähigkeit befördert 

wird, die eine Wiedergewinnung demokratischer Gestaltungsfähigkeit des kol-

lektiven Zusammenlebens und letztlich die Erfahrung der Würde des Bürgers mit 

sich bringt.  

                                                        
61  Barber 1994.  

62  Zur Demokratietheorie siehe Taylor 2002a, 11-29, zur Freiheitstheorie Taylor 1988, 118-144 sowie 

für den gerechtigkeitstheoretischen Kontext der Dezentralisierungsforderung Taylor 1988, S. 186. 

Vgl. zu Letzterem Haus 2011, S. 210-213. 



242 

Zunächst kann festgehalten werden, dass eine Demokratisierung von Bedeutungslo-

sigkeit, d.h. eine Demokratisierung von lokalen Handlungskontexten ohne entspre-

chende Entscheidungskompetenzen bzw. Gestaltungswirkung, dieses Ziel offenkun-

dig nicht realisieren würde. Eine erste Frage muss deshalb dahin gehen, wie sich 

Taylors Vorstellungen der Dezentralisierung zugunsten von Identifikationsgemein-

schaften zu Konflikten über die Gestaltung des Verhältnisses von Staat und Markt 

und der Frage der sozialen Ungleichheit verhalten. Wenn die Dezentralisierung nicht 

nur eine Bemäntelung der gesamtgesellschaftlichen Dominanz der kapitalistischen 

Wirtschaftslogik sein soll und wenn sie nicht nur vorherrschende soziale Ungleich-

heiten widerspiegeln soll, dann muss sie mit einer starken Einhegung des Marktes 

verbunden sein. Dies ist eine Anforderung, die allein innerhalb lokaler Handlungs-

kontexte nicht zu gewährleisten ist. Es liegt nahe, dass die Dezentralisierungsfrage 

von dem Kriterium des Vorhandenseins umfassender kultureller Gemeinschaften 

(womöglich noch mit quasi-nationalem Status wie im Falle Quebecs) und deren 

Autonomiestreben abgelöst und (wie etwa bei Walzer) stärker mit einer Vorstellung 

von sozialer Gerechtigkeit und demokratischer Teilhabe in einem starken Wohl-

fahrtsstaat verbunden werden sollte. Ob mit einer stark dialogisch-versöhnenden 

Politikvorstellung, wie sie für Taylors Denken prägend ist, diese Herausforderung 

angemessen adressiert werden kann, mag man bezweifeln. Zu erwarten ist vielmehr, 

dass eine partizipatorische Dezentralisierungspolitik eine Infragestellung von Wirt-

schaftsmacht mit sich bringen muss. Wenn dies zutrifft, ist es fragwürdig, Dezentra-

lisierungsvorstellungen von Konflikten um soziale Gerechtigkeit und die damit 

zusammenhängen Machtfragen abzulösen, wie es bei Taylor tendenziell der Fall ist. 

Ein zweiter Punkt betrifft den Gedanken der qualifizierten oder verdienten De-

zentralisierung. Auch hier wäre zunächst wieder zu klären, wie sich dieser Gedan-

ken mit der Reflexion auf gesamtgesellschaftliche Macht- und Ungleichheitsverhält-

nisse verbinden lässt. Wer entscheidet darüber, wann eine lokale Gemeinschaft als 

eine „lebendige Identifikationsgemeinschaft“ anzuerkennen ist und welche Folgen 

dies für ihren politischen Status hat? Berücksichtigt werden sollte dabei, dass die 

Vorstellung einer qualifizierten, verdienten oder auch gradualisierten Dezentralisie-

rung im politischen Diskurs durchaus präsent und sogar Teil von staatlichen Refor-

magenden geworden ist. So hat sie Eingang gefunden in die Idee einer sozialdemo-

kratischen Politik des „Dritten Weges“ etwa in Großbritannien.63 In diesem Zusam-

menhang kann auf das Leitbild des „aktivierenden Staates“ verwiesen werden, das 

als Gegenbewegung zum „schlanken Staat“ der Neokonservativen in der zweiten 

Hälfte der 1990er Jahre eine gewisse Dominanz erreicht hat und dem eine besondere 

                                                        
63  Siehe zur programmatischen Begründung einer „decentralisation by degress“ etwa Mulgan/6 1996. 



243 

Affinität zu kommunitaristischen Politikkonzepten eigen gewesen ist.64 Diskurs und 

Praxis des aktivierenden Staates haben insofern ein ambivalentes Erbe hinterlassen, 

als die Idee der demokratischen Ermächtigung von einer Logik der Leistungssteige-

rung konterkariert wurde, die neue Formen der Kontrolle mit sich gebracht hat.65 

Betrachtet man Taylors Überlegungen vor diesem Hintergrund, so ist die Leerstelle 

mit Blick auf die Entscheidung über die Gestaltung von Dezentralisierungsprozessen 

bedauerlich, weil diese so in der Gefahr stehen, als Legitimation von Kontrollstrate-

gien nationaler Regierungen gegenüber „defizitären“ lokalen Gemeinschaften und 

Institutionen sowie „gemeinschaftsunfähigen“ Individuen instrumentalisiert zu wer-

den. Zusätzlich muss gefragt werden, ob eine Asymmetrie von politischer Gemein-

schaftsbildung und Entscheidungsautonomie wirklich legitimationsförderliche Züge 

für das übergreifende politische Gemeinwesen hat oder nicht vielmehr desintegrati-

ve Potentiale. Das Gemeinwesen droht dabei in eine unüberschaubar kleinteilige 

Praxis der Gewährung oder Versagung von Autonomie in Namen letztlich undurch-

sichtiger Leistungskriterien. Gerät Taylor hier möglicherweise in das Fahrwasser 

einer postmodernen, verflüssigten Legitimitätsvorstellung, die für den Bürger gar 

nicht mehr nachvollziehbar ist? 

Eine weitere Frage betrifft die Einschätzung der Demokratiequalität im Kontext 

von dezentralisierter Macht und Öffentlichkeit. Wie auch Taylors Ausführungen 

zum Säkularismus deutlich machen, vertritt er eine Konzeption von demokratischer 

Öffentlichkeit ohne Prozeduralismus. Insbesondere in der Gegenüberstellung zu 

Habermas wird dies deutlich. Auch Habermas hat ja seine demokratietheoretischen 

Positionen in den 1990er Jahren in der Gegenüberstellung von liberalen und repub-

likanischen Demokratiekonzeptionen entwickelt, wobei er wie Taylor eine dritte 

Position formuliert hat, in der beide Perspektiven ihren Platz haben. Anders als Ha-

bermas wählt Taylor nicht den Weg hin zu einer prozeduralistischen Demokratie-

konzeption, bei der „alles auf die Kommunikationsbedingungen und Verfahren 

an[kommt], die der institutionalisierten Meinungs- und Willensbildung ihre legiti-

mierende Kraft verleihen“.66 Er fundiert die dritte Perspektive auch nicht (wie Ha-

bermas) in einer Theorie der Rechte, sondern bindet sie an die vage Vorstellung 

einer kulturellen Praxis der gleichen Bürgerwürde zurück. Gleichwohl legen sowohl 

seine Überlegungen zur partizipatorischen Dezentralisierung als auch zur Beteili-

gung kultureller und religiöser Gemeinschaften nahe, dass es neuer Verfahren und 

Kommunikationspraktiken bedarf, mit denen die liberal-repräsentative Demokratie 

weiterentwickelt wird. Man kann den Unterschied zwischen Habermas und Taylor 

                                                        
64  Jann/Wegrich 2004. 

65  Vgl. etwa Lessenich 2008. 

66  Habermas 1996, S. 285. 



244 

in einer spezifischen Kompetenzzuschreibung an die Politische Theorie sehen: Soll 

diese die Zulässigkeit bestimmter Beiträge zur demokratischen Öffentlichkeit (etwa 

„religiöser Argumente“) nach allgemeinen Kriterien beurteilen? Soll sie die rationale 

Qualität bestimmter deliberativer Designs bestimmen? Es kann zwar als sympathi-

scher Zug von Taylors politischem Denken verstanden werden, dass er solche Ar-

gumentationsniveaufixierungskompetenz nicht in Anspruch nehmen mag. Freilich 

verlangt seine Position doch danach, die demokratische Qualität erweiterter Kom-

munikations- und Entscheidungsprozesse zumindest insofern einschätzen zu können, 

dass eine plausible Vorstellung von würdevoller Behandlung der sich einbringenden 

Gemeinschaften entwickelt wird. 

Möglicherweise sind diese Einwände von ähnlicher Art, wie man sie auch Tay-

lors großem Vorbild, Alexis de Tocqueville, vorhalten könnte. Die Forderung nach 

Dezentralisierung als solcher, ohne Rückbindung an eine Positionierung in gesell-

schaftlichen Konflikten um Macht und Gerechtigkeit, hat einen romantischen Zug, 

der Phantasien freisetzen kann, dem es aber an belastbaren politischen Kriterien des 

Gelingens mangelt. 

Literatur 

Barber, Benjamin, 1994: Starke Demokratie. Über die Teilhabe am Politischen, Hamburg. 

Barber, Benjamin, 1988: The Conquest of Politics: Liberal Philosophy in Democratic Times, Princeton. 

Cohen, Jean/Arato, Andrew, 1992: Civil Society and Political Theory, Cambridge, Mass. 

Habermas, Jürgen, 1996: Drei normative Modelle der Demokratie. In: Habermas, Jürgen (Hrsg.): Die 

Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frankfurt a.M., S. 277–292. 

Haus, Michael, 2003: Kommunitarismus. Einführung und Analyse, Wiesbaden. 

Haus, Michael, 2011: Charles Taylor und Michael Walzer. Flüchtige Begegnungen, tiefe Verbundenheit?. 

In: Kühnlein, Michael/Lutz-Bachmann, Matthias (Hrsg.): Unerfüllte Moderne? Neue Perspektiven auf 

das Werk von Charles Taylor, Frankfurt a.M., S. 185–214. 

Jann, Werner/Wegrich, K., 2004: Governance und Verwaltungspolitik. In: Benz, Arthur (Hrsg.): Gover-

nance. Regieren in komplexen Regelsystemen. Eine Einführung, Wiesbaden, S. 193–214. 

Klein, Ansgar, 2001: Der Diskurs der Zivilgesellschaft. Politische Hintergründe und demokratietheoreti-

sche Folgerungen, Opladen. 

Laforest, Guy, 1993: Introduction. In: Taylor, Charles: Reconciling the Solitudes. Essays on Canadian 

Federalism and Nationalism, Montréal/Buffalo, S. IX–XV. 

Lessenich, Stephan, 2008: Die Neuerfindung des Sozialen. Der Sozialstaat im flexiblen Kapitalismus, 

Bielefeld. 

Luhmann, Niklas, 1981: Politische Theorie im Wohlfahrtsstaat, München. 

MacIntyre, Alasdair, 1987: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart, Frankfurt 

a.M./New York. 

Mayntz, Renate, 1987: Politische Steuerung und gesellschaftliche Steuerungsprobleme – Anmerkungen 

zu einem theoretischen Paradigma. In: Jahrbuch zur Staats- und Verwaltungswissenschaft, Jg. 1, Ba-

den-Baden, S. 89–110. 



245 

Mayntz, Renate/Scharpf, Fritz W. (Hrsg.), 1995: Gesellschaftliche Selbstregelung und politische Steue-

rung, Frankfurt a.M./New York. 

Mulgan, Geoff/Perri 6, 1996: The local’s coming home: decentralisation by degrees. In: Demos Quarterly 

9, S. 1–18. 

Offe, Claus, 1979: „Unregierbarkeit“. Zur Renaissance konservativer Krisentheorien. In: Habermas, 

Jürgen (Hrsg.): Stichworte zur geistigen Situation der Zeit, Frankfurt a.M., S. 294–318. 

Offe, Claus, 1987: Die Staatstheorie auf der Suche nach ihrem Gegenstand. Beobachtungen zur aktuellen 

Diskussion. In: Ellwein, Thomas/Hesse, Joachim J./Mayntz, Renate/Scharpf, Fritz W. (Hrsg.): Jahr-

buch zur Staats- und Verwaltungswissenschaft, Jg. 1, Baden-Baden, S. 309–320. 

Offe, Claus, 1994: Die Aufgabe von staatlichen Aufgaben: ‚Thatcherismus’ und die populistische Kritik 

der Staatstätigkeit. In: Grimm, Dieter (Hrsg.): Staatsaufgaben, Baden-Baden, S. 317–352. 

Rosa, Hartmut, 1995: Hypergüter der Moderne. Die konfliktreiche moralische Landkarte der Gegenwart. 

In: Politische Vierteljahresschrift 36, S. 505–522. 

Rosa, Hartmut, 1999: Die politische Theorie des Kommunitarismus: Charles Taylor. In: Brodocz, 

André/Schaal, Gary S. (Hrsg.): Politische Theorien der Gegenwart. Eine Einführung, Opladen, S. 43–

68. 

Schubert, Sophia, 2012: Zwischen Universalismus und Relativismus. Die multikulturalistische Demokra-

tietheorie (Charles Taylor, Will Kymlicka). In: Lembcke, Oliver W./Ritzi, Claudia/Schaal, Gary S. 

(Hrsg.): Zeitgenössische Demokratietheorie, Band 1: Normative Demokratietheorien, Wiesbaden, S. 

387–416. 

Taylor, Charles, 1985a: Philosophical Papers 1: Human Agency and Language, Cambridge. 

Taylor, Charles, 1988: Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 1991: Die Beschwörung der Civil Society. In: Michalski, Krzysztof (Hrsg.): Europa und 

die Civil Society, Castelgandolfo-Gespräche 1989, Stuttgart, S. 52–81. 

Taylor, Charles, 1993a: Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitarismus. 

In: Axel Honneth (Hrsg.): Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen Grundlagen moder-

ner Gesellschaften, Frankfurt a.M./New York, S. 103–130. 

Taylor, Charles, 1993b: Reconciling the Solitudes. Essays on Canadian Federalism and Nationalism, 

Montréal/Buffalo. 

Taylor, Charles, 1993c: Der Begriff der ‚bürgerlichen Gesellschaft’ im politischen Denken des Westens. 

In: Brumlik, Micha/Brunkhorst, Hauke (Hrsg.): Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Frankfurt a.M., S. 

117–148. 

Taylor, Charles, 1993d: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 1995: Das Unbehagen an der Moderne, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 1996: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 2002a: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsätze zur politischen Philo-

sophie, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 2002b: Tocqueville statt Marx. Über Identität, Entfremdung und die Konsequenzen des 

11. September, Interview mit Hartmut Rosa und Arto Laitinen. In: Deutsche Zeitschrift für Philoso-

phie 50, H.1, S. 127–148. 

Taylor, Charles, 2009: Ein säkulares Zeitalter, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 2012: Interculturalism or Multiculturalism? In: Philosophy & Social Criticism 38, H.4-5, 

S. 413–423. 

Taylor, Charles/Maclure, Jocelyn, 2011: Laizität und Gewissensfreiheit, Berlin. 

Walzer, Michael, 1988: Socializing the Welfare State. In: Gutmann, Amy (Hrsg.): Democracy and the 

Welfare State, Princeton, S. 13–26. 



246 

Dirk Jörke/Tobias Müller 

Charles Taylors Theorie der Postdemokratie avant la lettre  

Ursprünglich 1995 von Jacques Rancière in seinem Essay La Mésentente verwendet, 

hat der Begriff Postdemokratie in der Zwischenzeit weit über den wissenschaftlichen 

Bereich hinaus Hochkonjunktur. Hierbei beziehen sich die Sozialwissenschaftler 

ebenso wie die politischen Feuilletons in der Regel weniger auf Rancière als viel-

mehr auf Colin Crouch, dessen Postdemokratie gemeinhin als die systematischste 

Ausarbeitung dieses Modells gilt.1 Auch wir werden uns im Folgenden vornehmlich 

auf Crouch beziehen, um unsere These untermauern zu können, nach der Charles 

Taylors Demokratiekritik bereits eine Vielzahl der hervorstechenden Merkmale der 

Postdemokratiediagnose enthält. Bevor diese These mit Blick auf Taylors demokra-

tietheoretische Schriften belegt werden kann, bedarf es jedoch eines kurzen Exkur-

ses in die Postdemokratiedebatte (1). Vor diesem Hintergrund werden wir dann in 

einem zweiten Schritt auf die Parallelen zwischen der Postdemokratiediagnose und 

Taylors Auseinandersetzung mit dem Zustand gegenwärtiger Demokratien eingehen, 

dazu zählen die Kritik der Zentralisierung und Konzentrierung politischer Macht, 

des Privatismus, des Konsumismus und eines damit einhergehenden Verfalls des 

Gemeinsinns und zivilgesellschaftlicher Aktivitäten sowie nicht zuletzt die Bürokra-

tisierung und Verrechtlichung politischen Handelns (2). Doch bleibt Taylor bei der 

Aufzählung dieser Merkmale nicht stehen. Vielmehr liefert er zumindest zwei Bau-

steine einer Theorie der Postdemokratie, die sich nicht in einer erneuten Beschrei-

bung der demokratischen Malaise erschöpft. Zum einen lassen sich postdemokrati-

sche Phänomene als eine geradezu zwangsläufige Entwicklung einer utilitaristisch 

vereinseitigten Moderne begreifen. Zum anderen unterhöhlt die zunehmende Diffe-

renzierung und Fragmentierung die sittlichen Grundlagen eines anspruchsvollen 

Demokratiemodells (3). Allerdings, und damit werden wir schließen, können Tay-

lors Revitalisierungsvorschläge insofern nicht überzeugen, als er in seiner Kritik 

postdemokratischer Tendenzen nicht konsequent genug verfährt (4). 

 

 

                                                        
1  Buchstein/Nullmeier 2006, S. 16; vgl. Rancière 1995, Crouch 2008. 



247 

1. Die Postdemokratiediagnose und ihre Kritiker 

Als postdemokratisch lassen sich nach Crouch all jene politischen Systeme bezeich-

nen, in denen die Institutionen der parlamentarischen Demokratie – beispielsweise 

periodische Wahlen, Wahlkämpfe, Parteienkonkurrenz und Gewaltenteilung – for-

mal gesehen zwar vollständig intakt sind, sich jedoch gleichzeitig die politische 

Wirklichkeit von der hinter diesen Institutionen stehenden Idee der Legitimation 

politischen Handelns durch die Partizipation des Volkes entfernt hat. Hiermit sind 

Postdemokratien einerseits von prä- oder undemokratischen Systemen geschieden, 

in denen auch formal nichts auf das Volk als den Souverän hinweist. Andererseits 

lassen sich starke oligarchische Tendenzen ausmachen, die Postdemokratien eben 

auch von demokratisch organisierten Systemen unterscheiden. Dies ist Crouch zu-

folge auf die hinter den Kulissen formal intakter demokratischer Institutionen ablau-

fenden Prozesse zurückzuführen, im Rahmen derer ein kleiner Kreis politischer und 

wirtschaftlicher Eliten eine Politik des Eigeninteresses durchsetzt, während die öf-

fentlich ausgetragenen Debatten und Wahlkämpfe zum von professionellen Spin 

Doctors inszenierten Spektakel verkommen. Die Machtzentrierung auf der, den 

Blicken der Öffentlichkeit entzogenen, politischen Hinterbühne und der damit ein-

hergehende Bedeutungsverlust parlamentarischer Entscheidungsprozesse lassen sich 

als postdemokratische Phänomene betrachten.2  

Für Crouch wird der Übergang von der Demokratie zur Postdemokratie von der 

Schwächung der Arbeiterbewegung und ihrer Organisationsformen begleitet: „Wäh-

rend die demokratischen Institutionen formal weiterhin vollkommen intakt sind (und 

heute sogar in vielerlei Hinsicht weiter ausgebaut werden), entwickeln sich politi-

sche Verfahren und die Regierungen zunehmend in eine Richtung zurück, die ty-

pisch war für vordemokratische Zeiten: Der Einfluss privilegierter Eliten nimmt zu, 

in der Folge ist das egalitäre Projekt zunehmend mit der eigenen Ohnmacht konfron-

tiert”.
3
 Laut Crouch leisten die Institutionen der Demokratie also nicht mehr das, 

was sie versprochen haben, nämlich nicht nur die Beteiligung möglichst der ganzen 

Bevölkerung an der Politik, sondern auch die Angleichung der Lebensverhältnisse. 

Hauptverantwortlich hierfür seien das Ende des sozialdemokratischen Zeitalters 

sowie der Machtzuwachs global agierender Firmen, die sich dem Gemeinwesen 

nicht mehr verpflichtet fühlen. 

Wie viele andere sozialwissenschaftliche Wortneuschöpfungen wurde auch dieje-

nige der Postdemokratie nicht von allen Seiten umstandslos begrüßt. Gegen den 

                                                        
2  Siehe zur politischen Öffentlichkeit Ritzi 2014, zum Staatsbegriff Hirsch/Voigt 2009. 

3  Crouch 2008, S. 13. 



248 

Befund, demzufolge die Demokratie aufgrund eines Bedeutungsverlustes der ge-

nannten Institutionen im Niedergang begriffen ist, richten sich diejenigen Autoren, 

die hierin eher einen Formwandel denn eine Krise der Demokratie erblicken möch-

ten. Nicht die demokratische Beteiligung per se, sondern lediglich ihre klassischen 

Formen – allen voran der Wahlgang – schwänden demnach. Für Autoren wie Paul 

Nolte ist diese Beobachtung insofern zunächst unproblematisch, als dass demgegen-

über alternative Partizipationsmöglichkeiten – öffentlicher Protest ebenso wie pri-

vate Konsumentscheidungen – seit den 1960er Jahren verstärkt genutzt würden. 

Ohne hierüber in naiven Optimismus zu verfallen, kommen jene Postdemokratie-

skeptiker dann auch zu dem Schluss, dass wir von „Triumphalismus und Untergang 

[…] gleich weit entfernt“ seien.4  

In eine ähnliche Richtung zielen die an der Sinnhaftigkeit des Begriffs der Post-

demokratie zweifelnden Ausführungen Emanuel Richters.5 Auch Richter wendet 

sich gegen die im Duktus der Ernüchterung vorgetragenen Betrachtungen gegenwär-

tiger Demokratien und die hiermit postulierte „historische Zäsur […], die eine ‚de-

mokratische‘ Phase von ihrer ‚postdemokratischen‘ Nachfolge scheidet“.6 Auf diese 

Weise, so Richter, würde vorschnell der Referenzrahmen ‚Demokratie‘ aufgegeben 

und durch einen vermeintlich nach-demokratischen Bezugspunkt ersetzt, wenngleich 

das eigentliche normative Projekt der Postdemokratietheoretiker nach wie vor die 

„Revitalisierung der Demokratie“ sei.7 Das Modell der Postdemokratie bleibe dann 

auch eigenartig inhaltsleer, was Richter auf die Tatsache zurückführt, dass gar nicht 

darauf gezielt wird, einen neuartigen Stil des Regierens zu bezeichnen, sondern 

vielmehr darauf, die gegenwärtig erkennbaren Pathologien demokratischer Systeme 

zu explizieren. Aufgrund dessen wird die Postdemokratie von Richter abschließend 

als „der falsche Begriff einer teilweise richtigen Kritik“ bezeichnet.8  

Ingolfur Blühdorn schließlich stimmt in den skeptischen Tenor ein und ergänzt 

diesen noch um einen weiteren Kritikpunkt. Der Begriff der Postdemokratie, so 

Blühdorns These, sei „weitgehend ungeeignet, um die eigentliche Besonderheit der 

Demokratie und Politik in heutigen Konsumgesellschaften in den Blick und auf 

einen klaren Nenner zu bringen“, was insbesondere in seiner „Rückwärtsgewandt-

heit“ und „Normativität“ begründet läge.9 So lasse sich die vielzitierte Politik- oder 

Demokratieverdrossenheit nicht bzw. nicht ausschließlich auf den Willen zur Macht 

                                                        
4  Nolte 2011, S. 12. 

5  Richter 2006. 

6  Ebd., S. 25. 

7  Ebd., S. 27. 

8  Ebd., S. 35. 

9  Blühdorn 2012, S. 74. 



249 

auf Seiten der politischen und wirtschaftlichen Eliten zurückführen, sondern sei 

ebenso sehr das Resultat einer „Emanzipation zweiter Ordnung“; während die 

„Emanzipation erster Ordnung“ auf „die Befreiung von der Vormundschaft der 

Eliten“ zielte, sei die Emanzipation zweiter Ordnung als „die partielle Befreiung von 

der zuvor im Namen der spezifisch modernistischen Subjektivitätsnorm erstrittenen 

Selbstverantwortung“ zu begreifen.10 Mit dieser Argumentation schlägt Blühdorn 

einen anderen Weg als die bereits zitierten Postdemokratieskeptiker ein. Während 

diese die Demokratie nach wie vor als den selbstverständlichen Maßstab für die 

Bewertung gegenwärtigen demokratischen Regierens betrachten und den Anhängern 

des Begriffs der Postdemokratie vorwerfen, diesen Rahmen mit der (unangemesse-

nen) Rede von der postdemokratischen Epoche vorschnell zu verlassen, kommt 

Blühdorns Kritik aus der entgegengesetzten Richtung: nicht die Rede von der Post-

demokratie sei das Problem, sondern die dem überholten Ideal wahrhaft demokrati-

scher Politik entspringende Bewertung dieser Entwicklung als krisenhaftes Ereig-

nis.11 Bevor wir am Ende auf diese Kritik und ihre besondere Herausforderung für 

Taylors Überlegungen zurückkommen, jetzt zunächst zu dessen Diagnose. 

2. Taylors Atomismuskritik als Kritik der Postdemokratie 

Taylors Bedenken hinsichtlich der gegenwärtig zu beobachtenden Bürokratisie-

rungs- und Zentralisierungstendenzen sowie des immer größer werdenden Einflusses 

mächtiger Interessengruppen und des damit einhergehenden Verfalls demokratischer 

Öffentlichkeiten ergeben sich aus der seinem Denken zugrundliegenden philosophi-

schen Anthropologie. Für Taylor stellen die Sphäre des Politischen und das Sich-

Wiedererkennen im institutionellen Rahmen der eigenen Gesellschaft „einen konsti-

tutiven Bestandteil des guten Lebens“ dar.12 Dies ist darauf zurückzuführen, dass 

neuzeitliche personale Identitäten wesentlich „durch die Alltagserfahrungen des 

öffentlichen und politischen Raumes“ geformt werden und ihrerseits dieses Raumes 

„als Artikulations- und Ausdrucksraum zu ihrer expressiven Entfaltung“ bedürfen.13 

Um diese Interdependenz zwischen der Ausbildung personaler Identitäten und 

dem öffentlichen und politischen Raum nachvollziehen zu können, bedarf es eines 

Blickes auf die zwei zentralen Fragen, um die sich Taylors gesamtes Werk gruppie-

ren lässt: auf einer allgemeinen Ebene fragt Taylor danach, was es bedeutet, ein 

                                                        
10  Ebd., S. 78f. 

11  Ebd., S. 83. 

12  Rosa 2009a, S. 81. 

13  Ebd. 



250 

handelnder Mensch zu sein; auf einer spezifischeren ist ihm daran gelegen zu expli-

zieren, was es bedeutet ein handelnder Mensch in der Moderne zu sein.14  

In der Tradition Heideggers, Husserls und Merleau-Pontys stehend zeichnet sich 

der Mensch für Taylor insbesondere dadurch aus, dass er seinem Handeln eine 

Selbst-bezügliche Bedeutung zu geben vermag;15 anders als dies von einem be-

stimmten Strang der Bewusstseinsphilosophie angenommen wird, geschieht dies 

jedoch nicht im Selbstbewusstsein des Einzelnen und somit gegenüber einer äußeren 

Wirklichkeit, sondern im Wechsel mit ihr. Der Situation, in die sich das Subjekt 

geworfen sieht (Heidegger), lässt sich überhaupt nur eine Selbst-bezügliche Bedeu-

tung geben, weil sich der Einzelne in einem, ihm vorgängigen, werthaften bzw. 

moralischen Raum wiederfindet, die ihm die Unterscheidung zwischen gut und 

schlecht, richtig und falsch, bedeutsam und unwichtig, zuallererst ermöglicht.16 

Dieser Raum ist jedoch nicht das Produkt eines individuellen Schaffensaktes, son-

dern das Ergebnis gemeinschaftlicher kultureller Tradierung und in genau diesem 

Sinne ist die Gemeinschaft dem Einzelnen gegenüber vorgängig;17 um mit Taylor zu 

sprechen, kann der Einzelne „nicht einfach beschließen, daß die bedeutungsvollste 

Handlung darin besteht, im warmen Schlamm mit den Zehen zu wackeln“.18 Hierzu 

bedarf es allgemein anerkannter Gründe und diese lassen sich nicht einfach kreieren; 

sie sind vielmehr von einem Bedeutungshorizont abhängig – eben jenem morali-

schen, werthaften Raum – der es zulässt, im Zehenwackeln eine bedeutsame Hand-

lung zu sehen – oder eben auch nicht. Auf der anderen Seite ist natürlich auch dieser 

moralische Raum keine statische Größe, sondern wird seinerseits durch Handlungen 

der Individuen pro- und reproduziert, wobei die Möglichkeit einer Verschiebung 

dessen, was als bedeutsam oder unwichtig, gut oder schlecht und richtig oder falsch 

angesehen wird, impliziert ist.19  

Entscheidend für einen gelingenden Lebensvollzug im Sinne der Ausbildung ei-

ner personalen Identität ist daher, dass dieser nur dann möglich wird, wenn der Ein-

zelne sich und seine Handlungen nicht permanent im Widerspruch zum dominieren-

den Bedeutungshorizont sieht. Das gilt auch für politisches Handeln. Denn anders 

als es das, nach Taylor in der Neuzeit dominant gewordene, naturalistische Para-

digma annimmt, ist die Sphäre des Politischen keineswegs lediglich Mittel zur Erfül-

lung vorgängig feststehender Zwecke, sondern ein essentieller Bestandteil des guten 

                                                        
14  Rosa 1998, S. 72; Taylor 1994, S. 7. 

15  Rosa 1998, S. 73. 

16  Ebd., S. 113, 128. 

17  Rosa 2009a, S. 66, 76; Breuer 2000, S. 62f. 

18  Taylor 1995, S. 46. 

19  Rosa 1998, S. 141. 



251 

Lebens. Dem romantisch-expressiven Gegenentwurf zum naturalistischen Paradig-

ma folgend, müssen sich die Bürger eines Gemeinwesens nach Taylor in jenen sozi-

alen und politischen Institutionen wiederfinden können, in und unter denen sie le-

ben. Wäre das nicht der Fall und würde die Demokratie lediglich abstrakt bejaht 

werden, also beispielsweise einzig als vorteilhaft für die Erfüllung meiner je eigenen 

Interessen, dann wäre sie nicht überlebensfähig. Eine stabile und vitale Demokratie 

bedarf vielmehr eines „Gefühl[s] von Solidarität […], das die allgemeine Verpflich-

tung zur Demokratie übersteigt und mich [den Bürger], mit jenen anderen, meinen 

Mitbürgern, verbindet.“20 

Diese Überlegungen spielen im Rahmen von Taylors Kritik der gegenwärtigen 

Ausgestaltung demokratischer Politik eine grundlegende Rolle. Für Taylor entwi-

ckelt sich die Demokratie in den westlichen Gesellschaften nämlich in eine Rich-

tung, die es den Bürger immer weniger möglich macht, sich mit „ihrer politischen 

Gesellschaft als Gemeinschaft zu identifizieren.“21 In diesem Kontext sind die Diag-

nosen Taylors bezüglich der Gefährdungen moderner Demokratien zu lesen, denen 

wir uns nun zuwenden werden. 

Zuvorderst macht Taylor die zunehmende Zentralisierung und Bürokratisierung 

für stärker werdende Entfremdungserfahrungen auf Seiten der Bürger verantwort-

lich.22 Aufgrund einer gefühlt größer werdenden Distanz zu „einem Regierungsap-

parat, der seinen Weg geht, ohne den Interessen der einfachen Leute Rechnung zu 

tragen“, herrscht auf Seiten der Regierten „ein Gefühl der Ohnmacht“.23 Dieser 

Effekt wird noch potenziert durch die vermehrt feststellbare Einmischung mächtiger 

Lobbygruppen, die dem Normalbürger nicht weniger fremd sind als der zentralisier-

te und bürokratisierte Regierungsapparat. Die Parallelen dieser Diagnose zu Crouchs 

Rede von der „politisch-ökonomische[n] Ellipse im Zentrum der Macht“ sind un-

verkennbar.24 Dabei handelt es sich um eine Entwicklung, die auf den Kern unserer 

„staatsbürgerliche[n] Würde“ zielt, führt sie nicht nur zu einer Verminderung der 

„gesellschaftlichen Freiheitsgrade“, sondern würde am Ende „bedeuten, daß sogar 

die noch verbleibenden Entscheidungsmöglichkeiten nicht mehr von uns selbst als 

Staatsbürgern, sondern von einer ohne Verantwortung handelnden Vormundschafts-

gewalt wahrgenommen würden.“25 

                                                        
20  Taylor 1992/93, S. 22.  

21  Taylor 1995, S. 131. 

22  Taylor 1993b, S. 125. 

23  Ebd. 

24  Crouch 2008, S. 143. 

25  Taylor 1995, S. 17. 



252 

Darüber hinaus ist die Demokratie für Taylor „durch Spaltungen innerhalb der poli-

tischen Gemeinschaft“ gefährdet.26 Hierbei unterscheidet er zwischen sozioökono-

mischen und kulturellen Fragmentierungen. Während erstere sich als eine Form des 

Klassenkampfes darstellen, äußern sich letztere in der Weigerung kultureller Min-

derheiten, „auf der Grundlage eines Einverständnisses mit der Mehrheit zu agieren“ 

und in letzter Konsequenz möglicherweise gar in „separatistische[n] Forderungen“.27 

Die primäre Folge ist das Fehlen bzw. das Verschwinden demokratischer Gemein-

schaftsprojekte, da die politische Energie bei schwindenden Sympathien für die 

gesamte Bürgerschaft vorzugsweise auf die lokale Gruppe zentriert wird. Doch die 

partikularen Gruppen sind ihrerseits nicht dazu in der Lage, ihre Programme und 

Projekte politisch durchzusetzen, weil sie keine demokratische Mehrheit für sich 

gewinnen können. Auch hierdurch entsteht ein Gefühl politischer Ohnmacht, was 

sich allmählich zum Eindruck verhärtet, dass der bloße Versuch politisch tätig zu 

werden „Zeitvergeudung“ sei,28 was die demokratische Initiative natürlich noch 

weiter schwächt, wodurch ein Teufelskreis entsteht, dem zu entkommen immer 

schwerer wird.  

Wenngleich Taylors Warnung vor einem kulturellen Auseinanderbrechen demo-

kratischer Gesellschaften größere Aufmerksamkeit zuteil geworden ist, so lassen 

sich bei ihm auch Passagen finden, in denen er eine zunehmende soziale Spaltung 

skizziert. So schreibt er, dass es insbesondere die „benachteiligten Bürger“ sind, die 

„das Gefühl haben, dass ihre Interessen systematisch übergangen oder nicht ernstge-

nommen werden.“29 Taylor teilt also die Befürchtung der Postdemokratie-Analysten, 

dass der immer deutlicher feststellbare Rückzug der unteren Gesellschaftsschichten 

aus den demokratischen Verfahren30 in einer Erosion demokratischer Werte kulmi-

nieren könnte. Denn demokratische Beteiligungsformen stellen immer auch Rituale 

dar, die „ebenso der Vergewisserung eines Zusammengehörigkeitsgefühls wie der 

Bestätigung fundamentaler politischer Ideale“ dienen.31 

Des Weiteren findet sich auch bei Taylor bereits ein deutliches Unbehagen ange-

sichts zunehmender Verrechtlichungstendenzen im Bereich des Politischen, womit 

sich seine Ausführungen mit der Rede von einer „wuchernden Verrechtlichung“
32

 

decken. Ebenso wie Michael Sandel („verfahrensrechtliche Republik“) und Benja-

                                                        
26  Taylor 1993b, S. 128. 

27  Ebd. 

28  Taylor 1995, S. 126. 

29  Taylor 1993b, S. 128. 

30  Böhnke 2011, S. 20f. 

31  Jörke 2006, S. 43. 

32  Rancière 2002, S. 122. 



253 

min Barber („juridisches Demokratieverständnis“)33 warnt Taylor davor, genuin 

politische Fragen zu einer Sache der Gerichte zu machen, denn dies führe zu einem 

Zustand, in dem für die Gesellschaftsmitglieder aus dem Blick gerate, dass „Rechte 

aus einem gemeinsamen Verständnis des Guten resultieren, welches der Pflege und 

der stetigen Erneuerung bedarf, wenn die zur Durchsetzung der Rechte erforderli-

chen motivationalen Ressourcen nicht versiegen sollen.“34 

Schließlich lässt auch Taylor Bedenken hinsichtlich der Ausgestaltung und des 

Funktionierens moderner Öffentlichkeiten Parallelen zu Crouch anklingen. Wenn-

gleich seine Ausführungen hier weniger scharf sind, als es für die bisher aufgeführ-

ten Teile der Postdemokratiediagnose der Fall ist, so scheint bei Taylor zumindest 

die Befürchtung einer zunehmenden Vermachtung und Manipulation der öffentli-

chen Sphäre durch, wenn er sich die Frage stellt, „ob hier [in der Öffentlichkeit] die 

Debatte nicht ebenfalls manipuliert und kontrolliert wird, und zwar weniger offen-

sichtlich als in Diktaturen, dafür jedoch umso wirksamer – etwa durch Geld, durch 

die Regierung oder durch ein stillschweigendes Bündnis zwischen beiden.“35  

Durch die Einbettung dieser Diagnose in seine Ausführungen zur philosophischen 

Anthropologie und zum Zustand der Moderne geht Taylor über Crouchs Zustands-

beschreibung hinaus. Denn gegen Crouchs Buch lässt sich neben den eingangs ange-

führten Kritiken der Einwand erheben, dass er zwar viele aus demokratietheoreti-

scher Sicht bedenkliche Entwicklungen der politischen Systeme des Westens skiz-

ziert, er aber keine Theorie der Postdemokratie formuliert hat. Seine Ausführungen 

bleiben vielmehr auf der phänomenalen Ebene stehen, wenngleich dies sicherlich 

auch dem essayistischen Charakter seines so wirkmächtigen Buches geschuldet sein 

dürfte. Im folgenden Abschnitt argumentieren wir, dass sich bei Taylor zumindest 

Bausteine einer sozialwissenschaftlichen Theorie postdemokratischer Entwicklun-

gen finden lassen. Zugespitzt formuliert, laufen diese auf die These hinaus, dass die 

Postdemokratie den Preis für das Vorherrschen eines naturalistisch-atomistischen 

Paradigmas darstellt. 

3. Bausteine einer Theorie der Postdemokratie 

Einer der ersten Autoren, die den Postdemokratiebegriff verwendet haben, war 

Sheldon Wolin. Am Ende von Tocqueville between Two Worlds aktualisiert Wolin 

mit Blick auf die gegenwärtige politische Kultur der Vereinigten Staaten von Ame-

                                                        
33  Vgl. zu Sandel überblicksartig Bohmann/Rosa 2012 und zu Barbers Ansatz Haus 2003, Kap. IV. 4. 

34  Rosa 1998, S. 440; vgl. Haus 2003, S. 236. 

35  Taylor 1993b, S. 97. 



254 

rika Tocquevilles Prophezeiung eines sanften Despotismus.36 Ein sanfter Despotis-

mus besteht nach der berühmten Analyse von Tocqueville am Ende des zweiten 

Bandes von Über die Demokratie in Amerika dann, wenn in der Gesellschaft eine 

privatistische Grundhaltung vorherrscht, die Bürger sich nur noch um ihr eigenes 

Heil, jedoch nicht mehr um das der politischen Gemeinschaft sorgen. Über die Bür-

ger „erhebt sich eine gewaltige, bevormundende Macht, die allein dafür sorgt, ihre 

Genüsse zu sichern und ihr Schicksal zu überwachen. Sie ist unumschränkt, ins 

Einzelne gehend, regelmäßig, vorsorglich und mild“.37 Für Tocqueville war es 1840 

nur eine mögliche Entwicklung, die das neue demokratische Zeitalter einschlagen 

könnte, wenn die gegenläufigen Tendenzen, nämlich ein religiös fundierter Gemein-

sinn und eine starke lokale Verankerung demokratischer Praxis, den dem demokrati-

schen Zeitalter innewohnenden Trends zum Atomismus, Konsumismus und Priva-

tismus nicht mehr entgegenwirken. 160 Jahre später ist für Wolin genau dieser Fall 

eingetreten, so dass er mit Blick auf den französischen Adligen kurz und bündig 

schreibt: „he is the theorist of the postpolitical and the postdemocratic“.38 

Auch wenn Taylor den Begriff der ‚Postdemokratie‘ nicht verwendet, so stimmt 

er doch mit Wolins Diagnose der gegenwärtigen US-amerikanischen Gesellschaft 

überein und bezieht sich in seiner Kritik ebenfalls auf Tocqueville, allerdings scheut 

er sich, die Vereinigten Staaten als ‚despotisch‘ zu bezeichnen. Denn für Taylor ist 

eine Gesellschaft, in der es immer wieder zu „Protesten, freien Initiativen und res-

pektlosen Herausforderungen der Autorität kommt“39 weit von despotischen Ver-

hältnissen entfernt. Dass dieser Einwand mit Blick auf die USA auch heutzutage 

Gültigkeit besitzt, haben die jüngsten Proteste der Tea Party und der occupy-

Aktivisten gezeigt,40 und auch hierzulande lassen sich die Proteste gegen den Neu-

bau des Stuttgarter Hauptbahnhofs als Beleg für eine lebendige Zivilgesellschaft 

deuten. Gleichwohl vertritt Taylor die These, dass, wenn wir auch von despotischen 

Verhältnissen weit entfernt sind, Tocquevilles Gefahrendiagnose inzwischen zumin-

dest insofern Realität geworden ist, als „sich die Menschen in immer höherem Maße 

                                                        
36  Wolin 2001. 

37  Tocqueville 1976, S. 814. 

38  Wolin 2001, S. 567. 

39  Taylor 1995, S. 125. 

40  Zu den occupy-Aktivisten hat sich Taylor in einem jüngst erschienenen Interview geäußert (Boh-

mann/Montero 2014, S. 12f.). Wenngleich es in diesem Kontext nicht direkt um die Frage nach in-

takten demokratischen Strukturen geht, so begrüßt er die Proteste wohl auch angesichts ihres Fokus 

auf die für Demokratien schädliche klaffende Wohlstandslücke zwischen wenigen (Super-)Reichen 

und dem numerisch dominanten Rest der Bevölkerung. Den „continuing spread between the rich 

and poor“ und die damit einhergehende räumliche und mentale Separierung begreift Taylor allge-

mein als „incompatible with our democratic structure.“ (ebd., S. 11). Vgl. auch Anm. 56. 



255 

atomistisch sehen und, anders formuliert, immer weniger spüren, daß sie durch ge-

meinsame Vorhaben und Loyalitäten an ihre Mitbürger gebunden sind“.41 

Wie wir im vorigen Abschnitt gezeigt haben, beschreibt Taylor viele Phänomene, 

die auch von Verfechtern der Postdemokratie-Diagnose angeführt werden, nämlich 

Politikverdrossenheit und Ohnmachtsgefühle auf Seiten der Bürger, Rückgang der 

Wahlbeteiligung, Politainment, Einfluss starker Interessen, Verrechtlichungsprozes-

se und eine zunehmende Zentralisierung politischer Entscheidungen. Im Folgenden 

wollen wir argumentieren, dass Taylor darüber hinaus zumindest zwei zentrale Bau-

steine für eine Theorie der Postdemokratie liefert: zum einen das Dominantwerden 

atomistischer bzw. privatistischer Einstellungen in spätmodernen Gesellschaften und 

zum anderen die zunehmende Fragmentierung der letzteren.  

Die Kritik am Vorherrschen atomistischer Einstellungsmuster und Anreizstruktu-

ren steht bekanntlich im Zentrum des Kommunitarismus. Unter demokratietheoreti-

schen Aspekten wird von kommunitaristischer Seite – etwa von Michael Sandel, 

aber immer wieder auch von Taylor – eingewendet, dass eine demokratische Ge-

meinschaft nur auf Grundlage einer geteilten Sittlichkeit auf Dauer Bestand haben 

kann. Wobei Taylor weniger den substantialistischen als den prozeduralen Charakter 

dieser Sittlichkeit betont. Die Mitglieder einer demokratischen Gemeinschaft müs-

sen sich „als Beteiligte am gemeinsamen Unternehmen der Wahrung ihrer Bürger-

rechte verstehen“.42 Das beinhaltet insbesondere die Bereitschaft, für ihre jeweiligen 

Mitbürger Opfer zu erbringen, etwa in Form von Steuerzahlungen, eines uneigen-

nützigen Engagements für die Gemeinschaft, dem Ableisten des Militärdienstes oder 

nicht zuletzt in der Akzeptanz gesellschaftlich notwendiger Infrastrukturprojekte – 

auch wenn diese in der eigenen Nachbarschaft realisiert werden sollen.43 Taylor 

formuliert dieses Erfordernis als seine „republikanische These“,44 der zufolge freie 

Regime in besonderer Weise auf Bürger angewiesen sind, die sich mit ihrem Ge-

meinwesen identifizieren. Insofern stellt ihm zufolge eine entsprechende Sittlichkeit 

eine notwendige Voraussetzung für eine lebendige Demokratie dar. Für Taylor be-

deutet dies nicht zuletzt, dass das politische Leben der Gemeinschaft „Vorrang“ vor 

den je individuellen Interessen besitzt. Dieser Vorrang und Selbstzweck des politi-

schen Lebens ergibt sich, wie oben dargelegt, aus dessen konstitutiver Rolle bei der 

individuellen Identitätsausbildung. 

                                                        
41  Ebd., S. 126. 

42  Taylor 1992/93, S. 21. 

43  Zu denken wäre hier etwa an Autobahnen, Kernkraftwerke, Flughäfen, Müllverbrennungsanlagen, 

Asylbewerberheime, Kindergärten, Starkstromtrassen oder auch an Justizvollzugsanstalten. 

44  Taylor 1993a, S. 118; vgl. Taylor 1994, S. 350. 



256 

Zugleich betont Taylor in seinen Schriften aber immer wieder die Erosion der ent-

sprechenden Sittlichkeit und das Vordringen atomistisch-utilitaristischer Einstel-

lungsmuster. Auch wenn er bisweilen unterstreicht, dass „der republikanische Patri-

otismus eine Kraft in der modernen Gesellschaft bleibt“45 und seine Kritik entspre-

chend gegen eine falsche liberal-prozeduralistische Theorie richtet, die diese patrio-

tischen Komponenten nicht wahrhaben möchte bzw. zu untergraben droht, über-

wiegt in seinen Ausführungen doch die Tendenz, den Atomismus als soziale Gege-

benheit westlicher Gesellschaften zu betrachten. Dieser Atomismus zeigt sich in 

Phänomenen wie dem Rückzug ins Privatleben, einer politischen Zersplitterung 

sowie der erwähnten Tendenz, politische Konflikte zunehmend als Rechtsstreitigkei-

ten auszutragen, worauf wir noch zurückkommen werden. Das sind Phänomene, die 

sich in allen westlichen Demokratien beobachten lassen, wenn gewiss auch in unter-

schiedlicher Ausprägung. Was sind nun die Ursachen dieses Vordringens atomisti-

scher Einstellungsmuster?  

Taylor ist bekanntlich kein Soziologe oder Gesellschaftstheoretiker. Seine Diag-

nose der Moderne ist überwiegend auf einer philosophisch-ideengeschichtlichen 

Ebene angesiedelt. Hier hat er in seiner umfassenden Studie über die Sources of the 

Self von 1989 das Vordringen atomistischer Einstellungen seit dem 17. Jahrhundert 

nachgezeichnet.46 Ein wesentlicher Schritt hin zur neuzeitlichen Individualität be-

steht demnach in der Betonung der individuellen Zustimmung als Grundlage der 

Legitimität politischer Ordnungen in einem politiktheoretischen Denken – nament-

lich bei Hobbes und Locke –, das den Menschen isoliert betrachtet. Der einzelne 

Mensch wird dabei nicht nur aus dem kosmischen sondern eben auch aus dem poli-

tischen Ordnungsgefüge herausgelöst und auf seine je individuellen Interessen redu-

ziert:  

Als Grundlage dieser atomistischen Vertragstheorie können wir zwei Facetten des neuen 
Individualismus erkennen. Desengagierte Loslösung von der kosmischen Ordnung heißt, 
daß der menschliche Akteur nicht mehr als Bestandteil einer umfassenderen sinnvollen 

Ordnung begriffen werden darf. Seine paradigmatischen Zwecke sind in seinem Inneren zu 
entdecken. Er ist sich selbst überlassen. Was für die umfassendere kosmische Ordnung 
gilt, wird schließlich auch auf die politische Gemeinschaft übertragen.47 

Taylors Quellen des Selbst lassen sich nun so lesen, dass er das allmähliche Vor-

dringen dieser atomistisch-utilitaristischen Identitätsauffassung bis zur Gegenwart 

nachzeichnet. Dabei handelt es sich um eine Entwicklung, die zwar von einer ro-

                                                        
45  Taylor 1993a, S. 121. 

46  Taylor 1994. 

47  Ebd., S. 344f. 



257 

mantischen Gegenreaktion begleitet war, an deren vorläufigem Ende sich dann aber 

doch die atomistische Sozialtheorie und eine entsprechende soziale Praxis immer 

mehr durchzusetzen scheint. So schreibt er mit einem resignativ-polemischen Unter-

ton auf den letzten Seiten seiner Studie: 

Der Atomismus hat unser Bewußtsein des Zusammenhanges zwischen der Handlung und 

ihren gesellschaftlichen Folgen derart vernebelt, daß sich dieselben Menschen, die durch 
ihr mobiles und wachstumsorientiertes Leben stark zur Vermehrung der Aufgaben des öf-
fentlichen Sektors beigetragen haben, am lautesten dagegen verwahren, ihren Anteil an 
den Kosten der Erfüllung dieser Aufgabe zu bezahlen.48 

Doch welche Faktoren haben diese Entwicklung hervorgerufen oder zumindest 

begünstigt? Wenngleich Taylor, wie erwähnt, kein Gesellschaftstheoretiker ist, so 

lassen sich in seinen zeitdiagnostischen Schriften immer wieder Bestandteile einer 

soziologischen Diagnose der modernen Gesellschaft ausmachen. In Taylors Werk 

findet sich zwar keine Theorie systemischer Eigendynamiken, aber an vielen Stellen 

übernimmt er grundlegende Einsichten soziologischer Klassiker. Mit Marx und 

Weber diagnostiziert er ein Dominantwerden instrumenteller Werte und einer büro-

kratischen Rationalität, die nicht nur zur Entfremdung des Einzelnen innerhalb eines 

„stahlharten Gehäuses“, sondern auch zu gesellschaftlichen Dynamiken führt, die 

sich immer weniger demokratisch steuern lassen.49 Eine besondere Rolle spielt dabei 

die kapitalistische Dynamik, die die „Macht von den Institutionen der Partizipation” 

abzieht, „um sie auf bürokratische Organisationen zu übertragen, die sich dem Prin-

zip der Verantwortung entziehen”.50 Schon vor dem bürokratischen Management der 

sogenannten Eurokrise gab es hierfür zahlreiche Beispiele, die unter dem beschöni-

genden Begriff der ‚governance‘ diskutiert wurden und werden. Allerdings deutet 

Taylor die Rolle der kapitalistischen Moderne bei der Beförderung atomistischer 

und damit demokratiezersetzender Einstellungsmuster in seinem Werk nur an. Wir 

werden im nächsten Abschnitt darauf zurückkommen. 

Es ist nicht allein das Vordringen atomistischer und privatistischer Selbstverhält-

nisse, welche die demokratische Sittlichkeit aushöhlt. Verstärkt wird diese Tendenz 

zudem durch die Fragmentierung moderner Gesellschaften. Zwar lassen sich im 

Anschluss an kommunitaristische Einsichten gesellschaftliche Spaltungen auch als 

Resultat des Wegfalls gemeinsamer Bindungen infolge atomistischer Selbstverhält-

nisse verstehen, doch werden diese durch die zunehmende soziale Fragmentierung 

moderner Demokratien zusätzlich befördert.  

                                                        
48  Ebd., S. 873. 

49  Vgl. ebd., S. 864; Taylor 1995, S. 14, 109. 

50  Taylor 1992/93, S. 27. 



258 

Es ist inzwischen mehr als ein Gemeinplatz, dass infolge globaler Migrationsprozes-

se auch die westlichen Demokratien nicht mehr jenen Grad an ethnischer und kultu-

reller Homogenität aufweisen, die sie noch bis zu den 60er und 70er Jahren des 20. 

Jahrhunderts charakterisierten, also jener Epoche, die für Crouch die Blütephase der 

Demokratie gewesen ist. Dieser Befund einer recht umfangreichen Multikulturalisie-

rung gilt sicherlich für die Demokratien West- und Nordeuropas, doch auch in den 

USA, die sich ja von Beginn an als eine Einwanderungsgesellschaft verstanden 

haben, hat die Pluralität der Ethnien, Glaubensgemeinschaften und Lebensstile in 

den vergangenen zwei bis drei Jahrzehnten deutlich zugenommen. Scheitert ein 

solches multikulturelles Projekt,51 so Taylor, führt dies dazu, dass sich die Gesell-

schaftsmitglieder kaum noch verstehen, sich in ihren jeweiligen partikularen Ge-

meinschaften abkapseln und in der Folge nicht mehr jene Solidarität füreinander 

empfinden, ohne die ein demokratisches Gemeinwesen nicht existieren kann:  

Es liegt auf der Hand, daß jene Form der Solidarität, wie sie in den meisten westlichen 
Demokratien in den unterschiedlichen Maßnahmen des ‚Sozialstaats‘ zum Ausdruck 
kommt, neben ihrer inneren Berechtigung auch für die Aufrechterhaltung einer funktionie-

renden demokratischen Gesellschaft wesentlich ist.52  

Moderne Gesellschaften sind komplexe Gebilde, weshalb es wenig erfolgverspre-

chend ist, in den Sozialwissenschaften nach Kausalitäten zu fragen.53 Es herrschen 

vielmehr Interdependenzen und Rückkopplungsschleifen vor, die sich wechselseitig 

verstärken, aber auch hemmen können. Die wachsende Dominanz atomistischer 

Einstellungsmuster und die zunehmende Fragmentierung verstärken sich nun wech-

selseitig. Je heterogener eine Gesellschaft verfasst ist, umso weniger wechselseitiges 

Vertrauen besteht zwischen den einzelnen Gruppen und umso mehr werden die 

Menschen geneigt sein, sich auf atomistisch-private Ziele zu konzentrieren, was 

dann zusätzlich die je individuellen Besonderheiten auf Kosten einer gemeinsamen 

Bürgeridentität stärkt. Dies ist eine Entwicklung, die sich besonders in den USA 

                                                        
51  Ursächlich für ein solches Scheitern sind Taylor zufolge nicht selten die heimischen Gesellschaften, 

die es den Eingewanderten nicht erlaubten, sich zu integrieren. Verschlimmert würde dies noch 

dadurch, dass dieses Resultat (keine Integration) oftmals als Ursache angesehen werde, was die 

Hürden für eine gelingende Integration noch höher wachsen lasse. Tatsächlich sei „the major moti-

vation of immigrants into rich democracies […] to find new opportunities, of work, education, or 

self-expression, for themselves and especially for their children. If they manage to secure these, 

they – and even more their children – are happy to integrate into the society. It is only if this hope is 

frustrated, if the path to more rewarding work and education is blocked, that a sense of alienation 

and hostility to the receiving society can grow, and may even generate a rejection of the main-

stream and its ethic.” (Taylor 2012, S. 414). 

52  Taylor 1993b, S. 128. 

53  Das hat Taylor 1975 in seiner Szientismuskritik gezeigt. 



259 

beobachten lässt. Innerhalb der Familie der westlichen Demokratien seien die heuti-

gen USA am weitesten von einer lebendigen demokratischen Kultur entfernt, und 

privatistische Konsummuster sind hier besonders ausgeprägt. Politische Konflikte 

würden nicht innerhalb der Bürgergesellschaft sondern zwischen mächtigen Lobbys 

ausgetragen, die hinter den Kulissen die politische Agenda bestimmen. Vor allem 

aber habe sich ein rechtlicher Modus der Konfliktaustragung etabliert, der nur allzu 

gut zu einer prozeduralen Gesellschaft passt:  

Streitfragen, die in anderen Gesellschaften durch Schaffung von Gesetzen gelöst werden, 
nach öffentlichen Debatten und manchmal aufgrund von Kompromissen zwischen unter-
schiedlichen Meinungen, gelten hier eher als Gegenstand richterlicher Entscheidungen im 

Lichte der Verfassung.54 

Auch wenn Taylor diesen Zusammenhang selbst nur andeutet, so stellt die seit eini-

ger Zeit auch in der deutschen Politikwissenschaft55 diskutierte zunehmende Ver-

rechtlichung politischen Handelns eine Folge des Umstands dar, dass immer weni-

ger mit der Opferbereitschaft der Bürger gerechnet werden kann, eben weil sie sich 

nicht mehr als Partizipierende an einem gemeinsamen Projekt verstehen, nicht mehr 

über eine kollektive Identität verfügen und auch ihren Mitmenschen immer weniger 

trauen, da sie so wenig mit ihnen gemein haben. Vorherrschend ist vielmehr der 

Trend zur Abschottung von jenen sozialen Gruppen, die über weniger Geld verfügen 

und auch sonst ‚irgendwie anders‘ sind. Das lässt sich in nahezu allen westlichen 

Demokratien insbesondere mit Blick auf die städtische Wohnsituation beobachten, 

die durch eine zunehmende Abschottung sozialer Milieus geprägt ist.56 Die Austra-

gung politischer Konflikte mit juristischen Mitteln – etwa bei Infrastrukturprojekten 

– aber auch die wachsende rechtliche Verriegelung des gesellschaftlichen Miteinan-

ders – etwa in Form der Antidiskriminierungsgesetzgebung – stellt somit die Kehr-

seite einer fragmentierten und atomistischen Gesellschaft dar, jener Gesellschaft, vor 

der Tocqueville gewarnt hatte.57 

Nun folgt Taylor Tocqueville nicht nur hinsichtlich seiner Diagnose eines zu-

nehmenden Privatismus, sondern auch dahingehend, dass die Kur dieser Übel der 

                                                        
54  Taylor 1993b, S. 132. 

55  Brodocz 2008; Maus 2011. 

56  Im bereits zitierten Interview hat sich Taylor auch zu diesem Aspekt geäußert. In Anlehnung an 

Rosanvallon (2010) weist er im Zuge dessen nachdrücklich auf die potentiellen Gefahren für die 

demokratische Grundordnung westlicher Gesellschaften hin, die mit einer zunehmenden Ghettoi-

sierung einhergehen. Die in Demokratien notwendige egalitäre Grundhaltung werde hierbei sowohl 

durch die zunehmende Zahl sogenannter gated communities als auch durch die Vorstadt-banlieues 

unterminiert (Bohmann/Montero 2014). 

57  Eine affirmative Deutung dieser Tendenzen als Demokratisierung findet sich bei Rosanvallon 2010. 



260 

Demokratie insbesondere in einer Stärkung des Gemeinsinns und in einer Dezentra-

lisierung politischer Entscheidungen bestehen kann. Allerdings gelingt es Taylor 

nicht, dieses Erneuerungsprogramm mit seiner Defizitanalyse in Übereinstimmung 

zu bringen, wie wir im abschließenden Abschnitt zeigen werden. Zunächst werden 

wir jedoch noch einmal Blühdorns Kritik am Konzept der Postdemokratie aufgrei-

fen, die, wie eingangs skizziert, für Taylors Beurteilung gegenwärtiger Entwicklun-

gen demokratischen Regierens eine ernst zu nehmende Herausforderung darstellt. 

4. Die Grenzen der kommunitaristischen Argumentation 

Taylors Diagnose und Blühdorns „starker Begriff der Postdemokratie“58 treffen sich 

dort, wo letzterer in den postdemokratischen Strukturen genau den überindividuellen 

Resonanzraum spätmoderner personaler Identitäten ausmacht, den ersterer aufgrund 

der oben skizzierten Entwicklungslinien (Bürokratisierung, Zentralisierung, Ver-

rechtlichung etc.) verloren gegangen glaubt. Mit anderen Worten: Gerade aufgrund 

des von Taylor skizzierten engen Zusammenhangs zwischen „öffentlichen Struktu-

ren und Handlungsweisen“ und der „Selbstinterpretation der Mitglieder eines Ge-

meinwesens“, besteht laut Blühdorn kein Grund, im Aufkommen der Postdemokra-

tie einen bedauernswerten Prozess zu erblicken; im Gegenteil: was von Bürgern 

heute als „Belastung oder gar Bedrohung“ empfunden würde, seien allzu fordernde 

Parolen im Geiste des Brandt’schen „mehr Demokratie wagen“.59 Kurz: die postde-

mokratische Wende entspreche dem Wandel spätmoderner Subjekte. Blühdorn ist 

sich der Zweischneidigkeit derartiger Überlegungen bewusst, könnten „sie ohnehin 

schon weit vorangeschrittene Prozesse der Entpolitisierung noch weiter beschleuni-

gen und bereits deutlich sichtbare autoritäre Tendenzen womöglich noch legitimie-

ren“.60 Gleichwohl möchte er an der „Theorie der postdemokratischen Wende“ fest-

halten, da sie exponiere, „dass in heutigen Konsum- und Wohlstandsgesellschaften 

die Demokratie tatsächlich längst viel von dem Glanz eines emanzipatorisch-

progressiven Fortschrittsprojekts verloren“ habe.61 

Eine derartige Diagnose trifft Taylors Reform- und Revitalisierungsvorschläge 

insofern ins Mark, als dass sie von einem Tatbestand ausgeht, den Taylor offensicht-

lich nicht in Erwägung zieht, nämlich der bewussten Entscheidung für ein vom natu-

ralistisch-atomistischen Paradigma dominiertes Leben. Taylor ist darum bemüht, die 

                                                        
58  Blühdorn 2012. 

59  Ebd., S. 81. 

60  Ebd. 

61  Ebd. 



261 

Quellen des Selbst aufzuspüren, um hiermit eine Auseinandersetzung über die Aus-

gestaltung des öffentlichen Raums anzustoßen, die, so Taylors Auffassung, solange 

ausbleiben muss, wie sich die Politik aufgrund des dominant gewordenen naturalis-

tischen Paradigmas auf eine scheinbar neutrale Position zurückzieht. Blühdorns 

Kritik an der Bewertung postdemokratischer Entwicklungen scheint jedoch gerade 

davon auszugehen, dass eine Reartikulation der Quellen überhaupt nicht mehr nötig 

sei; vielmehr folgen spätmoderne Subjekte bewusst einem Lebensentwurf, dessen 

wesentlicher Bestandteil „die partielle Befreiung von der zuvor im Namen der spezi-

fisch modernistischen Subjektivitätsnorm erstrittenen Selbstverantwortung“ ist.62 

Wenn dem so ist, dann müssen alle Versuche, die Demokratie über eine vermehr-

te Politisierung der Öffentlichkeit, Dezentralisierung von Entscheidungsfindungs-

prozessen oder auch Entbürokratisierungsstrategien zu revitalisieren, ins Leere lau-

fen. Eine lebendige Demokratie braucht aktive Bürger, und wenn diese es als Frei-

heitsgewinn betrachten, sich von jener zu emanzipieren, dann sind jedwede Refor-

men bestenfalls theoretisch überzeugend, jedoch praktisch wertlos. 

Andererseits muss man auch Blühdorns Ausführungen kritisch hinterfragen. 

Wenn sich die Bürger westlicher Demokratien tatsächlich vorwiegend um eine po-

tentielle „Einschränkung von Freiheiten und individuellen Handlungsoptionen“63 

sorgen, die mit einem Mehr an Demokratie einhergehen würde, dann scheinen aktu-

ell feststellbare Entfremdungserfahrungen nicht mehr erklärbar zu sein. Sowohl die 

Sozialwissenschaften als auch die politischen Feuilletons weisen seit einiger Zeit auf 

ein „Unbehagen in der Gesellschaft“64 hin, das sich aus eben jener stetigen Mehrung 

individueller Handlungsoptionen65 bzw. aus dem Streben hiernach speist. Vor dem 

Hintergrund derartiger Befunde drängt sich die Frage auf, ob der Mentalitätswandel, 

den Blühdorn diagnostiziert, tatsächlich so umfassend stattgefunden hat oder ob es 

sich hierbei nicht vielmehr um einen Prozess handelt, der hinter dem Rücken der 

Subjekte abläuft, wobei sich diese am Ende in einer Welt wiederfinden, die bei freier 

Wahlmöglichkeit eigentlich niemand wirklich gewollt hätte. Wenn dem so wäre, 

dann ließe sich freilich auch die Rede von der postdemokratischen Wende, die letzt-

lich den gewandelten Interessen der Bürger spätmoderner Gesellschaften geschuldet 

sei, nicht mehr beibehalten – zumindest nicht in der vermeintlich nüchtern-

diagnostischen Form Blühdorns. Für diesen Fall wäre die Frage, die Blühdorn für 

                                                        
62  Ebd., S. 79. 

63  Ebd., S. 82. 

64  Ehrenberg 2011. 

65  Bauerfeind 2013, Rosa 2009b. 



262 

beantwortet zu halten scheint, überhaupt noch nicht gestellt worden, nämlich die 

nach dem Leben, das wir führen wollen.66 

Hierdurch ist selbstredend nichts über das Wie der Beantwortung bzw. über die 

Bedingungen gesagt, die gegeben sein müssten, um diese übergeordnete Frage über-

haupt stellen zu können. Taylors Reformvorschläge sind, bei aller Zustimmung zu 

seiner theoretisch fundierten Diagnose gegenwärtiger Entwicklungstendenzen de-

mokratischer Politik, in diesem Zusammenhang nicht konsequent genug, wenn nicht 

naiv. 

Wenn es zutrifft, dass ein demokratisches Ethos einer gewissen Homogenität be-

darf, dann gibt es momentan zumindest wenig Anzeichen, dass sich ein derartiges 

erneuern könnte. Vielmehr deuten alle Entwicklungen auf eine weitere Fragmentie-

rung hin, sei es mit Blick auf die ethnischen Unterschiede, die Ausdifferenzierung 

kultureller Milieus oder auch die sozialen Spaltungen. Jedenfalls ist gegenwärtig 

kaum absehbar, dass es zu einer Annäherung zwischen, sagen wir, dem Hartz IV 

Empfänger aus Frankfurt an der Oder und den Bankmanagern in Frankfurt am Main 

kommen wird, so sehr wir uns das aus einer demokratietheoretischen Perspektive 

auch wünschen. Wie soll es dann aber zu einem „erfolgreiche[n] Gemeinschaftshan-

deln“ kommen, welches nach Taylor nicht nur „einem Ohnmachtsgefühl entgegen“ 

wirkt, sondern auch „die Identifikation mit der politischen Gemeinschaft“ stärkt?67 

Auch Taylors Forderung nach einer stärkeren Dezentralisierung politischer Macht 

wirkt antiquiert. Auf einer abstrakten Ebene ist ihm sicherlich zuzustimmen, wenn 

er schreibt: „Und deshalb kann ganz allgemein eine Dezentralisierung oder Delegie-

rung der Macht wie in einem föderativen System, insbesondere wenn sie auf dem 

Subsidiaritätsprinzip beruht, die demokratischen Mitwirkungsmöglichkeiten der 

Bevölkerung verbessern“.68 Doch auch hier geht die Entwicklung in die andere 

Richtung, wie sich etwa in den Debatten über eine „Demokratisierung“ der supra- 

oder transnationalen Ebene zeigt. Angesichts von Herausforderungen wie Klima-

wandel, Migrationsbewegungen und nicht zuletzt der wirtschaftlichen Globalisie-

rung scheint sich politische Macht, wenn sie denn überhaupt noch wirksam sein 

möchte, eher zentralisieren zu müssen, als dass sie auf die lokale Ebene verlagert 

werden könnte. Dagegen hilft auch ein „Mehrebenensystem“ solange wenig, wie 

über die entscheidenden finanziellen Ressourcen zur demokratischen Gestaltung der 

                                                        
66  Dass wir uns diese Frage stellen sollten, forderte jüngst – und viel diskutiert – auch Michael Sandel 

in seinem 2012 auf Deutsch erschienenen Was man für Geld nicht kaufen kann. Die moralischen 

Grenzen des Marktes. Dass auch der nicht-akademische Raum von dieser Frage umgetrieben zu 

sein scheint, zeigt beispielsweise ein Blick auf das kürzlich erschienene Tocotronic-

Jubiläumsalbum mit dem Titel Wie wir leben wollen. 

67  Taylor 1993b, S. 136. 

68  Ebd. 



263 

Lebenswelt auf der supranationalen Ebene entschieden wird, wie dies in der Europä-

ischen Union immer mehr der Fall ist und auch von politischen Eliten eingefordert 

wird. Kurzum, in einer Welt, die von globalen Finanzmärkten bestimmt wird, be-

steht wenig Aussicht, durch eine Dezentralisierung der politischen Entscheidungs-

prozesse wieder mehr demokratische Autonomie zu erreichen. Das führt zu einem 

letzten Gedanken. 

Aus der Lektüre von Taylors Werk lässt sich, wie gezeigt, die Einsicht gewinnen, 

dass in der Moderne ein „naturalistisch-atomistisches“ Weltbild auf Kosten romanti-

scher Einstellungsmuster hegemonial geworden ist. Wesentlich beigetragen hierzu 

hat ein weitgehend entfesselter Kapitalismus, der, um Marx und Engels zu zitieren, 

„alles Ständische und Stehende verdampft, alles Heilige […] entweiht“.69 Nach 

einem kurzen sozialdemokratischen Jahrhundert, in dem diese Dynamik zumindest 

eingehegt war, befinden wir uns momentan in einer Phase kapitalistischer Entwick-

lung, die daran zweifeln lässt, dass dieser sich mit demokratischen Werten und Ent-

scheidungsprozessen in Übereinstimmung bringen lässt. Eine liberale Gesellschaft, 

die die bürgerlichen Rechte der Einzelnen schützt, kann durchaus mit dieser kapita-

listischen Entwicklung konform gehen, doch das trifft nicht für jene republikanisch-

kommunitaristischen Modelle des Zusammenlebens zu, die eine anspruchsvollere 

Vorstellung demokratischen Handelns befürworten. Diese scheinen der Preis einer 

kapitalistischen Moderne zu sein. 

Bei Taylor finden sich zwar bisweilen kritische Bemerkungen über die Entwick-

lung des modernen Kapitalismus und dessen zerstörerische Wirkungen eingestreut, 

doch werden diese nur im Ansatz systematisch ausgeführt.70 So finden sich bei ihm 

keine Forderungen, die kapitalistische Dynamik etwa durch eine Beschneidung des 

Eigentumsrechtes zu bremsen. Die Angst vor einer allzu großen Nähe zum Marxis-

mus scheint dem entgegen zu stehen.71 Das ist insofern bedauerlich, als er in seiner 

Diagnose der Moderne überzeugend zu zeigen vermag, dass die Vereinseitigung 

utilitaristischen Denkens und Handelns den Menschen und seine Sozialbeziehungen 

verarmt. Wenn Taylor also schreibt, „eine Politik der demokratischen Willensbil-

dung ist die Politik des Widerstandes“,
72

 dann müsste sich dieser Widerstand gegen 

all jene Kräfte richten, die von der Dominanz utilitaristisch-atomistischer Werte und 

Praktiken profitieren. 

                                                        
69  Marx/Engels 1848, S. 465. 

70  Vgl. hierzu insb. Taylor 1988. 

71  Siehe den Beitrag von Tilman Reitz in diesem Band. 

72  Taylor 1995, S. 132. 



264 

Literatur 

Bauerfeind, Katrin, 2013: Welche Salami soll ich nun essen?, In: EMMA, H.1, S. 48. 

Blühdorn, Ingolfur, 2012: Die Postdemokratische Konstellation. Was meint ein soziologisch starker 

Begriff der Postdemokratie? In: Nordmann, Jürgen/Hirte, Katrin/Ötsch, Walter Otto (Hrsg.): Demo-

kratie! Welche Demokratie? Postdemokratie kritisch hinterfragt, Marburg, S. 69–93. 

Bohmann, Ulf/Rosa, Hartmut, 2012: Das Gute und das Rechte. Die kommunitaristischen Demokratiethe-

orien (Michael Sandel, Michael Walzer). In: Lembcke, Oliver W./Ritzi, Claudia/Schaal, Gary S. 

(Hrsg.): Zeitgenössische Demokratietheorie. Band 1: Normative Demokratietheorien, Wiesbaden, S. 

127–157. 

Bohmann, Ulf/Montero, Darío, 2014: History, Critique, Social Change and Democracy. An Interview 

with Charles Taylor. In: Constellations 21, H.1, S. 3–15. 

Böhnke, Petra, 2011: Ungleiche Verteilung politischer und zivilgesellschaftlicher Partizipation. In: Aus 

Politik und Zeitgeschichte, H.1-2, S. 18–27. 

Breuer, Ingeborg, 2000: Charles Taylor zur Einführung, Hamburg. 

Brodocz, André, 2008: Bedrohungen der Judikative. In: Brodocz, André/Llanque, Marcus/Schaal, Gary S. 

(Hrsg.): Bedrohungen der Demokratie, Wiesbaden, S. 250–269. 

Buchstein, Hubertus/Nullmeier, Frank, 2006: Einleitung: Die Postdemokratie-Debatte. In: Forschungs-

journal Neue Soziale Bewegungen 19, H.4, S. 16–23. 

Crouch, Colin, 2008: Postdemokratie, Frankfurt a.M. 

Ehrenberg, Alain, 2011: Das Unbehagen in der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 

Haus, Michael, 2003: Kommunitarismus. Einführung und Analyse, Wiesbaden. 

Hirsch, Michael/Voigt, Rüdiger (Hrsg.), 2009: Der Staat in der Postdemokratie. Staat, Politik, Demokratie 

und Recht im neueren französischen Denken, Stuttgart. 

Jörke, Dirk, 2006: Warum ‚Postdemokratie‘?. In: Forschungsjournal Neue Soziale Bewegungen 19, H.4, 

S. 38–47. 

Marx, Karl/Engels, Friedrich, 1848: Manifest der kommunistischen Partei. In: Marx-Engels Werke, Band 

4 (6. Aufl. 1972), Berlin, S. 459–493. 

Maus, Ingeborg, 2011: Über Volkssouveränität. Element einer Demokratietheorie, Frankfurt a.M. 

Nolte, Paul, 2011: Von der repräsentativen zur multiplen Demokratie. In: Aus Politik und Zeitgeschichte, 

H.1-2, S. 5–13. 

Rancière, Jacques, 1995: La Mésentente. Politique et Philosophie, Paris (dt. 2002: Das Unvernehmen, 

Frankfurt a.M.). 

Richter, Emanuel, 2006: Das Analysemuster der ‚Postdemokratie‘. Konzeptionelle Probleme und strategi-

sche Funktionen. In: Forschungsjournal Neue Soziale Bewegungen 19, H.4, S. 23–38. 

Ritzi, Claudia, 2014: Die Postdemokratisierung politischer Öffentlichkeit. Kritik zeitgenössischer Demo-

kratie. Theoretische Grundlagen und analytische Perspektiven, Wiesbaden. 

Rosa, Hartmut, 1998: Identität und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles Taylor, Frank-

furt a.M./New York. 

Rosa, Hartmut, 2009a: Die politische Theorie des Kommunitarismus: Charles Taylor. In: Brodocz, 

André/Schaal, Gary S. (Hrsg.): Politische Theorien der Gegenwart II, Opladen/Farmington Hills, S. 

65–99. 

Rosa, Hartmut, 2009b: Kritik der Zeitverhältnisse. Beschleunigung und Entfremdung als Schlüsselbegrif-

fe der Sozialkritik. In: Jaeggi, Rahel/Wesche, Tilo (Hrsg.): Was ist Kritik? Frankfurt a.M., S. 23–55. 

Rosanvallon, Pierre, 2010: Demokratische Legitimität. Unparteilichkeit – Reflexivität – Nähe, Hamburg. 



265 

Sandel, Michael J., 2012: Was man für Geld nicht kaufen kann. Die moralischen Grenzen des Marktes, 

Berlin. 

Taylor, Charles, 1975: Erklärung und Interpretation in den Wissenschaften vom Menschen, Frankfurt 

a.M. 

Taylor, Charles, 1988: Legitimationskrise? In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen 

Individualismus, Frankfurt a.M., S. 234–295. 

Taylor, Charles, 1992/93: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? In: Ders. 2002: Wieviel Ge-

meinschaft braucht die Demokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 11–30. 

Taylor, Charles, 1993a: Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitarismus. 

In: Honneth, Axel (Hrsg.): Kommunitarismus. Eine Debatte über die moralischen Grundlagen moder-

ner Gesellschaften, Frankfurt a.M., S. 103–130. 

Taylor, Charles, 1993b: Liberale Politik und Öffentlichkeit. In: Ders. 2002: Wieviel Gemeinschaft 

braucht die Demokratie? Aufsätze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 93–140. 

Taylor, Charles, 1994: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identität, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 1995: Das Unbehagen an der Moderne, Frankfurt a.M. 

Taylor, Charles, 2012: Interculturalism or Multiculturalism? In: Philosophy & Social Criticism 38, H.4-5, 

S. 413–423. 

Tocqueville, Alexis de, 1976: Über die Demokratie in Amerika (frz. 1835 u. 1840), beide Teile in einem 

Band, München. 

Wolin, Sheldon S., 2001: Tocqueville between Two Worlds. The Making of a Political and Theoretical 

Life, Princeton/Oxford. 

 



266 

Jörg Broschek/Bettina Petersohn 

Der Verfassungskonflikt und die Anerkennung Quebecs im kanadischen 

Föderalismus aus Charles Taylors Perspektive 

1. Einleitung 

Charles Taylors Beitrag zur Föderalismustheorie ist primär geleitet von einem poli-

tisch-praktischen Erkenntnisinteresse. Er findet sich gebündelt in der 1993 erschie-

nenen Aufsatzsammlung Reconciling the Solitudes. Essays on Canadian Federalism 

and Nationalism, editiert von Guy Laforest, einem Verfechter möglichst weitgehen-

der Autonomie Quebecs und Professor für Politikwissenschaft an der Universität 

Laval. Die Zielgruppe ist entsprechend nicht in erster Linie die akademische Com-

munity der Föderalismusforschung, sondern, wie Laforest in seiner Einleitung deut-

lich macht, die „Citizens of Canada and Quebec“, und zwar insbesondere die „intel-

lectuals of Quebec and Canada“ sowie die „politicians, bureaucrats, and commenta-

tors who have been intimately or even peripherially involved in the recent constitu-

tional negotiations in Canada“.1 Obwohl es somit kaum verwunderlich ist, dass 

Taylor nicht zum einschlägigen Kanon der (normativen) Föderalismustheorie zählt, 

gehen von seinen Ideen zweifellos wichtige Impulse für den verfassungspolitischen 

Umgang mit historisch tief verwurzelten Nationalitätenkonflikten in föderativen 

Systemen aus. Sie sind somit ebenso relevant für Länder mit ähnlich gelagerten 

Herausforderungen wie etwa Spanien, Belgien oder Großbritannien. Verstanden 

werden können sie aber zunächst nur vor dem Hintergrund der spezifisch kanadi-

schen Entwicklungen. 

Der latente Konflikt zwischen dem frankophonen und anglophonen Kanada stellt 

eine zentrale Herausforderung kanadischer Politik dar. Neben den in der zweiten 

Hälfte des 20. Jahrhunderts erstarkten Forderungen der Westprovinzen sowie der 

indigenen Bevölkerung nach mehr Autonomie und Beteiligung dominierten Forde-

rungen Quebecs nach Anerkennung und besonderem Schutz als Minderheit die Ver-

fassungsreformdebatten in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Diese primär 

linguistisch, aber zumindest bis in die jüngere Gegenwart hinein auch religiös und 

ethnisch-kulturell definierte Konfliktlinie bildet eine Konstante kanadischer Politik, 

die bereits lange vor der offiziellen Staatsgründung 1867 das Verhältnis zwischen 

den Siedlern in den Kolonien Britisch-Nordamerikas bestimmte. Unterschiedliche 

                                                        
1  Laforest 1993, S. IX-X. 



267 

Versuche, eine Akkommodierung dieses Konflikts durch konkordanzdemokratische 

Mechanismen dauerhaft zu gewährleisten, blieben weitgehend erfolglos. Sofern eine 

Akkommodierung im weitesten Sinne stattgefunden hat, bestand diese in einer Ter-

ritorialisierung des Konflikts.2 Das frankophone Kanada ist heute im Wesentlichen 

identisch mit der Provinz Quebec. Innerhalb dieser territorialen Grenzen versucht 

die frankophone Minderheit, ihr kulturelles Erbe zu bewahren und aktiv zu fördern. 

Bis in die 1950er Jahre war der frankophone Nationalismus3 dabei eher passiver 

Natur. Die Provinz wurde weitgehend als „Bollwerk“ verstanden, die tradierte und 

mithin romantisch verklärte frankophone Lebensart aufrechtzuerhalten und vor als 

illegitim erachteten Eingriffen des Bundes zu schützen. Mit der sogenannten „Stillen 

Revolution“ in den 1960er Jahren wurde aus dem passiven ein aktiver Nationalis-

mus. Inspiriert von einem im weitesten Sinne sozialdemokratischen Paradigma ver-

suchte der von einer neuen politischen Elite getragene Neo-Nationalismus, die ge-

sellschaftspolitisch rückständigste aller kanadischen Provinzen radikal zu moderni-

sieren. Es ging fortan nicht nur um die Abwehr von Eingriffen der Bundespolitik, 

sondern auch um das Zurückdrängen der als reaktionär empfundenen Beharrungs-

kräfte innerhalb der Provinz. Dazu zählten in erster Linie die katholische Kirche und 

die eng mit ihr verflochtenen politisch-konservativen Eliten sowie die anglo-

schottischen Wirtschaftseliten Montreals. Aus diesem epochalen gesellschaftspoliti-

schen Umbruch der 1960er Jahre resultierte eine neue Konfliktdynamik, die bis in 

die Gegenwart hinein die Beziehungen zwischen Quebec und dem sogenannten 

„Rest of Canada“ (ROC) bestimmt. 

Seitens der anglophonen Mehrheitsgesellschaft gab es seit jeher unterschiedliche 

Ansätze im Umgang mit diesem Konflikt. Seit der „Stillen Revolution“ lassen sich 

die Versuche der kanadischen Politik, eine Lösung für die latente Quebec-

Problematik zu finden, bei allen Unterschieden im Detail auf zwei grundlegende 

Philosophien zurückführen. Der eher liberal-individualistische Ansatz – repräsentiert 

vor allem durch den langjährigen Premierminister Pierre Elliott Trudeau – zielte auf 

die Herstellung einer pan-kanadischen, in individuellen Grundrechten verankerten 

Gemeinschaft. Eine Kombination aus symmetrischem Föderalismus mit einer star-

ken Stellung des Bundes, einer aktiven Multikulturalismuspolitik (allerdings ohne 

Verfassungsrang) sowie der verfassungsrechtlichen Verankerung des Bilingualismus 

                                                        
2  McRoberts 1984. 

3  Wir verwenden im Folgenden die Begrifflichkeit Nationalismus in einem strikt analytischen Sinn. 

Der Begriff verweist damit – analog zu nationalism – auf die affektiven und emotionalen generier-

ten Überzeugungen und Ideologien die als Konstrukte einer Nation zugrunde liegen bzw. diese erst 

hervorrufen. Der Begriff impliziert dabei nicht notwendig eine übersteigerte Form von Nationalis-

mus, wie dies im Deutschen oftmals der Fall ist. 



268 

sollten die Entfaltung des Individuums im gesamtkanadischen Kontext fördern und 

regionale Loyalitäten transzendieren. Diese Position tritt für einen individuumsze-

ntrierten Verfassungspatriotismus ein. Demgegenüber steht der kommunitaristische 

Ansatz, der die Notwendigkeit einer Anerkennung der besonderen Stellung Quebecs 

innerhalb Kanadas durch die verfassungsrechtliche Verankerung von kollektiven 

Grundrechten und differenzierten Staatsbürgerrechten propagiert. Charles Taylors 

Beiträge zur kanadischen Föderalismuspolitik versuchen, genau diese Position zu 

untermauern. Seine Beiträge zur Befriedung des Gemeinschaftskonflikts belegen 

seine Überzeugung, dass nur durch die Anerkennung der Gemeinschaft als Gruppe, 

individuelle Selbstentfaltung für die Mitglieder einer Minderheit möglich ist. 

Gleichzeitig lehnte er die separatistische Variante des Quebecer Nationalismus 

grundsätzlich ab.4 Historisch manifestiert haben sich die widersprüchlichen Bemü-

hungen um eine Konfliktakkommodierung zunächst von den 1960er Jahren bis 1992 

in einer langen Phase der „mega-constitutional rounds“5. Seither verlaufen sie unter-

halb der in hohem Maße aufgeladenen verfassungspolitischen Ebene durch einen 

Prozess des „non-constitutional renewal“6. Zwar erscheinen diese Versuche ihrer 

Tendenz nach eher dem kommunitaristisch inspirierten Föderalismuskonzept zu 

entsprechen. Allerdings fehlt ihnen die notwendige Konsequenz ebenso wie die 

explizite philosophische Untermauerung. Zudem haben sich die grundrechtsbasier-

ten Folgewirkungen der 1982 verabschiedeten Charter of Rights and Freedoms als 

nachhaltig erwiesen. Sie haben nicht nur die nicht-territorialen Interessen in der 

kanadischen Politik aufgewertet, sondern gewähren im Konfliktfall oftmals der 

Verwirklichung von individuell interpretierten Grundrechten Vorrang vor kommuni-

tären. Seit Ende der 1990er Jahre folgt die kanadische Politik weniger einer politik-

philosophischen Grundrichtung, sondern kann eher als pragmatisch charakterisiert 

werden. 

Charles Taylors Beitrag zur Föderalismustheorie lässt sich insgesamt nicht losge-

löst von diesem konkreten Entstehungskontext verstehen. Entsprechend steht im 

Vordergrund dieses Kapitels eine Rekonstruktion der komplexen Konfliktdynamik 

zwischen Quebec und dem „Rest of Canada“. Innerhalb dieser konkreten Entwick-

lungen werden Charles Taylors Positionen verortet und kritisch gewürdigt. 

 

                                                        
4  Taylor 1979, S. 45. 

5  Russell 2004. 

6  Lazar 1998. 



269 

2. Der multinationale kanadische Staat: Konfliktdynamiken in historischer  
Perspektive 

2.1 Von der Staatsgründung bis zur „Stillen Revolution“:  

Territorialisierung des Konflikts 

Im Jahr 1978, zwei Jahre nachdem die separatistische Parti Quebecois zum ersten 

Mal die Regierung in der Provinz Quebec übernommen hatte, wurden die Auto-

nummernschilder in der Provinz mit einem neuen Motto versehen: Aus „La Belle 

Province“ wurde „Je me souviens“. „Je me souviens“ –„Ich erinnere mich“, avan-

cierte bereits im ausgehenden 19. Jahrhundert zum offiziellen Motto der Provinz. 

Die genaue Bedeutung, das heißt der Referenzpunkt des Erinnerns, blieb seither 

ambivalent und umstritten. Die Intention der neuen Provinzregierung, dem Motto 

eine ganz bestimmte Deutung zu verleihen, war indessen relativ unstrittig: Der Be-

zug des Erinnerns ist die Eroberung Neufrankreichs durch die Briten im Jahr 1759. 

Das Jahr 1759 sowie die kurze Zeit später erlassene Royal Proclamation (1763), 

Kanadas erstes, im weitesten Sinne verfassungsrechtliche Dokument, markieren die 

Zeitenwende zwischen dem unabhängigen Neufrankreich in Nordamerika und dem 

Beginn der britischen Vorherrschaft. Diese kritische Weggabelung in der Geschichte 

Nordamerikas markiert gleichzeitig den Ursprung des bis heute virulenten Konflikts 

zwischen dem frankophonen und anglophonen Kanada. 

Bereits vor der offiziellen Staatsgründung im Jahr 1867 war dieser Konflikt durch 

eine wechselhafte Dynamik gekennzeichnet. Diese war maßgeblich durch die unter-

schiedlichen Ansätze im Umgang des britischen Mutterlandes mit den nordamerika-

nischen Kolonien bestimmt, die im Grunde zwischen Assimilierung und der Gewäh-

rung von Autonomie hin und her pendelte. Peter Russell hat entsprechend den Bri-

tish North America Act (im Folgenden wird die Abkürzung BNA verwendet) von 

1867 auch als die „fünfte Verfassung“ Kanadas bezeichnet – nach der Royal Pro-

clamation, dem Quebec Act (1774), dem Constitution Act (1791) und dem Act of 

Union (1840).7 Der Act of Union gründete weitgehend auf den Empfehlungen des 

sogenannten Durham Reports aus dem Jahr 1839. Dieser war als Reaktion auf die 

Rebellionen der Jahre 1837-38 verfasst worden, die in den damals getrennten Kolo-

nien Upper and Lower Canada stattgefunden hatten. Mit der Gründung der United 

Province of Canada bewegte sich der Ansatz des Mutterlandes tendenziell wieder in 

Richtung Assimilierung der frankophonen Bevölkerung. Statt die Konflikte erfolg-

                                                        
7  Russell 2004, 12; für die Pendelbewegungen siehe auch Adam 2007. 



270 

reich zu reduzieren, verschärften sich die internen Probleme in den späten 1850er 

Jahren. Durch das historische Zusammenspiel einer Reihe von situativen (u.a. der 

US-amerikanische Bürgerkrieg und expansive Bestrebungen seitens der Nordstaa-

ten) und strukturellen Faktoren (Wandel der britischen Kolonialpolitik) eröffnete 

sich schließlich die Möglichkeit der Staatsgründung.  

Mit der Staatsgründung wurde versucht, den latenten Konflikt durch eine födera-

tive Verfassung dauerhaft einzudämmen. Die föderative Grundordnung war eine 

unumgängliche Konzession der in der Mehrheit zentralistisch gesinnten politischen 

Elite Zentralkanadas, und zwar nicht nur um die Zustimmung der Repräsentanten 

des frankophonen Kanadas sondern auch die der Atlantikkolonien und später British 

Columbias zu gewinnen.  

Föderalismus beinhaltet im Kern die Verbindung von self-rule und shared rule, 

die Verbindung von autonomen Zuständigkeiten der Regierungsebenen mit Berei-

chen, in denen Repräsentanten beider Ebenen gemeinsam Entscheidungen treffen.8 

Nicht zuletzt aufgrund der negativen Erfahrungen mit dem Zwangsverhandlungssys-

tem in der United Province of Canada, wo alle wichtigen Entscheidungen von der 

Zustimmung einer doppelten Mehrheit – der frankophonen und der anglophonen 

Repräsentanten – in der kolonialen legislativen Versammlung abhängig gewesen 

waren, lag der Akzent in der neuen kanadischen Verfassung von Beginn an in stär-

kerem Maße auf self-rule. Entsprechend wurde versucht, über eine zweifache Lis-

tung9 die Zuständigkeiten der beiden Entscheidungsebenen akribisch und möglichst 

„exklusiv“ zuzuordnen. Die anglophone Elite versprach sich hiervon eine starke 

Stellung des Bundes, die zusätzlich flankiert wurde durch verschiedene Reserve-

kompetenzen. Die Provinzen ihrerseits erhofften sich dadurch ausreichende Hand-

lungsautonomie und Schutz vor Eingriffen seitens des Bundes. Die Kompetenzver-

teilung ermöglichte den Provinzen autonome Handlungsspielräume in den für die 

kulturelle und regionale Entwicklung wichtigen Bereichen wie Bildung, Schule, 

Familie oder Sozialwesen. Da in der Provinz Quebec die frankophone Bevölkerung 

die Mehrheit stellte, konnte die Gesetzgebung speziell an den Bedürfnissen der fran-

zösischsprachigen Kanadier ausgerichtet werden. Der Fortbestand des Zivilrechts in 

Quebec wurde ebenso in der Verfassung verankert wie die Rechte konfessionsge-

bundener Schulen und damit implizit die freie Religionsausübung.10 

Die Gleichsetzung von French Canada mit der Provinz Quebec führte zu dem 

Zeitpunkt zu einem klaren geographischen Fokus auf die Provinz und zur Überzeu-

gung, dass mit der föderalen Ordnung und der Gewährung legislativer Kompetenzen 

                                                        
8  Elazar 1987, S. 12. 

9  BNA Act 1867, sects. 91 und 92. 

10  BNA Act 1867, sects. 122 und 93. 



271 

der Fortbestand der frankophonen Gemeinschaft gesichert werden konnte.11 Inner-

halb Quebecs wurden die Schulen sowie das Sozialwesen von der katholischen Kir-

che organisiert, wodurch die enge Verbindung von Staat und Kirche weiter gefestigt 

wurde. Die Kirche wurde dadurch zu einem wichtigen Faktor im Kampf um den 

Fortbestand der französischen Sprache und behielt bis weit ins 20. Jahrhundert hin-

ein eine einflussreiche Position in den Quebecer Institutionen. Sect. 94 – Uniformity 

of Laws in Ontario, Nova Scotia, and New Brunswick – gewährte Quebec zudem 

besondere Schutzmechanismen gegen eine mögliche Zentralisierung von Kompe-

tenzen auf Bundesebene. Die Regelung sah vor, dass ein Beschluss der drei Provin-

zen Nova Scotia, New Brunswick und der Province of Canada zur Übertragung von 

Kompetenzen an die föderale Ebene in Quebec nur Gültigkeit haben würde, wenn 

die Provinz ausdrücklich dieser Übertragung zugestimmt hatte.12 Neben der aus-

schließlichen Zuständigkeit der Provinzen für den Bildungssektor war die Anerken-

nung beider Sprachen in sect. 133 des BNA Acts 1867 eine wichtige Vorkehrung für 

das Überleben der französischen Sprache. Englisch und Französisch waren als offi-

zielle Sprachen in Parlamenten und Gerichtshöfen auf Bundesebene und in Quebec 

zugelassen.13 Die vergleichsweise schwachen, aber durchaus vorhandenen Mecha-

nismen des shared rule sollten zudem einen gewissen Einfluss der Provinzen auf die 

Bundespolitik gewährleisten, und zwar insbesondere durch den Senat und dem 

(wenngleich informellen) territorialen Proporz im Kabinett.  

Der kanadische Fall zeigt anschaulich, wie problematisch die in der Verfassungs-

theorie verbreiteten Annahmen über „institutionelle Gleichgewichte“ sind. Bereits in 

den 1880er Jahren setzte die erste große Dezentralisierungswelle ein.14 Diese war 

aber nicht kulturell, sondern primär ökonomisch motiviert mit der Provinzregierung 

Ontarios als treibender Kraft.15 In ihrer Mehrheit vertraute die politische Elite 

Quebecs zunächst noch auf die durch den BNA Act 1867 geschaffene Kombination 

aus self-rule und shared rule. Dies änderte sich allerdings vor allem aufgrund der 

Erfahrung, dass sich die Mitwirkung in der Bundespolitik als ungeeigneter Mecha-

nismus erwies, um die Interessen der frankophonen Kanadier außerhalb Quebecs 

                                                        
11  Silver 1982, S. 33f. 

12  LaSelva 1996, S. 53. 

13  BNA Act 1867, sect. 133: „Either the English or the French Language may be used by any Person in 

the Debates of the Houses of the Parliament of Canada and of the Houses of the Legislature of 

Quebec; and both those Languages shall be used in the respective Records and Journals of those 

Houses; and either of those Languages may be used by any Person or in any Pleading or Process in 

or issuing from any Court of Canada established under this Act, and in or from all or any of the 

Courts of Quebec”. 

14  Broschek 2009, S. 166-170. 

15  Vipond 1991, S. 54-56; Stevenson 1989, S.48-76; für eine detaillierte Ausführung siehe Armstrong 

1981. 



272 

effektiv schützen zu können. Sicherte die föderale Ordnung den Fortbestand der 

frankophonen Bevölkerung in Quebec, nahm die Existenzbedrohung frankophoner 

Minderheiten in mehrheitlich anglophonen Provinzen zu. Nacheinander wurden in 

verschiedenen Provinzen der Schulunterricht in Französisch eingeschränkt wie 

bspw. in Ontario mit Gesetz von 1912 oder die öffentlichen Zuschüsse für konfessi-

onsgebundene Schulen abgeschafft, wie 1871 in New Brunswick oder 1892 in den 

Nordwest-Territorien. Manitoba hatte 1870 zum Zeitpunkt des Beitritts zur Konfö-

deration Französisch als zweite offizielle Sprache der Provinz anerkannt und nach-

folgend ein Schulsystem entlang der Konfessionen eingerichtet, das protestanti-

schen, englischsprachigen und katholischen, französischsprachigen Schulen gleiche 

Rechte gewährte. Zwanzig Jahre später wurde im Manitoba Schools Act Französisch 

als offizielle Sprache der Provinz abgeschafft und die finanzielle Unterstützung für 

katholische Schulen eingestellt.16 

Die Aktivitäten der Provinzen stellten durchaus eine Bedrohung der Französi-

schen Sprache in Kanada dar, da bspw. in Ontario mehr als die Hälfte der außerhalb 

Quebecs lebenden französischsprachigen Kanadier siedelten und dort ca. 8% der 

Provinzbevölkerung stellten.17 Proteste gegen diese Einschränkungen von Seiten der 

Provinz Quebec, die darin eine Gefährdung der Partnerschaft zwischen den beiden 

Gemeinschaften sah, blieben oft wirkungslos, da die Provinzen ihre autonome Zu-

ständigkeit für den Bereich Unterricht und Bildung verteidigten. Zu der realen Be-

drohung der Fortexistenz der Französischen Sprache in anglophonen Provinzen 

gesellte sich das Gefühl der Machtlosigkeit auf föderaler Ebene. Auch hier blieb die 

Bereitstellung von Dienstleistungen in beiden offiziellen Sprachen mangelhaft. Ap-

pelle von Seiten Quebecs an die föderale Regierung, die frankophonen Minderheiten 

besser zu schützen, führten aufgrund der schwach institutionalisierten Kanäle zur 

Vertretung von Provinzinteressen in föderalen Institutionen zu keiner Verbesserung. 

Diese historische Erfahrung, dass Sprachpolitik eng verbunden mit der Anstrengung 

zur Sicherung des Überlebens der Französischen Sprache ist, wirkte in die Trans-

formation Quebecs und in die Verfassungsreformdebatten hinein. Die Französische 

Sprache blieb als wichtigster Identifikationsfaktor für Quebecer erhalten, bildete 

gleichzeitig auch eine Barriere für den Aufstieg in einer in Englisch operierenden 

Wirtschaftswelt. Für Taylor bilden diese Erfahrungen sowohl die Ursache für das 

Empfinden, sich ähnlich wie Immigranten an den Mehrheitskodex der anglophonen 

Bevölkerung anpassen zu müssen, als auch für die Forderung nach Anerkennung des 

                                                        
16  Silver 1982, S. 206-215. 

17  Silver 1982, S. 185; Stevenson 2006, S. 196. 



273 

besonderen Charakters Quebecs in der kanadischen Verfassung als Mittel, diese 

permanente Bedrohungssituation zu überwinden.18 

2.2 Zwischen Autonomie und Unabhängigkeit:  

Konfliktdynamik seit der „Stillen Revolution“ 

Zu Beginn der 1960er Jahre veränderte sich die Konfliktdynamik ausgelöst durch 

das Aufeinandertreffen von zwei Entwicklungstrends maßgeblich. Zum einen ver-

änderte sich der kanadische Staat im Gefolge von Weltwirtschaftskrise und Zweitem 

Weltkrieg fundamental. Diese „exogenen Schocks“ stellten eine wichtige Voraus-

setzung für das Wiedererstarken der Bundesebene dar, die sich vor allem an der – 

zumindest zeitweiligen – Vereinnahmung der Steuerpolitik durch Ottawa äußerte. 

Dies wiederum beförderte auch in Kanada die Herausbildung eines in hohem Maße 

interventionistischen, an keynesianischen Prinzipien orientierten Wohlfahrtsstaates. 

Obwohl die Kompetenz für sozialpolitische Belange zu einem Großteil bei den Pro-

vinzen lag, konnte der Bund mittels der sogenannten spending power-Doktrin19 

diese verfassungspolitischen Restriktionen effektiv umgehen. Waren die Konflikte 

zwischen dem Bund und Quebec thematisch und periodisch beschränkt auf Themen 

wie Sprachenpolitik oder die Wehrpflicht, erwuchs aus dem Wandel der Staatstätig-

keit ein neues strukturelles und ungleich umfassenderes Konfliktpotenzial. 

Zum anderen schuf der gesellschaftspolitische Modernisierungsprozess innerhalb 

der bis dato vergleichsweise rückständigen Provinz Quebec die Rahmenbedingun-

gen für einen tiefgreifenden politischen Transformationsprozess: die sogenannte 

„Stille Revolution“20. Damit verbunden war der Rückgang des Einflusses der katho-

lischen Kirche insbesondere in den Bereichen Gesundheits- und Bildungspolitik. In 

Quebec verlor der katholische Glaube dabei auch seinen Platz als Referenzpunkt für 

die Quebecer Identität. Die Selbstvergewisserung als Nation wurde Teil des politi-

schen Diskurses und Identität etwas, das neu ausgehandelt und mit Inhalt gefüllt 

werden musste.21 Angestoßen und implementiert wurde dieser „neo-

nationalistische“ Reformprozess durch die Liberale Partei der Provinz unter Jean 

Lesage, der im Jahr 1960 nach einer längeren Phase konservativer Dominanz an die 

                                                        
18  Taylor 1965, S. 11. 

19  Die spending power-Doktrin ist bis heute ausgesprochen umstritten, da sie nicht explizit in der 

Verfassung verankert ist. Der Bund beruft sich stattdessen auf verschiedene Sektionen in der Ver-

fassung, die ihn implizit das Recht gewahren, weitgehend ohne Restriktionen Programme ins Leben 

zu rufen, auch wenn diese in den exklusiven Kompetenzbereich der Provinzen fallen. 

20  McRoberts 1993. 

21  Balthazar 1980, S. 38-42. 



274 

Macht gekommen war. Im Rahmen der „Stillen Revolution“ verschränkte sich state- 

und nation-building innerhalb der Provinz und kollidierte damit unweigerlich mit 

dem sich parallel auf der gesamtkanadischen Ebene vollziehenden Wandel des Staa-

tes. Nach Taylor war die Politisierung dieser Neuausrichtung der Identität für 

Quebec auch notwendig. In homogeneren Gesellschaften wäre die Schaffung rein 

auf Funktionserfüllung ausgerichteter Institutionen und die Privatisierung der Neu-

formulierung der Identität denkbar – ebenso für die föderalen Institutionen in Kana-

da. In Quebec blieb hingegen die Identitätsstiftende Komponente politischer Institu-

tionen erhalten. „It is clear, at least in our society, that one cannot conceive of a 

Quebec state that would not be called on to defend and promote French language 

and culture, whatever the diversity of our population.”22 Der fundamentale Unter-

schied zum konservativen Nationalismus der Vorkriegszeit, nach Taylor, war jedoch 

die Offenheit dieses Diskurses. Durch Säkularisierung, Urbanisierung und Immigra-

tion war die Gleichsetzung der Kirchenzugehörigkeit mit der Quebecer Identität 

unmöglich geworden. Stattdessen würde sich – idealtypisch gedacht – die neue Iden-

tität erst im Zuge des politischen Diskurses herauskristallisieren.23 

Während sich durch die Transformation – Liberalisierung und Modernisierung – 

die Unterschiede zwischen der Quebecer Gesellschaft und dem anglophonen Kanada 

einerseits reduzierten, erzeugten die nation-building Projekte der Provinz Quebec 

andererseits auch im restlichen Kanada die Notwendigkeit, die Gemeinsamkeiten 

und Werte Kanadas neu zu formulieren.24 Zudem spaltete sich ein Teil der Emanzi-

pationsbewegung von der Liberalen Partei ab, gründete 1968 die separatistische 

Parti Québécois und artikulierte fortan die Unabhängigkeit der Provinz als ultimati-

ves Ziel. Im Jahr 1976 gelang es ihr schließlich unter René Lévesque, einem ehema-

ligen Minister in der liberalen Provinzregierung, die Regierung zu stellen. Vier Jahre 

später, im Jahr 1980, folgte das erste Unabhängigkeitsreferendum, das allerdings mit 

40 zu 60 Prozent scheiterte. Taylors Hoffnung, die Transformationen würden nicht 

nur zu mehr Staatsinterventionen als Mittel der Identitätsstiftung führen, sondern 

auch zu wirklich bi-kulturellen Institutionen und bilingual operierenden Behörden 

der föderalen Regierung führen, wurden in den Verfassungsreformdebatten der 

1960er und 1970er Jahre von den polarisierenden Positionen von René Lévesque 

und Pierre Trudeau überlagert. Während Lévesques Option die einer Frankophonen 

Identität ohne Bezug zu Kanada war, hatte Trudeau die Stärkung der Frankophonen 

Minderheit durch individuelle Rechte vor Augen aber ohne Bezug zu einer eigenen 

                                                        
22  Taylor 1988, S. 126. 

23  Taylor 1988, S. 128-130. 

24  Taylor 1991, S. 157. 



275 

Nation.25 Durch die Transformation Quebecs und die Entstehung eines neuen natio-

nalen Selbstbewusstseins in Quebec war diese Option für die Provinzregierung nicht 

mehr akzeptabel. 

3. Reconciling the Solitudes:  

Konfliktakkommodierung zwischen liberalen und kommunitaristischen Ansätzen 

3.1 Taylors Position im kanadischen Kontext 

Charles Taylors philosophischer Standpunkt ist bekanntlich nicht immer einfach zu 

bestimmen. Zwar versucht er, ähnlich wie Will Kymlicka, eine vermittelnde Positi-

on zwischen Liberalismus und Kommunitarismus zu entwickeln. Beide sehen die 

Notwendigkeit für Vorkehrungen zum Schutz für bestimmte Gruppen in multinatio-

nalen Staaten, unterscheiden sich allerdings im Hinblick auf deren Reichweite und 

Begründung.26 Ausgangspunkt für Taylors Position in der Frage nach der Möglich-

keit und Notwendigkeit der Akkommodierung des Konflikts zwischen Quebec und 

Restkanada ist sein Konzept der Anerkennung. Fehlende Anerkennung individueller 

und kollektiver Identitäten führt demzufolge zu schwerwiegenden Verwerfungen.  

Die These lautet, unsere Identität werde teilweise von der Anerkennung oder Nicht-

Anerkennung, oft auch von der Verkennung durch die anderen geprägt, so dass ein 
Mensch oder eine Gruppe von Menschen wirklichen Schaden nehmen, eine wirkliche De-
formation erleiden kann, wenn die Umgebung oder die Gesellschaft ein einschränkendes, 
herabwürdigendes oder verächtliches Bild ihrer selbst zurückspiegelt. Nichtanerkennung 
oder Verkennung kann Leiden verursachen, kann eine Form von Unterdrückung sein, kann 

den anderen in ein falsches, deformiertes Dasein einschließen.
27 

Das Problem in Kanada besteht entsprechend in der mangelnden Anerkennung der 

besonderen Belange Quebecs durch die anglophone Mehrheitsgesellschaft. Dabei 

geht es im Kern um die konflikthafte Auslegung der Staatsgründung im Jahre 1867 

durch mindestens zwei konkurrierende Interpretationsangebote, den sogenannten 

Compact Theories.28 Die in der englischsprachigen Mehrheitsgesellschaft traditio-

nell vorherrschende Deutung sieht den Akt der Staatsgründung, die Confederation, 

als einen Zusammenschluss gleichberechtigter Provinzen. Auf dieser Grundlage 

                                                        
25  Taylor 1970, S. 33f. 

26  Vgl. Fossum 2001, S. 181. 

27  Taylor 1997, S. 13f. 

28  Cook 1969; La Selva 1996; Russell 2004. 



276 

steht auch die – aus Quebecer Sicht – prinzipiell „monistische“ Konzeption des 

kanadischen Staates in der kontinentaleuropäischen Tradition. Diese beinhaltet de 

facto eine Konzentration von Herrschaft (trotz föderativer Staatstruktur) mit dem 

Ziel, alte Loyalitäten zu beseitigen und auf die gesamtstaatliche Ebene hin auszu-

richten.29 Die von Quebecer Eliten im ausgehenden 19. Jahrhundert kultivierte Les-

art hingegen betrachtet die Staatsgründung als einen Zusammenschluss von zwei 

Nationen, was weit reichende Implikationen für die Stellung Quebecs innerhalb des 

kanadischen Staatsverbandes nach sich ziehen würde. Ungeachtet mehrerer Ansätze 

seitens einzelner Bundesregierungen wie etwa unter Lester B. Pearson oder jüngst 

Stephen Harper, dieser Deutung zumindest implizit eine gewisse Anerkennung zu-

teil kommen zu lassen, wurde sie bis heute nie vollumfänglich akzeptiert. De facto, 

so Taylor, war Quebec von der Erfahrung geprägt, in einem Land zu existieren, 

„[…] which for many purposes was run much more as a nation with one hegemonic 

culture, with more or less generous provision for minorities on a regional basis.”30 

Diese Nichtanerkennung führte Taylor zu Folge zu einer zunehmenden Margina-

lisierung der Quebecer Bürger im Einzelnen als auch als Kollektiv und gefährdet 

dessen langfristiges Überleben. Mehr noch: In der dauerhaften Negierung des An-

spruchs Quebecs, eine eigenständige Nation innerhalb Kanadas darzustellen bzw. in 

der Nicht-Anerkennung der Quebecer Identität als Nation liegt für Taylor die eigent-

liche Ursache für separatistische Bestrebungen.31 Nach Ansicht Taylors wäre die 

prekäre Stellung Quebecs innerhalb des kanadischen Staates nicht zuletzt durch die 

Erfahrung begründet, dass das Bedürfnis nach Anerkennung in der modernen Ge-

sellschaft scheitern kann.32 Diesem Grundproblem könne letztlich nur eine genuin 

differenzempfindliche Politik entgegenwirken, das heißt eine Politik, die gruppen-

spezifische Unterschiede in ihrer jeweiligen Einzigartigkeit bzw. Authentizität aner-

kennt. Durch einen solchen Ansatz, der versucht, die wachsende ethno-kulturelle 

Vielfalt (spät-)moderner Gesellschaften ebenso wie die besonderen Herausforderun-

gen multi-nationaler Staaten institutionenpolitisch widerzuspiegeln, anstatt sie durch 

eine scheinbar neutrale, „differenzblinde“ Politik zu absorbieren, ließen sich Integra-

tionsprobleme dauerhaft akkommodieren. Insbesondere der Mechanismus der deep 

diversity spielt in Taylors Ansatz eine herausgehobene Rolle.33 Allgemein hebt deep 

diversity auf die Notwendigkeit ab, den variierenden Formen gesellschaftlicher Viel-

falt sowie den daraus ableitbaren Ansprüchen nach Anerkennung durch entspre-

                                                        
29  Caron/Laforest 2009, S. 30-32. 

30  Taylor 1993, S. 169. 

31  Taylor 1992, S. 195. 

32  Taylor 1997, S. 24; ferner Redhead 2002. 

33  Taylor 1991, S. 181-184. 



277 

chend abgestufte Mechanismen der Akkommodierung zu begegnen. Diese Form der 

Identitätspolitik soll es den unterschiedlichen Gruppen innerhalb eines politischen 

Gemeinwesens ermöglichen, sich darin als authentische Mitglieder wiederzufinden. 

Konkret manifestiert sich diese Forderung in einer formal-verfassungsrechtlichen 

Anerkennung Quebecs innerhalb des kanadischen Bundesstaates als einer distinct 

society, wodurch dem Bedürfnis dieser historischen Minorität identitätspolitisch 

Rechnung getragen wird. Ein generelles Veto-Recht Quebecs in Fragen der Verfas-

sungsänderung soll ferner einen effektiven Überlebensschutz langfristig sicherstel-

len. Insgesamt tendiert Taylors Philosophie in diesen Fragen damit eindeutig stärker 

zum kommunitaristischen Pol. 

Dies wird besonders deutlich im Kontrast mit der Position Pierre Trudeaus, libe-

raler Premierminister von 1968-1979 und von 1980-1984.34 Trudeaus Ansatz, den 

sich in den 1960er Jahren verschärfenden Integrationsproblemen zu begegnen, war 

inspiriert von einer dezidiert (sozial-)liberalen Philosophie. Nicht die Anerkennung 

von Differenz stellt demgemäß eine angemessene Antwort dar, im Gegenteil. In der 

Logik Trudeaus verschärft die Politik der Differenz die Integrationsprobleme, wes-

halb politische Lösungen auf eine Überwindung derselben zielen müssen. Seine 

zusehends ablehnende Haltung gegenüber jeglichen Formen des asymmetrischen 

Föderalismus – und somit einer verfassungsrechtlichen Verankerung eines Sonder-

status Quebecs – speiste sich aus seiner Überzeugung, dass dem Individuum und 

seinen unveräußerlichen Freiheitsrechten Vorrang gegenüber jeglichen kommunitä-

ren Ansprüchen eingeräumt werden müsse. Dies gilt zumal dann, wenn solche An-

sprüche Ausdruck von Nationalismus darstellen. In seinem Essay Federalism, Nati-

onalism and Reason35 disqualifiziert er Nationalismus als eine emotional geleitete 

Erscheinungsform von Politik. In modernen Gesellschaften, so Trudeau, sollte hin-

gegen Vernunft und Ratio („reason“) statt Emotionalität das politische Handeln 

motivieren. Durch Recht, so seine Hoffnung, könnte sich historisch langfristig ratio-

nale Rechtfertigung und Vernunft gegenüber Emotionalität und Nationalismus als 

oberstes Handlungsprinzip durchsetzen. Föderalismus bedeutet dabei für ihn, Ver-

nunft über Emotionalität zu stellen: Er ist Ausdruck der wechselseitigen Anerken-

nung, des Interessenausgleichs und des Kompromisses, sollte aber nicht der Begrün-

dung von Geltungsansprüchen ethnisch oder kulturell definierter, dem Politischen 

vorgängigen Gemeinschaften dienen. Nur das Individuum und nicht ein gesellschaft-

liches Kollektiv bildet den Ausgangspunkt für die Begründung einer föderativen 

Ordnung. Auf dieser Philosophie, die nur individuelle Grundrechte für legitim er-

                                                        
34  Der folgende Abschnitt basiert auf Broschek 2009, S. 229f.; vgl. ferner Broschek/Schultze 2004. 

35  Trudeau 1968. 



278 

achtet, basierte beispielsweise sein Ansatz in der Sprachenpolitik. Die Möglichkeit 

für die frankophonen Bevölkerungsteile, sich landesweit in Französisch artikulieren 

zu können, beinhaltet für ihn ein individuelles Grundrecht, keinesfalls ein kollekti-

ves. Politisch-praktisch versuchte er, anders als seine Vorgänger Lester B. Pearson 

und sein Nachfolger Brian Mulroney, Gegengewichte zu schaffen, anstatt die lauter 

werdenden Forderungen nach Anerkennung von Unterschieden und Vielfalt anzuer-

kennen: 

My political action, or my theory – insomuch as I can be said to have one – can be ex-
pressed very simply: create counterweights. As I have explained, it was because of the 
federal government’s weakness that I allowed myself to be catapulted into it.36 

Während also Trudeaus Ansatz auf die Integrationsfähigkeit individueller Grund-

rechte setzte und darauf abzielte, gruppenspezifische Unterschiede zu überwinden, 

sieht Taylor die Notwendigkeit der kontextsensiblen Anerkennung derselben. Die 

Zugeständnisse an bestimmte Gruppen im Rahmen der Charter of Rights and Free-

doms von 1982 stellten für Trudeau ein notwendiges Übel dar, für Taylor gehen sie 

naturgemäß nicht weit genug.37 Nicht ein uniformes, auf Überwindung von Unter-

schieden zielendes sondern ein Differenz anerkennendes Staatsbürgerkonzept er-

scheint hier als die notwendige Konsequenz. Genau in diese Richtung entwickelten 

sich die verfassungspolitischen Konzepte zwischen 1987 und 1992 im Rahmen des 

Meech Lake Accord und des Charlottetown Accord.  

3.2 Konfliktregulierung durch Verfassungspolitik 

In einem parteiübergreifenden Konsens wurde die Verfassungsreform von 1982 in 

der Quebecer Nationalversammlung abgelehnt. Nicht nur die regierende Parti 

Québécois waren der Überzeugung, dass die Reform Quebecs Bedürfnisse zu wenig 

berücksichtigt und die Verankerung der auf individuellen Rechten beruhenden Char-

ter der geforderten Anerkennung als distinct society zuwider lief. Sprachminderhei-

ten wurden durch die neue sect. 23 der Verfassung zwar besser geschützt, der Arti-

kel richtete sich aber insbesondere auf frankophone Minderheiten außerhalb 

Quebecs sowie auf die anglophone Minderheit in Quebec. Mit diesem Artikel der 

Charter waren Bund und Provinzen gleichermaßen zum Schutz von Sprachminder-

heiten durch die Bereitstellung von Schulunterricht in beiden Sprachen verpflichtet, 

                                                        
36  Trudeau 1968a: S. XXIII. 

37  Taylor 1992, S. 199ff. 



279 

sobald eine ausreichende Zahl an Schülern vorhanden ist. Der Artikel garantierte 

Mitgliedern von Sprachminderheiten individuelle Rechte gemäß dem Personalitäts-

prinzip und unabhängig von ihrem Wohnort. Trudeau setzte ebenfalls durch, dass 

dieser Artikel nicht unter die sogenannte notwithstanding clause (sect. 33) fallen 

würde, mit der die Provinzen einzelne in der Charter garantierte Rechte durch legis-

lative Akte zeitweise außer Kraft setzen konnten. 

Aus Quebecs Sicht verfehlte die Charter of Rights and Freedoms nicht nur die 

Anerkennung der Dualität der zwei Gründungsnationen, sondern schränkte zusätz-

lich die Handlungsspielräume der Provinzregierung ein. Die besondere Rolle der 

Quebecer Regierung für den Schutz der frankophonen Bevölkerungsteile in Kanada 

wurde nicht verankert. Im Gegenteil, die Provinzregierung wurde verpflichtet, die 

anglophone Minderheit innerhalb der Provinz besser zu berücksichtigen.38 Nachdem 

die Untersuchungen der Royal Commission on Bilingualism and Biculturalism in 

den 1960er Jahren gezeigt hatten, dass selbst in der Provinz Quebec die Präsenz der 

französischen Sprache zurück gegangen und ihre Stellung im Wirtschaftsleben sogar 

prekär war, hatte die PQ-Regierung nach ihrer Machtergreifung besondere Maß-

nahmen zur Förderung der französischen Sprache verabschiedet. Nach der Einfüh-

rung der Charter fielen derartige Maßnahmen unter den Verdacht mangelnder Ver-

fassungskonformität und führten zur Verschärfung der Konflikte zwischen dem 

anglophonen und frankophonen Kanada.  

Der Constitution Act 1982 entschied den Konflikt zugunsten des liberalen Para-

digmas gleicher, individueller Rechte als wichtigen Bestandteil der kanadischen 

Verfassung. Durch die fehlende Zustimmung der Provinz Quebec blieb die Reform 

dennoch unvollendet. Die Regierungswechsel von 1984 und 1985 auf Bundes- und 

Provinzebene eröffneten ein neues Fenster für eine Reform der Beziehungen zwi-

schen den Gemeinschaften. Die konservative Regierung unter Brian Mulroney un-

ternahm die Initiative einer erneuten Verfassungsreform, um Quebec in die Verfas-

sung zu re-integrieren. Die Forderungen Quebecs, noch unter der ausgehenden PQ-

Regierung im Frühjahr 1985 formuliert, wurden von der liberalen Provinzregierung 

unter Robert Bourassa als Minimalbedingungen für die Unterzeichnung der Verfas-

sung von 1982 aufgestellt. Ganz im Sinne der Anerkennung der Dualität der Ge-

meinschaften als Grundlage stand an erster Stelle die verfassungsrechtliche Veran-

kerung Quebecs als distinct society, gefolgt von dem Vetorecht bei Verfassungsän-

derungen für die Provinz und der Möglichkeit zum opting-out bei Verfassungsre-

formen und neuen gemeinsam von Bund und Provinzen finanzierten Programmen. 

Die Ernennung von drei Supreme Court Richtern aus Quebec (von insgesamt neun) 

                                                        
38  Adam 2007, S. 265-267. 



280 

sollte zudem dazu beitragen, dass das in Quebec geltende Zivilrecht ausreichend 

Berücksichtigung finden würde. Hinzu kamen Forderungen, die sich auf die Kompe-

tenzverteilung und -ausübung zwischen Bund und Provinzen bezogen, wie bei-

spielsweise mehr Mitspracherechte der Provinz bei der Einwanderungspolitik, der 

Rückzug des Bundes aus der beruflichen Weiterbildung sowie Beschränkungen 

seiner Ausgabenpolitik (spending power).39 

Die Ergebnisse der Verhandlungen zwischen den Regierungsvertretern von Bund 

und Provinzen enthielten eine Balance zwischen der grundsätzlichen Anerkennung 

der Dualität der Gemeinschaften und der Gleichheit der Provinzen. Während die 

autonomen Handlungsspielräume der Provinzen sowie ihr Einfluss in föderalen 

Institutionen gestärkt wurden, richtete sich die Anerkennung der Dualität in der 

Interpretationsklausel an French Canada insgesamt und nicht nur an die Provinz 

Quebec. Mehr Mitspracherecht erhielten die Provinzen bei der Ernennung der Sena-

toren und bei der Besetzung der Richter des Supreme Court, wobei drei der Richter 

aus Quebec kommen sollten. Die Möglichkeit des opting-out bei neuen, gemeinsam 

von Bund und Provinzen finanzierten Programmen in Bereichen exklusiver Pro-

vinzkompetenzen wurde allen Provinzen eröffnet mit angemessener Kostenkompen-

sation, wenn vergleichbare Programme von der jeweiligen Provinz aufgestellt wer-

den würden. Das von Quebec geforderte Vetorecht wurde hingegen nicht gewährt, 

sondern der Geltungsbereich der Einstimmigkeitsregel ausgedehnt.40 Nichtsdestot-

rotz wurde der Meech Lake Accord von Seiten der Quebecer Regierung unter Robert 

Bourassa als erfolgreiche Bedienung der fünf wesentlichen Forderungen gewertet 

und in der Quebecer Nationalversammlung im Juni 1987 ratifiziert.41 Im Sommer 

1990 scheiterte jedoch die Ratifikation an der mangelnden Zustimmung der Pro-

vinzparlamente von Manitoba und Neufundland. 

Das Besondere am Meech Lake Accord im Verhältnis zur Reform von 1982 war 

die Anerkennung des besonderen Charakters der Provinz Quebec als Teil der kana-

dischen Selbstbeschreibung bei gleichzeitiger Respektierung des Gleichheitsprin-

zips. Aufgrund der gefundenen Balance zwischen der Anerkennung der Gemein-

schaft und liberaler Prinzipien wäre nach Ansicht Taylors die Verabschiedung der 

Reform für die Beziehungen zwischen den Gemeinschaften wichtig gewesen.42 Die 

grundsätzliche Anerkennung der Dualität der Gemeinschaften in Kanada war im 

Kompromiss enthalten, ohne dass daraus Asymmetrien für die Machtverteilung 

hätten abgeleitet werden können. Die Gewährung des Rechts auf opting-out an alle 

                                                        
39  Government of Québec 1985; siehe auch Russell 2004, S. 133f. 

40  Milne 1988, S. 110-115. 

41  Rémillard 1989. 

42  Taylor 1991, S. 170. 



281 

Provinzen wahrte de jure die Symmetrie in der Machtverteilung und damit die 

Gleichstellung der Provinzen. Eine unterschiedliche Nutzung dieser Rechte hätte 

zwar zu asymmetrischen Ergebnissen in den jeweiligen Politikfeldern geführt, diese 

politischen Asymmetrien stellten das Gleichheitsprinzip als Grundlage der föderalen 

Ordnung aber nicht in Frage. Das Scheitern der Ratifizierung verdeutlichte gleich-

zeitig, dass selbst die abgeschwächte Form der Anerkennung Quebecs als distinct 

society nicht für alle Provinzen akzeptabel war. 

Der sofortige Beginn einer neuen Verhandlungsrunde mit offener Beratungsphase 

und Inklusion der Ureinwohnervereinigungen milderte zunächst die Konsequenzen 

der gescheiterten Ratifikation, änderte letztlich aber nichts an dem seit 1982 beste-

henden Dilemma. Der im Sommer 1992 ausgehandelte Charlottetown Accord ent-

hielt die Anerkennung Quebecs zumindest noch in der einführenden Canada Clause, 

verfehlte aber letztlich die Zustimmung der Bevölkerung im fakultativen Referen-

dum. Die zwischen 1990 und 1992 bestehende Offenheit des Beratungsprozesses 

mit vielfachen Möglichkeiten zur Bürgerbeteiligung passt dennoch ins Bild des von 

Taylor stets befürworteten, neuen Austarierens der Beziehungen zwischen den Ge-

meinschaften. In seiner Einreichung an die Commission on the Political and Consti-

tutional Future of Quebec gewann Taylor dem Scheitern des Meech Lake Accord 

auch etwas Positives ab, nämlich die Möglichkeit zu einem Neustart, zu einer neuen 

Verfassung. Taylors Hoffnung war, dass sich mit dem Abtreten von Trudeau als 

auch Lévesque die Polarisierung reduzieren würde und sich nun die Anerkennung 

Quebecs als Nation mit den Interessen der föderalen Regierung und der anglopho-

nen Provinzen nach offenem, wirtschaftlichem Austausch und der Förderung der 

frankophonen Minderheiten außerhalb Quebecs ausgleichen ließe. Bezüglich der 

föderalen Kompetenzverteilung sprach sich Taylor dezidiert für eine stärkere De-

zentralisierung von Kompetenzen aus, damit Quebec volle Autonomie und Gestal-

tungsfreiheit innerhalb der Provinz genießen könne. Gleichzeitig betonte Taylor die 

Notwendigkeit zu Kooperation und Koordination – als Teil von intergouvernemen-

talen Aushandlungen oder auch gemeinsam ausgeführter Kompetenzen –, worin er 

sich erneut deutlich als ‚Föderalist‘ qualifizierte und von Befürwortern einer Separa-

tion abgrenzte. Die Anerkennung der Besonderheiten Quebecs blieb dabei aber 

immer eine unhintergehbare Bedingung für eine Einigung.43 Mit dem Scheitern des 

Charlottetown Accord setzte eine gewisse Müdigkeit bezüglich weiterer Verfas-

sungsreformen ein. Das von der Parti Québécois für 1995 angesetzte zweite Refe-

rendum über die Unabhängigkeit Quebecs scheiterte nur knapp mit 49,6 zu 50,4% 

                                                        
43  Taylor 1990, S. 145-153. 



282 

der Stimmen und verdeutlichte damit gleichzeitig die Notwendigkeit, weiter nach 

Lösungen für den Gemeinschaftskonflikt zu suchen. 

3.3 Ausbalancierung des Konflikts durch subkonstitutionellen Wandel 

Im Vergleich mit vielen anderen Föderalstaaten eröffnet der kanadische Föderalis-

mus eine Bandbreite von Möglichkeiten des Wandels ohne formale Änderung der 

verfassungsgemäßen Kompetenzverteilung zwischen Bund und Provinzen. Inter-

gouvernementale Vereinbarungen zwischen Vertretern der Bundesregierung und den 

Provinzregierungen spielten bereits seit der Staatsgründung eine wichtige Rolle, 

bspw. bei der Aufnahme neuer Provinzen in die Föderation und lieferten einen ge-

wissen Ausgleich für die mangelnde Repräsentation der Provinzen in der Bundesge-

setzgebung. Nach den gescheiterten Verfassungsreformversuchen griff man wieder 

auf Formen des subkonstitutionellen Wandels zurück, um die Konflikte zwischen 

Quebec, dem Bund und den mehrheitlich anglophonen Provinzen zu befrieden.  

Diese grundsätzliche prozedurale Offenheit der kanadischen Verfassung für sub-

konstitutionellen Wandel stellt dabei aus Taylors Perspektive eine wichtige Voraus-

setzung für die inkrementelle Verwirklichung von deep diversity dar. Während die 

Einführung der Charter of Rights and Freedoms eine – aus Taylors Sicht – unzu-

reichende Lösung repräsentiert, da sie lediglich „first-level diversity“ sicherstellt, 

beinhaltet der Prozess subkonstituionellen Wandels zumindest die Möglichkeit, 

dialogisch die Anerkennung abgestufter Staatsbürgerschaftsrechte zu implementie-

ren.44 Wenig überraschend war dieser Prozess in Kanada erneut durchdrungen vom 

Konflikt um die Anerkennung individueller oder kollektiver Rechte. Allerdings 

scheint sich die verfassungspolitische Dynamik nunmehr zumindest in der Tendenz 

wieder stärker in Richtung des kommunitären Pols zu bewegen. 

Die Anerkennung Quebecs als Provinz mit besonderem Charakter fand Eingang 

in zwei Resolutionen des Unterhauses sowie in die von den anglophonen Provinzen 

verabschiedete Calgary Declaration. Damit wurde eine wesentliche Forderung 

Quebecs aus den Verfassungsreformdebatten aufgegriffen, wenn auch in jeweils 

unterschiedlicher Form. Als Grundlage für Abweichungen von Bundesgesetzen oder 

für die Übertragung von weiteren Kompetenzen konnten die Resolutionen jedoch 

nicht genutzt werden.45 

                                                        
44  Vgl. Smith 2002 

45  McRoberts 2001, S. 696. 



283 

Die von den Premiers der anglophonen Provinzen und der Territorien 1997 unter-

zeichnete Calgary Declaration erkannte sowohl den „unique character of Quebec 

society, including its French speaking majority, its culture and its tradition of civil 

law“46 und die Rolle der Quebecer Regierung und Nationalversammlung beim 

Schutz dieser Besonderheiten an. Gleichzeitig wurde die Gleichstellung der Provin-

zen betont und jegliche asymmetrische Verteilung von Kompetenzen in zukünftigen 

Verfassungsreformen abgelehnt. Solange die rechtliche und politische Gleichheit der 

Provinzen politisch gewahrt blieb, war die Anerkennung der Besonderheiten 

Quebecs möglich.  

In ähnlicher Weise – durch Gesetzgebung des Unterhauses – wurde den Provin-

zen bzw. Regionen in Kanada mehr Gewicht bei der Ratifikation von Verfassungs-

änderungen zugesprochen. Das 1996 verabschiedete Gesetz Bill C-110 sieht vor, 

dass bei zukünftigen, das Verhältnis von Bund und Provinzen betreffenden, Verfas-

sungsänderungen vor der Abstimmung im Bundesparlament die Zustimmung der 

Provinzen eingeholt werden muss, und zwar konkret der Parlamente von British 

Columbia, Ontario, Quebec, von zwei Atlantik-Provinzen, die zusammen 50% der 

Atlantik-Bevölkerung repräsentieren sowie von zwei der Prärie-Provinzen, die zu-

sammen 50% der Prärie-Bevölkerung repräsentieren. Die Provinz Quebec erhielt 

damit indirekt ein Veto bei Verfassungsänderungen. Dieses Recht wurde aber auch 

anderen Provinzen bzw. Regionen eingeräumt, so dass keine Sonderstellung 

Quebecs entstand. Die unmittelbarste Folge gründet sich aber eher auf die deutliche 

Anhebung der Hürden für Verfassungsänderungen, so dass insbesondere föderale 

Verfassungsreformen im Prinzip unmöglich gemacht wurden.47 

Insgesamt blieben diese subkonstitutionellen Formen der Anerkennung in ihrer 

Reichweite hinter den Forderungen Quebecs im Zuge der Verfassungsreformdebat-

ten zurück. Zum einen wurde immer wieder betont, dass keine weiteren Kompeten-

zen für die Provinz Quebec aus den Resolutionen ableitbar seien. Zum anderen kön-

nen Resolutionen und Gesetze von nachfolgenden Parlamenten auf Bundesebene 

durch einfache Gesetzgebung wieder geändert werden. Aus Taylors Sicht können 

diese Beispiele als Fortsetzung des Dialogs zwischen den Gemeinschaften sowie als 

Realisierung der fehlenden Anerkennung interpretiert werden, hatte er doch wieder-

holt auf den prozeduralen Aspekt der Aushandlung von Gemeinschaftsbeziehungen 

verwiesen. Auch die Tatsache, dass die Anerkennung symbolischer Art war und 

nicht zur Übertragung weiterer Kompetenzen führte, war für Taylor insofern kein 

Mangel, als er Formen symbolischer Anerkennung eine hohe Bedeutung beimaß.48 

                                                        
46  Premiers' Meeting 1997, S. 1. 

47  Russell 2004, S. 239. 

48  Taylor 1992, S. 194. 



284 

Politisch blieben die Resolutionen jedoch umstritten. Bei der 2006 unter der konser-

vativen Regierung von Stephen Harper mit Unterstützung aller Parteien außer dem 

Bloc Québécois verabschiedeten Initiative fand an Stelle der bis dato üblichen For-

mulierung distinct society der Begriff der Nation Verwendung: „The Conservative 

motion on Quebec declares: ‘That this House recognizes that the Quebecois form a 

nation within a united Canada’.”49 Die Erklärung sprach erneut das tief sitzende 

Bedürfnis der Quebecer nach Anerkennung und Gleichstellung mit der kanadischen 

Nation an. Sie löste aber auch Diskussionen über die Verwendung des französischen 

an Stelle des englischen Begriffs aus und der möglichen Unterscheidung zwischen 

der anglophonen und der frankophonen Bevölkerungsteile Quebecs.50 

Deutlicher lassen sich die Effekte des subkonstitutionellen Wandels bei den inter-

gouvernementalen Abkommen zur Machtverteilung zwischen dem Bund und den 

Provinzen ablesen. Die durch diese Vereinbarungen ermöglichte Flexibilität der 

Aufgabenwahrnehmung in verschiedenen Politikbereichen erwies sich für das Ver-

hältnis zwischen dem Bund und Quebec immer wieder als alternativer Mechanismus 

der Konfliktregulierung. So hat Quebec über die letzten Jahre hinweg weitere sub-

stantielle Kompetenzen in einer Vielzahl von Politikfeldern erhalten und kann 

dadurch relativ weitgehend die Lebensverhältnisse innerhalb der Provinz bestim-

men. Diese umfassen Bereiche wie etwa Einwanderungspolitik, Arbeitsmarktpolitik 

sowie unterschiedliche sozialpolitische Felder. Neben den Handlungskompetenzen 

kam der Bund der Provinz Quebec zudem mit von generellen Standards abweichen-

den Regelungen entgegen, die den Nachweis über die Verwendung von Bundesmit-

teln betreffen, so etwa in der Gesundheitspolitik.51 Während die Spannungen 

dadurch in der Tagespolitik entschärft worden sind und zudem oftmals überlagert 

werden durch andere Integrationsprobleme – etwa zwischen den Ureinwohnern und 

der Mehrheitsgesellschaft – blieb das Grundproblem der Anerkennung aus Sicht 

Quebecs bestehen.52 Weder hat sich (noch wird sich aller Voraussicht nach) die 

Quebecer Variante der Compact Theory als allgemeine Deutung im gesamtkanadi-

schen Kontext wirkungsmächtig durchsetzen können, noch haben sich als notwendi-

ge Folge die Möglichkeiten der Selbstbestimmung für Quebec als Nation innerhalb 

Kanadas vollumfänglich hergestellt. Es fehlt vor allem ein authentischer federal 

spirit, der Einheit und Vielfalt in einer Weise auszutarieren vermag, die dem Quebe-

                                                        
49  Québec nation motion 2006. 

50  Noël 2006; siehe auch Galloway et al. 2006. 

51  Vgl. im Überblick Bakvis et al. 2009 sowie die entsprechenden Beiträge in Bakvis/Skogstad 2012. 

52  Vgl. hierzu auch die eher kritisch angelegten Beiträge eines vor kurzem erschienenen Sammelban-

des zum kanadischen Föderalismus mit nahezu ausschließlich Quebecer Autoren: Gagnon 2009. 



285 

cer Bedürfnis nach Anerkennung entspricht.53 Der kanadische Föderalismus ist zwar 

de facto deutlich asymmetrischer geworden, allerdings beruht diese Asymmetrie 

nach wie vor auf einer Konzeption, welche die politische wie rechtliche Gleichheit 

der Provinzen nicht tangiert. Entsprechend müssen alle bisherigen Bemühungen, 

Quebecs Bedürfnis nach Anerkennung entgegenzukommen, notwendig als von 

symbolischer Natur qualifiziert werden.  

4. Zusammenfassung 

Charles Taylor zählt sicherlich nicht zu den einschlägigen Vertretern der Föderalis-

mustheorie. Weder hat er diesen Anspruch wohl erhoben, noch sind seine Ausfüh-

rungen notwendig auf territorial konzentrierte Minderheiten beschränkt. Obwohl 

sein Fokus auch aufgrund seines persönlichen Erfahrungshintergrundes auf Quebec 

liegt, umfasst beispielsweise sein Konzept der deep diversity ebenso nicht-

territoriale Gruppen. Seine Überlegungen zu den Integrations- bzw. Anerkennungs-

problemen im kanadischen Bundesstaat haben allerdings durchaus Relevanz für eine 

normativ ausgerichtete Theorie des Föderalismus.  

„In a way,“ so Taylor in seinem Aufsatz Shared and Divergent Values, „accom-

modating difference is what Canada is all about”.54 Diese Feststellung trifft aber 

auch auf eine wachsende Zahl von Ländern zu. Großbritannien steht kurz vor dem 

historischen Referendum über die Unabhängigkeit Schottlands. Ebenso in Spanien, 

wo ein Referendum über die politische Zukunft Kataloniens für den Herbst 2014 

diskutiert wird. Taylors Überlegungen können insofern vor allem als Beitrag für eine 

kommunitaristisch inspirierte, im weitesten Sinne gesellschaftstheoretisch orientierte 

Föderalismustheorie verstanden werden. Eine solche Theorie befasst sich mit den 

Möglichkeiten des Föderalismus55 als Instrument des Konfliktmanagements in hete-

rogenen Gesellschaften, folglich als eine konkrete institutionelle Erscheinungsform 

des Mechanismus der deep diversity.  

Inwieweit es sich bei solchen Mechanismen allerdings um Erfolg versprechende 

Formen handelt, ist eine andere Frage. Zumindest das kanadische Beispiel lässt hier 

gewisse Zweifel aufkommen. Dass gewisse Abstufungen, Asymmetrien und „wei-

che“ Formen von Gruppen-basierten Grundrechten sinnvoll sein können, oftmals gar 

notwendig sind, ist weitgehend unstrittig. Sie sind zudem, wie Will Kymlickas Bei-

                                                        
53  Vgl. Caron/Laforest 2009, S. 34. 

54  Taylor 1991, S. 181. 

55  Im Übrigen auch in seiner nicht-territorialen Erscheinungsform, wie etwa dem treaty federalism, 

vgl. Hueglin 2003. 



286 

träge zeigen, durchaus kompatibel mit einem liberalen Paradigma. Ob sie hingegen 

in ihrer konsequenteren Form tatsächlich in der Lage sind, im übergreifenden Ge-

samtzusammenhang integrative Wirkungen zu entfalten, ist durchaus fraglich. Zu 

weitgehende Forderungen nach der institutionellen Verankerung der Anerkennung 

von Differenz können dauerhaft zu wechselseitiger Entfremdung führen – Quebec 

scheint vielen Beobachtern heute weiter entfernt von Restkanada als je zuvor. Auf 

der anderen Seite haben die Erfahrungen mit der Charter of Rights and Freedoms 

gezeigt, dass zuvor marginalisierte Gruppen – primär, aber nicht ausschließlich auf 

der Basis eines liberalen, Individuum-basierten Grundrechtskatalog – effektiv ein-

gebunden werden konnten. Vor diesem Hintergrund sollte man John Erik Fossums 

treffende Formulierung ernst nehmen, dass Geschichte „both the ability to remember 

and the ability to forget“56 bedeutet. „Je me souviens“ kann daher, laut Thomas Bar-

nes, nicht so sehr auf das Erinnern angelegt sein, sondern auf das ‚Nicht-Vergessen‘ 

der Kränkungen und Diskriminierungen durch die anglophone Mehrheit.57 Die Ver-

änderung der Quebecer Gesellschaft und die Zunahme an interner Diversität lässt 

den Rückfall in die reine Opferrolle allerdings kaum zu. Neue Konflikte zwischen 

verschiedenen Gruppen scheinen nichtsdestotrotz im Konzept mit angelegt, wenn 

die Anerkennung der Besonderheiten Quebecs einerseits die Grundlage für eine 

Integrationspolitik der Provinz bildet, welche auf die Annahme der Französischen 

Sprache und der Quebecer Lebensart gerichtet ist und damit stärker dem Interkultur-

alismus folgt als dem Multikulturalismus-Paradigma der föderalen Regierung.58 

Andererseits erfordert das Konzept, dass die Quebecer Identität selbst offen bleibt 

für Veränderungen durch Impulse von anderen Gruppen, insbesondere Immigranten. 

Dieses Kriterium der Offenheit bildete stets ein zentrales Charakteristikum in Tay-

lors Zugriff auf den kanadischen Verfassungskonflikt. Der Mechanismus der deep 

diversity, so attraktiv er auf den ersten Blick auch sein mag, erscheint für die politi-

sche Praxis zu anspruchsvoll und setzt ein kaum realisierbares Maß an Toleranz 

voraus, um seine postulierte integrative Wirkung entfalten zu können.  

Literatur 

Adam, Marc-Antoine, 2007: The Constitution Act, 1982 and the Dilemma of Canadian Duality since 

1760. In: Supreme Court Law Review 37, H.2, S. 261–284. 

                                                        
56  Fossum 2001, S. 200. 

57  Barnes 1995, S. 30. 

58  Taylor 2012. 



287 

Armstrong, Christopher, 1981: The Politics of Federalism. Ontario's Relations with the Federal Govern-

ment 1867-1942, Toronto. 

Bakvis, Herman/Baier, Gerald/Brown, Douglas, 2009: Contested Federalism. Certainty and Ambiguity in 

the Canadian Federation, Don Mills. 

Bakvis, Herman/Skogstad, Grace (Hrsg.), 2002: Canadian Federalism, Don Mills. 

Balthazar, Louis, 1980: La dynamique du nationalisme québécois. In: Gérard Bergeron/Réjean Pelletier 

(Hrsg.), L'État du Québec en devenir. Montréal, S. 37–58. 

Barnes, Thomas G., 1995: There'll Always Be a Canada and a Canadian Constitutional Crisis. In: Annals 

of the American Academy of Political and Social Science 538, H.1, S. 27–39. 

Broschek, Jörg, 2009: Der kanadische Föderalismus. Eine historisch-institutionalistische Analyse, Wies-

baden. 

Broschek, Jörg/Schultze, Rainer-Olaf, 2004: Föderalismus und Integration: Konzeptionen, Reformen und 

Reformwirkungen von Trudeau bis Chrétien. In: Zeitschrift für Kanada-Studien 24, H.1, S. 7–32. 

Caron, Jean-Francois/Laforest, Guy, 2009: Canada and Multinational Federalism: From the Spirit of 

1982 to Stephen Harper’s Open Federalism. In: Nationalism and Ethnic Politics 15, S. 27–55. 

Cook, Ramsey, 1969: Provincial Autonomy, Minority Rights, and the Compact Theory, Ottawa. 

Elazar, Daniel J., 1987: Exploring Federalism, Tuscaloosa. 

Fossum, John Erik, 2001: Deep Diversity versus Constitutional Patriotism: Taylor, Habermas and the 

Canadian Constitutional Crisis. In: Ethnicities 1, H.2, S. 179–206. 

Gagnon, Alain-G. (Hrsg.), 2009: Contemporary Canadian Federalism, Toronto. 

Galloway, Gloria/Curry, Bill/Dobrota, Alex, 2006: Nation' motion passes, but costs Harper, In: Globe and 

Mail, 28. November 2006. 

Government of Québec, 1985: Draft Agreement on the Constitution. Proposals by the Government of 

Québec. Abgedruckt in: Government of Québec 2001: Québec’s Positions on Constitutional and In-

tergovernmental Issues. From 1936 to March 2001, S. 332–358. 

Hueglin, Thomas 2003: Federalism at the Crossroads: Old Meanings, New Significance. In: Canadian 

Journal of Political Science 36, H.2, S. 275–294. 

Laforest, Guy, 1993: Introduction. In: Charles Taylor: Reconciling the Solitudes. Essays on Canadian 

Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston, S. IX-XV. 

LaSelva, Samuel. L., 1996: The Moral Foundations of Canadian Federalism. Paradoxes, Achievements, 

and Tragedies of Nationhood, Montreal/Kingston. 

Lazar, Harvey (Hrsg.), 1998: Canada: The State of the Federation 1997. Non-Constitutional Renewal, 

Kingston, Ontario. 

McRoberts, Kenneth, 1984: The Sources of Neo-Nationalism in Quebec. In: Ethnic and Racial Studies 7, 

H.1, S. 55–85. 

McRoberts, Kenneth, 1993: Quebec: Social Change and Political Crisis, Toronto. 

McRoberts, Kenneth, 2001: Canada and the Multinational State. In: Canadian Journal of Political Science 

34, H.4, S. 683–713. 

Milne, David A., 1988: Much Ado About Meech. In: Peter Leslie/Ronald L. Watts (Hrsg.): Canada: The 

State of the Federation 1987-1988, Kingston, Ontario, S. 97–115. 

Noël, Alain, 2006: Il suffisait de presque rien: Promises and Pitfalls of Open Federalism. In: Institute of 

Intergovernmental Relations (Hrsg.): Open Federalism. Interpretations, Significance, Kingston, Ontar-

io, S. 25–37. 

Premiers' Meeting, 1997: The Calgary Declaration, Calgary, Alberta, September 14, 1997, abrufbar unter 

http://www.exec.gov.nl.ca/currentevents/unity/unityr1.htm (letzter Zugriff am 15. Juli 2014). 



288 

Québec nation motion, 2006: House of Commons Canada, 39th Parliament, 1st Session. Journals No. 87, 

Monday, November 27, 2006, abrufbar unter 

http://www.parl.gc.ca/HousePublications/Publication.aspx?Language=E&Mode=1&Parl=39&Ses=1&

DocId=2539924&File=0 (letzter Zugriff am 15. Juli 2014). 

Redhead, Mark, 2002: Charles Taylor: Thinking and Living Deep Diversity, Lanham. 

Rémillard, Gil, 1989: Quebec's Quest for Survival and Equality via the Meech Lake Accord. In: Michael 

D. Behiels (Hrsg.), The Meech Lake Primer: Conflicting Views on the 1987 Constitutional Accord, 

Ottawa, S. 28–42. 

Russell, Peter H., 2004: Constitutional Odyssey. Can Canadians Become a Sovereign People? Toronto. 

Silver, Arthur I., 1982: The French-Canadian Idea of Confederation, 1864-1900, Toronto. 

Smith, Nicholas, 2002: Charles Taylor: Meaning, Morals, and Modernity, Cambridge. 

Stevenson, Garth, 1989: Ex Uno Plures. Federal Provincial Relations in Canada, 1867-1896, Montre-

al/Kingston. 

Stevenson, Garth, 2006: Parallel Paths. The Development of Nationalism in Ireland and Quebec, Montre-

al/Kingston. 

Taylor, Charles, 1970: A Canadian Future? In: Ders., 1993: Reconciling the Solitudes. Essays on Canadi-

an Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston, S. 23–39. 

Taylor, Charles, 1979: Why Do Nations Have to Become States? In: Ders., 1993: Reconciling the Soli-

tudes. Essays on Canadian Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston, S. 40–58. 

Taylor, Charles, 1988: Institutions in National Life. In: Ders., 1993: Reconciling the Solitudes. Essays on 

Canadian Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston, S. 120–134. 

Taylor, Charles, 1990: The Stakes of Constitutional Reform. In: Ders., 1993: Reconciling the Solitudes. 

Essays on Canadian Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston, S. 140–154. 

Taylor, Charles, 1991: Shared and Divergent Values. In: Ders., 1993: Reconciling the Solitudes. Essays 

on Canadian Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston, S. 155–186. 

Taylor, Charles, 1992: Impediments to a Canadian Future. In: Ders., 1993: Reconciling the Solitudes. 

Essays on Canadian Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston, S. 187–201. 

Taylor, Charles, 1997: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung. Frankfurt a.M. (engl. zuerst: 

1992). 

Taylor, Charles, 2012: Interculturalism or Multiculturalism?, In: Philosophy & Social Criticism 38, H.4-

5, S. 413–423. 

Trudeau, Pierre E., 1968: Federalism, Nationalism, and Reason. In: Ders., Federalism and the French 

Canadians, Toronto, S. 182–203. 
Trudeau, Pierre E., 1968a: Foreword. In: Pierre E. Trudeau: Federalism and the French Canadians, 

Toronto, S. XIX–XXVI. 

Vipond, Robert C., 1991: Liberty and Community. Canadian Federalism and the Failure of the Constitu-

tion, Albany, NY. 



289 

Ruth Abbey 

Der Weg des Bürgers. Charles Taylor über die Integration von kulturellen 

Minderheiten in Quebec 

1. Einleitung 

Eine Besonderheit, die Charles Taylor von anderen führenden politischen Denkern 

unserer Zeit unterscheidet, ist die Art und Weise, in der er seine theoretische Arbeit 

beständig mit praktischem politischem Engagement verbunden hat. Dieser Artikel 

untersucht einen seiner Vorstöße in die praktische Politik: seinen Co-Vorsitz in der 

Quebecer Consultation Commission on Accommodation Practices Related to Cultu-

ral Differences (CCAPRCD). Der Abschlussbericht der Kommission, Building the 

Future: A Time for Reconciliation, wurde im Juli 2008 auf Französisch veröffent-

licht und ins Englische übersetzt.1 Dieser Artikel führt durch die zentralen Themen-

bereiche des Berichts und identifiziert Überschneidungen mit Taylors politischen 

Ideen. Nach einigen allgemeinen Anmerkungen über die Beziehung zwischen Theo-

rie und Praxis in Taylors Werk beschreibt der Artikel kurz Ziel und Arbeitsprozess 

der Kommission. Anschließend werden die Ergebnisse und Empfehlungen zusam-

mengefasst sowie erklärt, was dessen Betonung gemeinsam geteilter Werte im Kon-

text Quebecs bedeutet. Zu diesem Zweck wird genaueres Augenmerk auf Aspekte 

der Gleichstellung gelegt, darunter Geschlechtergleichstellung, Säkularismus, In-

tegration und Interkulturalismus. 

2. Taylor: Theorie und Praxis 

Die enge Verbindung von Taylors politischem Engagement und seiner Arbeit als 

politischer Theoretiker wird von Mark Redhead hervorgehoben, wenn er davor 

warnt, dass „[s]imply to study Taylor’s academic writings is to miss much of what is 

important about the unique perspective that Taylor brings to bear on the problem of 

political fragmentation”.2 Auch Nicholas Smith betont, dass eine umfassende Ein-

schätzung von Taylors politischen Gedanken zugleich eine Berücksichtigung seiner 

politischen Praxis erfordere.3 Zwei Gründe scheinen für Smiths Forderung zu spre-

                                                        
1  Der Bericht ist mehr als 300 Seiten stark. Ich zitiere aus der englischen Übersetzung. 

2  Redhead 2002, S. 17. 

3  Smith 2002, S. 172. 



290 

chen. Der erste Grund ist, dass Taylors philosophischer Ansatz problemgetrieben ist: 

Er reagiert auf wahrnehmbare Probleme,4 und die Probleme, mit denen er sich theo-

retisch auseinandersetzt, entspringen politischer Praxis.5 Der zweite von Smith vor-

gebrachte Grund ist die Tatsache, dass Taylors politisches Denken vornehmlich von 

dem Wunsch nach Veränderung motiviert ist. „In Taylor’s view, the worth of politi-

cal theory is inseparable from the quality of social criticism it informs and, beyond 

that, its capacity to transform social life for the better”.6 

Eine der Veränderungen, die Taylor erreichen möchte, ist ein Wandel der Selbst-

Interpretationen. Sie sind für Taylor essenzielle Komponenten der menschlichen 

Identität und daher auch der sozialen Realität. Der Mensch ist „a self-interpreting 

animal […], he is always partly constituted by self-interpretation”.7 Dies fügt den 

Humanwissenschaften unentrinnbar eine hermeneutische Dimension hinzu, insofern 

wir ein Grundverständnis der entsprechenden Selbst-Deutungen benötigen, um 

menschliches Verhalten verstehen zu können. Interpreten menschlichen Verhaltens 

sind jedoch nicht dazu verdammt, die existierenden Selbst-Verständnisse einfach nur 

festzustellen, da Selbst-Interpretationen nicht unveränderlich sind; einige Interpreta-

tionen von Handlungen und Verhalten sind anderen überlegen, und die Selbst-

Deutungen der Akteure sind empfänglich für Veränderungen, wenn sie mit einer 

besseren Interpretation konfrontiert werden. Taylor legt dar, dass „if the explanation 

is really clearer than the lived interpretation then it will be such that it would alter in 

some way the behaviour if it came to be internalized by the agent as his self-

interpretation”.8 

Taylors Arbeit kann daher über weite Teile als Versuch gelesen werden, einige 

der Selbst-Deutungen seiner Leser zu verändern. Sources of the Self, zum Beispiel, 

zielt darauf ab, „the modern identity as we live it today“9 zu beleuchten. Taylor 

hofft, dass die Aufdeckung der Vielschichtigkeit und Komplexität des modernen 

                                                        
4  Ebd., S. 9. 

5  Ich stimme mit Smith überein, dass Taylor kein systematisches Theoriegebäude entworfen hat, aber 

dies sollte uns nicht dazu verleiten, die vielen Parallelen und Überschneidungen zu übersehen, die 

seine Ansätze zu verschiedenen Themen untereinander aufweisen, siehe Abbey 2000, S. 4f. Tat-

sächlich findet auch Smith „a unified philosophical project“ in Taylors Schriften, das sich um den 

Schwerpunkt des Sinns und der Bedeutung im Leben der Menschen dreht (Smith 2002, S. 1). Zur 

Kontinuität in Taylors Schriften über Kanada siehe Redhead 2002, S. 21, 46. Sich selbst als ‚Igel‘ 

(im Sinne Isaiah Berlins) sehend, sagt Taylor, dass für ihn „everything connects“ (undatiertes Inter-

view bei der Templeton Foundation, siehe Taylor o.J.). 

6  Smith 2002, S. 172; siehe Beiner 1997 für eine anderslautende Einschätzung der Art von sozialer 

Kritik, die Taylors Arbeiten ermöglichen. 

7  Taylor 1985a, S. 72; vgl. 1985b, S. 54. 

8  Taylor 1985b, S. 27. Für eine ausführlichere Diskussion von Taylors Ansichten zu diesen Themen 

siehe Abbey 2000, S. 58-62 und Smith 2002, S. 120-128. 

9  Taylor 1989, S. 319. 



291 

Selbst die Menschen von der Tendenz befreit, die Vielzahl an Werten und Gütern, 

die das moderne Selbst faktisch – wenn auch nicht immer wissentlich – anstrebt, zu 

negieren und zu unterdrücken (ebd., S. 106f., 503, 511, 514, 520). A Secular Age 

scheint teilweise darauf ausgelegt zu sein, die Selbst-Deutung religiöser wie nichtre-

ligiöser Leser zu verändern, indem Taylor zeigt, dass ein Rückgang religiösen Glau-

bens keine Conditio sine qua non der Moderne ist. Somit können selbst Taylors 

Arbeiten, die nicht offenkundig oder vornehmlich politisch angelegt sind, dennoch 

einen Beitrag zum sozialen Wandel leisten, indem sie ihre Leser ermutigen, sich 

selbst anders zu verstehen. 

3. Die Quebec-Kommission 

Die CCAPRCD der Regierung wurde im Februar 2007 von Quebecs Premierminis-

ter ins Leben gerufen. Er reagierte damit auf die mediale und öffentliche Kontrover-

se um das Ausmaß, in welchem kulturelle Minderheiten – aus religiösen oder ethni-

schen Gründen – Ausnahmen von allgemeingültigen Regeln und Praktiken Quebecs 

zugestanden bekommen hatten („Reasonable-Accommodation-Debatte“). Die Debat-

te drehte sich um verschiedene Themen, unter anderem darum: ob muslimische 

Schüler und Angestellte Kopftücher in Schule und Arbeit tragen können; ob Sikhs 

ihren Kirpan (ein Zeremoniendolch) in Schule und Universität tragen können; ob 

Sikhs, deren Arbeit das Tragen von Uniformen erfordert, Turbane während der Ar-

beit tragen können; ob muslimische Schüler und Studenten von ihrer Schule bzw. 

Universität verlangen können, einen Gebetsraum zur Verfügung zu stellen; ob öf-

fentliche Schwimmbäder Zeiten reinen Frauenschwimmens anbieten sollten; ob 

Schüler und Angestellte eine Neugestaltung des Stunden- oder Arbeitsplans bzw. 

eine Freistellung aufgrund religiöser Feiertage verlangen können usw. Der Auftrag 

der Kommission bestand darin,10 die Situation zu analysieren und „[to make] 

recommendations to the government to ensure that accommodation practices con-

form to Québec’s values as a pluralistic, democratic, egalitarian society“ (S. 17).11 

Die Kommission konsultierte Experten ebenso wie ‚Laien‘ der breiten Öffent-

lichkeit aus der gesamten Provinz Quebec. Ihr Beirat umfasste 15 Spezialisten ver-

schiedenster Disziplinen, 13 Forschungsprojekte wurden an Quebecer Universitäten 

                                                        
10  Das vollständige Mandat findet sich in Anhang A, S. 275. 

11  Nicht näher gekennzeichnete Seitenzahlen beziehen sich auf den Abschlussbericht der Kommissi-

on: Bouchard/Taylor 2008. 



292 

in diesem Zusammenhang durchgeführt.12 Fast 60 Meetings mit Experten und Re-

präsentanten soziokultureller Organisationen wurden abgehalten. Beiträge aus der 

Öffentlichkeit konnten in über 30 Fokusgruppen und vielen öffentlichen Foren ein-

gebracht werden.13 Darüber hinaus sandten Bürger mehr als 900 Eingaben an die 

Kommission oder teilten ihre Ansichten über deren Website mit.  

Die Kommission kam zu dem Schluss, dass die Accommodation-Debatte über-

trieben war und dass die beantragten Ausnahmeregelungen, die Medienaufmerk-

samkeit erhalten und die Kontroverse angeheizt hatten, weder zahlreich noch unan-

gemessen waren (S. 79, 81, 87). Ein Ziel des Berichts war es daher, einige der My-

then und Fehlinformationen aufzuklären, die die Debatte ausgelöst hatten. Kapitel 3 

des Berichts, Perceptions and the Reality of Accommodation, kontrastiert 

the stereotyped version of accommodation-related events (perceptions that are widespread 
among Quebecers) with the version documented by the Commission’s researchers […] 
[T]here was indeed a crisis but not really as regards actual accommodation practices, but 
above all in Quebecers’ minds and perceptions (S. 25). 

Zudem stellt der Bericht fest, dass „the negative reactions observed among members 

of the public are clearly not commensurate with the events that sparked them. This 

disproportion becomes obvious when we methodically compare with the facts cer-

tain widespread perceptions” (S. 66).14 

Wie die Autoren selbst eingestehen, stellen die von der Kommission vorgebrach-

ten Ergebnisse zur medialen Aufblähung der Accommodation-Debatte deren eigenen 

raison d’être infrage. Sie spekulieren, dass die Kontroverse sich nicht solcherart 

entzündet hätte, wären die Fakten zur Praxis solcher Ausnahmeregelungen allge-

mein bekannt gewesen (S. 75f.). Räsonieren im Konjunktiv hat jedoch wenig Nutzen 

für praktische Politik: Die Debatte war real und eine Antwort der Quebecer Führung 

ratsam. Die Autoren stellen fest, dass bereits die Einberufung sowie das Auftreten 

der Kommission offensichtlich einige der Überreaktionen entschärft haben. Mit ihrer 

Gründung hatten jene, die dieses Thema beschäftigte, einen Kanal, um ihre Beden-

                                                        
12  Anhang E (S. 299) listet die Autoren und Titel dieser Berichte, deren Umfang zwischen 20 und 534 

Seiten variiert (wobei über die Hälfte weniger als 100 Seiten Länge aufweist). Ihre Themen sind 

hauptsächlich soziologischer Natur, sie befassen sich mit der Integration von Immigranten, Inter-

kulturalismus und Bildung in Quebec und analysieren Daten zur öffentlichen Meinung. 

13  Auszüge dieser Anhörungen können auf YouTube gefunden werden. 

14  Die Kommission „mandated two researchers who devoted over four months to reconstituting the 

facts as rigorously as possible, based on a sampling of 21 cases among those that received the most 

extensive media coverage and contributed the most to the controversy. The researchers relied on the 

documentation available but, above all, they questioned the interveners and witnesses. In 6 of the 

21 cases reconstituted, we did not note any obvious imbalance between the facts and perceptions. In 

the other 15 cases, there were significant distortions” (S. 69). 



293 

ken zu adressieren. Die Kommission ermöglichte darüber hinaus eine Bekanntma-

chung der Fakten zum Umgang mit Ausnahmeregelungen, was die allgemeine Auf-

regung ebenfalls etwas dämpfte. Insofern stellte sie eine Übung in jenem demokrati-

schen Engagement dar, das der Bericht verfechtet: Beteiligte aller Seiten dürfen 

ihren Standpunkt und ihre Sicht darstellen und können voneinander lernen (S. 37). 

„With the exception of two or three forums, we had the impression of witnessing, 

overall, a democratic exercise of great value and of sound quality, where respectful, 

articulate comments by far outweighed offensive remarks” (S. 36; vgl. S. 233). 

In Anbetracht der übergreifenden Botschaft des Berichts, dass es keine Krise ge-

be, liegt die Frage nahe, warum die Kommission mehr als 300 Seiten benötigt, um 

ihre Resultate und ihre (meist) moderaten Empfehlungen für die Zukunft zu vermit-

teln. Die Antwort ist, dass der Bericht viel Zeit auf die Analyse der grundlegenden 

Situation in Quebec verwendet, um zu erklären, warum die übertriebene mediale 

Darstellung auf solch fruchtbaren Boden fiel. Kapitel 9 ist im Speziellen der Ethno-

cultural Diversity and Anxiety Over Identity (S. 185-195) gewidmet, aber Reflexio-

nen über dieses tieferliegende Thema durchziehen den gesamten Bericht. Zugrunde 

liegt die Besorgnis vieler französisch-kanadischer Quebecer um die Zukunft ihrer 

Gesellschaft (S. 124, 129). Viele fürchten, dass die Werte, die seit der Stillen Revo-

lution in den 1960er Jahren15 als zentral für den Zusammenhalt der Gesellschaft 

angesehen werden, nun durch Minderheitengruppen gefährdet sind (S. 186). Einige 

befürchten, dass Zuwanderer sich nicht integrieren und dadurch die Gefahr herauf-

beschwören, dass die Gesellschaft in ein Nebeneinander in sich geschlossener ethni-

scher Enklaven zerfällt.16 Viele Abschnitte des Berichts widmen sich daher diesem 

grundlegenden Thema des sozialen Zusammenhalts in Quebec und seiner Fähigkeit 

zur Inklusion von Zuwanderern, auf die Quebec angesichts einer schrumpfenden 

Bevölkerung angewiesen ist (S. 222). Der Bericht verwendet viel Zeit darauf, zu 

erklären, warum bestimmte Ausnahmeregelungen in einer liberalen Demokratie 

angemessen sind und ihren Beitrag zur Integration von Immigranten leisten. 

Die meisten der 37 Empfehlungen des Berichts sind relativ moderat: Darunter 

findet sich ein White Paper zum Säkularismus (S. 260); eine Regierungserklärung 

zur Bedeutung der – und zur Steigerung der Aufmerksamkeit für die – Quebecer 

Politik des Interkulturalismus [interculturalisme] (S. 257, 269); und ein Zusatz zur 

                                                        
15  Als Stille Revolution [la Révolution tranquille] wird der Zeitraum der Modernisierung in Quebec 

bezeichnet. Der Staat übernahm viele Bildungs-, Gesundheits- und Sozialaufgaben, die zuvor von 

der katholischen Kirche getragen wurden (S. 139). Zu dieser Zeit setzte auch ein Rückgang der Ge-

burtenrate unter Frankokanadiern ein. 

16  Anhang B gibt einige der Befürchtungen wider, die während des Konsultationszeitraums geäußert 

wurden (S. 277-284). 



294 

Quebec Charter in Form einer interpretativen Klausel, mit der die Gleichstellung der 

Geschlechter als einer der zentralen Werte der Gesellschaft etabliert wird (S. 252, 

267). Ein halbstaatliches Office of Intercultural Harmonization solle etabliert wer-

den, um den Informationsfluss zwischen den verschiedenen Verwaltungsorganen zu 

koordinieren. Dieses würde als Sammelstelle für Daten zur Praxis der Ausnahmere-

gelungen fungieren, dieses Wissen entsprechend distribuieren und damit eine Rolle 

in der öffentlichen Bildung spielen. Ein solches Office könnte Schulungen anbieten 

für Personen, die in Entscheidungsprozesse zu Ausnahmeregelungen involviert sind, 

sowie Mediation und Vermittlung, wenn diese Prozesse zusammenbrechen (S. 253, 

267). Der Bericht identifiziert überdies Fälle, in denen Anträge auf Sonderregelun-

gen genehmigt werden sollten: So sollte es etwa Angestellten möglich sein, religiö-

sen Urlaub im Rahmen ihres Anspruchs auf bezahlten Urlaub zu nehmen (jedoch 

nicht zusätzlich dazu) (S. 253, 267). Er identifiziert aber auch Fälle, in denen solche 

Anfragen abgelehnt werden sollten. Er ermutigt die Regierung, zu versuchen, „to 

better understand and combat the different forms of racism, especially ethnism, 

found in our society”. Im Großen und Ganzen befürwortet der Bericht Kompromiss, 

Moderation, Ausgleich und Verhandlung (S. 39, 116, 242).17 Allerdings enthält er 

auch einige schwerwiegendere Empfehlungen, die in Widerspruch zu seiner allge-

mein beruhigenden „Weiter so!“-Grundaussage stehen. Dies beinhaltet etwa, öffent-

liche Aufforderung zur Diskriminierung zu einem Verstoß gegen die Quebec Char-

ter zu erklären; nicht näher spezifizierte ‚außergewöhnliche‘ Maßnahmen zu ergrei-

fen, „to combat Islamophobia, anti-Semitism and the discrimination to which all 

racialized groups, especially Blacks, are subject“; und ‚besondere Aufmerksamkeit‘ 

dem „fight against hate crimes and the protection of all individuals subject to mul-

tiple discrimination, e.g. homosexuals and the disabled“ zu widmen (S. 270). 

Zwei miteinander zusammenhängende Gründe scheinen diese (überwiegend) mi-

nimalistische Antwort zu erklären. Der erste Grund ist die Wahrnehmung der Auto-

ren, dass die Kontroverse übertrieben war; der zweite Grund ist ihre Überzeugung, 

dass Quebec auf dem richtigen Weg ist, was den Umgang mit solchen Ausnahmere-

gelungen und -anträgen betrifft. Sie sind zuversichtlich, dass Quebecs politische 

Kultur die normativen Ressourcen dafür bereithält und dass neue Denkweisen, Pro-

zesse oder Gesetze nicht notwendig sind. Taylors und Bouchards Einschätzung 

lautet, dass „an examination of the situation does not support the thesis of a crisis in 

respect of our society’s foundations or institutions from the standpoint of the inte-

gration model or harmonization practices” (S. 185; vgl. S. 115). Sie betonen, dass 

                                                        
17  Die Empfehlungen werden auf S. 249-261 dargelegt und auf S. 265-272 in Aufzählungsform 

zusammengefasst. 



295 

die „first responders” auf solche Anträge gute Arbeit leisten und dass dies einer der 

Gründe für ihre Empfehlung ist, die Verantwortung für die Entscheidung solcher 

Anträge bei den Institutionen wie Schulen oder Krankenhäusern zu belassen. Es 

bedarf keiner Einrichtung neuer gesetzlicher Instrumente oder Instanzen. Insbeson-

dere rät der Bericht von einer Verrechtlichung dieser Prozesse ab und argumentiert 

stattdessen dafür, die primäre Autorität in den Händen jener zu belassen, die mit den 

Konsequenzen der Entscheidung für oder gegen eine Sonderregelung leben müssen 

(S. 167, 173). Damit privilegiert die Kommission in Hinblick auf die Ausnahmere-

gelungen den von ihr sogenannten „Weg des Bürgers“ [la voie citoyenne] vor dem 

„Weg des Gesetzes“ [la voie judiciaire] (S. 64). Bislang wurden die meisten Anfra-

gen auf dem Weg des Bürgers bearbeitet (S. 64), der mit größerer Wahrscheinlich-

keit zu einer Entscheidung führt, die auf Kompromiss und Verhandlung basiert, und 

zugleich eine wertvolle edukative Komponente enthält, indem er verschiedensten 

Personen gestattet, miteinander zu interagieren und übereinander zu lernen. Eine 

gesetzliche Lösung hingegen wäre rigider, kodifizierter und ‚von oben‘ aufgezwun-

gen und hätte überdies eine entzweiende Wirkung aufgrund ihrer Tendenz, eine 

Seite zum Verlierer einer Auseinandersetzung zu erklären (S. 64). 

Diese Privilegierung des Wegs des Bürgers vor dem Weg des Gesetzes stellt eine 

wichtige Überschneidung der Empfehlungen des Berichts mit Taylors politischer 

Philosophie dar. Allgemein ausgedrückt ist Taylor ein Verteidiger der Rechte, und 

zwar sowohl der negativen Rechte, die typischerweise mit der liberalen Tradition 

verbunden werden, als auch der ‚zweiten Generation‘ der Menschenrechte, genauer: 

sozialer und ökonomischer Rechte. Gleichwohl teilt er die Bedenken von Mary Ann 

Glendon darüber, was mit einer politischen Kultur passiert, wenn Debatten über 

Rechte im Mittelpunkt stehen und alle sozialen und politischen Belange in Termini 

konfligierender Rechte gerahmt werden.18 Debatten über Rechte sind häufig Null-

summenspiele und verstärken dadurch eine ‚winner takes all‘-Einstellung gegenüber 

sozialem Konflikt, die bestehende soziale Spaltungen weiter vertieft sowie Verhand-

lung, Kompromiss und Ausgleich erschwert. Die Zurückerlangung von Rechten 

erfolgt meist auf gerichtlichem Weg, was Richtern größere Macht zuteilwerden lässt 

und den Einfluss parlamentarischer Repräsentanten und demokratischer Prozesse im 

Allgemeinen verringert.19 Die im Bericht deutlich werdende Bevorzugung des Wegs 

des Bürgers vor dem Weg des Gesetzes für die Bearbeitung von Sonderregelungsan-

trägen entspricht somit Taylors allgemeinen Befürchtungen vor einer Verrechtli-

chung [la judiciarisation] der Politik. 

                                                        
18  Glendon 1991. 

19  Einige dieser Bedenken finden sich in Taylor 1995, S. 283-286. Für eine ausführlichere Diskussion 

von Taylors Verständnis von Rechten siehe Abbey 2000, S. 127-133.  



296 

4. Jedem das Seine 

Quebec ist nicht die einzige westliche Gesellschaft, die mit der Frage der Aufnahme 

von Immigranten zu kämpfen hat – diese Herausforderung stellt sich etwa auch in 

Frankreich, Deutschland, den Niederlanden, Großbritannien, Australien oder im 

englischsprachigen Teil Kanadas (S. 26, 42, 116, 118, 189-191, 241). Aber die Au-

toren betonen, dass jede Gesellschaft ihren eigenen Weg des Umgangs mit dieser 

Herausforderung finden müsse. Modelle einer Nation könnten nicht automatisch auf 

eine andere übertragen werden. Vielmehr 

it is a question of revising or adapting deeply rooted codes of collective life in order to 

adapt ethnocultural differences in a spirit of democracy. Each nation is doing so in its own 
way by endeavouring to implement a solution that is in keeping with its history, institu-
tions and values (S. 42; vgl. S. 195). 

Diese Ansicht spiegelt, in Teilen, den anhaltenden Einfluss Johann Gottfried Her-

ders (1744-1803) auf Taylors Denken, insofern einer der vielen Aspekte, die er von 

Herder übernimmt, der Glaube ist, dass jede Gesellschaft ihre eigene, unverwech-

selbare Seinsweise hat, ihre eigene kollektive Identität, die anerkannt und gelebt 

werden sollte. Die Botschaft Herders lautet: „Volk should be true to itself, that is, its 

own culture. Germans shouldn’t try to be derivative and (inevitably) second-rate 

Frenchmen […]. The Slavic peoples had to find their own path […]. European colo-

nialism ought to be rolled back to give the peoples […] their chance to be them-

selves unimpeded.”
20 Das Neue, das Herder vorgängigen Ansichten bürgerlicher 

Freiheit hinzugefügt hat, fasst Smith folgendermaßen zusammen: „An expressively 

free people […] [is] able to pursue its own common purposes as expressed in its 

own distinctive language and culture. It cannot be authentic, or enjoy expressive 

freedom, if it has an alien language, culture or set of strong values imposed on it.”21 

In ihrem Bericht skizziert und befürwortet die Kommission einen speziellen 

Rahmen für das Nachdenken über die Integration in Quebec.22 Einerseits soll der 

Bericht als Artikulationsarbeit verstanden werden, als Explizitmachen des Beste-

henden. Dieses Konzept des Artikulierens spielt eine wichtige Rolle in Taylors Mo-

ralphilosophie;23 einige der Funktionen, die Taylor dem Explizieren in Hinblick auf 

                                                        
20  Taylor 1994, S. 31. 

21  Smith 2002, S. 154. Für eine hilfreiche Diskussion einiger dieser Themen in Herders eigenen 

Arbeiten siehe Spencer 1997. 

22  Es gibt eine relativ lange Diskussion über die Bedeutung dieses Terms, die die Kombination von 

Volkssouveränität, Mehrheitsprinzip und Schutz individueller Rechte verdeutlicht (S. 105-

107, 134). 

23  Für eine ausführlichere Diskussion hierzu siehe Abbey 2000, S. 41-47 und Smith 2002, S. 118f. 



297 

die Moral zuspricht, können jedoch auch auf diesen Kontext angewandt werden, 

insofern die Artikulation der Werte und Überzeugungen einer Gesellschaft das Ver-

ständnis ihrer Bürger davon vertiefen kann.24 Der Bericht ist daher auch öffentliche 

Bildungsarbeit, da das Explizitmachen dessen, was gemeinhin als geteilte Werte und 

Überzeugungen unterstellt wird, den Gesellschaftsmitgliedern dabei helfen kann, 

sich selbst besser zu verstehen sowie wofür diese Werte stehen. Eine andere Funkti-

on der Artikulation ist für Taylor eine Stärkung der Bindung an Werte; und es ist 

offensichtlich, dass er hofft, der Bericht werde ebenfalls diese Wirkung haben – für 

Mitglieder der Aufnahmegesellschaft ebenso wie für Immigrantengruppen. 

Allerdings gesteht Taylor zu, dass Artikulationen anfechtbar sind: Im ethischen 

wie im politischen Feld ist das Aussprechen des Selbstverständlichen eine Selten-

heit. Insofern er seine positivste Auslegung der gemeinsamen Kultur Quebecs vor-

bringt, wird der Bericht wahrscheinlich, zumindest in Teilen, Widerstand und Wi-

derspruch bei jenen hervorrufen, die diese Werte anders interpretieren oder zusam-

menstellen bzw. ganz andere Werte in den Vordergrund stellen würden. Selbst die-

jenigen, die mit Taylor und Bouchard hinsichtlich der zentralen Werte, die die Im-

migranteninklusion anleiten sollten, übereinstimmen, könnten andere Umsetzungs-

strategien vorschlagen. Der Bericht ist daher, notwendigerweise, auch Fürsprachear-

beit, insofern er eine bestimmte Ansicht über den geeigneten Weg starkmacht und 

dabei zugleich, wenngleich weitgehend stillschweigend, andere zurückweist. Er 

zeichnet seinen bevorzugten Weg als Fortführung der besten Aspekte bisheriger 

Praxis und bisherigen Denkens, wie die folgende Passage aus Kapitel 1 zeigt: 

We will not propose either breaks or radical shifts. Our reflections and proposals concern-

ing each of the key themes broached will pursue what we are calling the path that Québec 
has followed, i.e. the development in Québec in recent decades of intercultural relations 
and the pluralist philosophy that has inspired it. Indeed, a high degree of coherence has 
marked many of the collective choices made over the years in the realms of education, the 
protection of rights, secularism, integration and intercultural relations. Broadly speaking, 
we hope to extend this path and advance it in several directions by adapting it to contem-

porary requirements and priorities. (S. 39) 

Allerdings verdeckt der im Bericht gewählte Stil seinen eigenen Status als Fürspra-

che, indem seine Empfehlungen als offenkundiger Kurs für die Zukunft dargestellt 

werden, insofern sie auf weithin geteilten Überzeugungen basieren, die sich bis 

heute aufgebaut haben. Dies macht den Bericht zu einem stark konservativen Do-

kument im theoretischen – weniger im umgangssprachlichen – Sinne. (Schließlich 

                                                        
24  Für eine ausführlichere Diskussion der Rolle, die Artikulation in diesem Kontext spielt, siehe Steele 

2005, S. 82-86. 



298 

ist die Anerkennung der zentralen Bedeutung der Geschlechtergleichheit für Quebec 

kaum eine konservative Position in ebenjenem Sinn.) Sein rhetorischer Stil ist kon-

servativ, da er nahelegt, dass es keine Krise gibt; dass keine großen Veränderungen 

geboten sind; dass das, was notwendig ist, ‚mehr desselben‘ ist. Er lässt wiederholt 

durchscheinen, dass alle die Weisheit seiner Einschätzung und Vorschläge 

(an)erkennen können sollten und generiert dadurch mehr Konsens, als tatsächlich zu 

existieren scheint. Damit blendet er Dissens ebenso aus wie die Politik, für die be-

fürworteten Optionen genauso wie für die zurückgewiesenen. 

5. Quebecs gemeinsame Kultur 

Angesichts ihres Insistierens, jede Nation müsse ihre eigene Antwort auf die Frage 

der Zuwandererinklusion finden, müssen die Autoren einige der Schlüsselcharakte-

ristika der unverwechselbaren politischen Kultur Quebecs darstellen. Das erste ist 

die zentrale Bedeutung der Sprache. Die Bewahrung des Französischen als Sprache 

des öffentlichen Raumes (Unternehmen und Handel eingeschlossen) ist eine Condi-

tio sine qua non dieser Debatte (S. 19f., 36f., 108, 116f., 119, 121, 125). Nichtsdes-

totrotz ist es Immigranten freigestellt, im häuslichen Bereich und in freiwilligen 

Vereinigungen ihre Muttersprache zu verwenden. Interessanterweise hatte keines der 

im Bericht geschilderten Beispiele zu Ausnahmeregelungen Sprache zum Gegen-

stand. Es ist ein Zeugnis des Einflusses der Loi 101,25 dass wir an keiner Stelle des 

Berichts das Gefühl bekommen, dass Immigranten als Gefahr für diesen Aspekt der 

Quebecer Kultur gesehen werden (S. 116, 125, 206f.). Die Debatte wird gerahmt als 

eine Debatte um geteilte Werte, nicht um Sprache,26 und Französisch wird als einer 

dieser Werte präsentiert. 

                                                        
25  Taylor diskutiert und verteidigt diese Gesetzgebung in Taylor 1994, S. 54-61. 1977 erlassen, erklärt 

die Loi 101 Französisch zur Amtssprache Quebecs. Eine ihrer Bestimmungen lautet, dass Kinder 

von Immigranten auf Französisch statt Englisch unterrichtet werden sollen, um sie in die Quebecer 

Kultur einzuführen (S. 213). Der Bericht zitiert Daten, wonach der Anteil der Schüler, die auf Fran-

zösisch unterrichtet werden und deren Muttersprache weder Französisch noch Englisch ist, sich von 

1976/1977 bis 2003/2004 vervierfacht hat: von 20,3 % auf 79,5 % (S. 202). 

26  Viele Quebecer sorgen sich noch immer um die Zukunft der französischen Sprache, wobei die 

Bedrohung weniger von Immigranten als von der Globalisierung auszugehen scheint. Der Bericht 

analysiert den Zustand des Französischen in Quebec nicht vor S. 209 im Detail; und die Autoren 

empfehlen, diesbezüglich wachsam, aber nicht alarmistisch zu sein (S. 211). Unter frankokanadi-

schen Quebecern besteht die Sorge, dass das Unterrichten von Englisch als Zweit- oder Drittspra-

che junge Quebecer vom Französischen weglocken könnte; die Autoren weisen jedoch darauf hin, 

dass die Globalisierung Englischkenntnisse zur Notwendigkeit mache (S. 217). 



299 

Das Thema der anglophonen Minderheit in Quebec wird im Bericht weitgehend 

ausgeklammert.27 Für seine Zwecke werden sie als Teil der Aufnahmegesellschaft 

betrachtet.28 Der Status der indigenen Minderheit bleibt ebenfalls unberücksichtigt, 

unter anderem deshalb, weil sie keine kulturelle Minderheit darstellen, sondern zu 

Kanadas First Nations zählen (S. 34, 122, 221). Der Fokus des Berichts liegt auf 

jenen ethnischen und kulturellen Minderheiten, die (größtenteils) durch die jüngsten 

Immigrationen nach Quebec entstanden sind und deren Herkunftsorte unter anderem 

der Maghreb, Lateinamerika, Afrika und Asien sind (S. 126).29 

5.1 Egalität 

Im Lichte dieses Fokus auf geteilte Werte präsentieren die Autoren viele beantragte 

Ausnahmeregelungen als legitim, vor allem in Hinblick auf Quebecs Selbstver-

ständnis als liberaldemokratische Gesellschaft und das daraus resultierende Be-

kenntnis zu Egalität, Pluralität und demokratischer Partizipation. Während Sonder-

regelungen auch als nichtegalitär verstanden werden könnten, insofern Individuen 

oder Gruppen eine von der Mehrheitskultur abweichende Behandlung anstreben, 

beschreiben die Autoren sie als Versuche, vorsätzliche oder unwissentliche Diskri-

minierung abzuschaffen bzw. abzumildern. Da allgemeine Regeln in ihren Effekten 

nicht immer neutral sind, kann ihre Anwendung bestimmte Gruppen benachteiligen. 

Etwa die Forderung, während der Ausbildung oder Arbeit eine bestimmte Uniform – 

und nur diese Uniform – zu tragen, kann für Träger von Kopftüchern oder Turbanen 

aus religiösen bzw. kulturellen Gründen eine Ungleichbehandlung bedeuten. In 

diesen Fällen steht die Gleichheit auf dem Spiel (S. 148). So gesehen befördern 

Sonderregelungen die Gleichheit aller Bürger, anstatt sie zu gefährden (S. 63). 

Bürger im Namen der Gleichheit bisweilen auch unterschiedlich behandeln zu 

können, ist eine Konstante in Taylors politischem Denken. Es ist die Grundlage 

seiner Vorstellung einer deep diversity als Rahmung der Teilhabe an der Gesell-

                                                        
27  „[…] there is no need to call into question the special status of this [Englishspeaking; Anm. 

d. Verf.] minority in Québec. Their protected rights and prerogatives must be respected. Besides, 

the National Assembly has already recognized that ‚there exists a Quebec English-speaking com-

munity that enjoys long-established rights’” (S. 34). 

28  Im Bericht wird jedoch festgestellt, dass englischsprachige Quebecer, insgesamt besehen, offener 

für „reasonable accommodation“ seien als französischsprachige Quebecer (S. 66). Eine kurze Dis-

kussion zur anglophonen Minderheit findet sich auf S. 213. 

29  Bei einigen der im Bericht angeführten Beispiele handelt es sich um Anträge der orthodox- und 

chassidisch-jüdischen Bevölkerung in Montreal, die nicht zu den erst kürzlich zugewanderten 

Gruppen gehört. Das Thema Antisemitismus wird in einem eigenen Abschnitt des Berichts verhan-

delt (S. 233). 



300 

schaft. Zudem untermauert es seine Konzeption eines asymmetrischen Föderalis-

mus. Während sich diese beiden Konzepte direkt auf Quebecs Position in Kanada 

beziehen lassen, ist für die im Bericht untersuchten Quebec-internen Themen die 

Ausformulierung dieser Idee in The Politics of Recognition30 am wichtigsten.  

Traditionellerweise fordern liberale Gerechtigkeitsauffassungen, dass politische 

Institutionen ‚blind‘ gegenüber individuellen Besonderheiten sind und alle Men-

schen undifferenziert gleich behandeln. Alle Individuen werden als Träger von 

Rechten gesehen, die alle denselben Respekt verdienen und denen allein aufgrund 

ihres Menschseins bereits eine bestimmte Würde geschuldet ist. Taylor beschreibt, 

dass die moderne ‚Politik gleicher Würde’ begleitet war von „a politics of universal-

ism, emphasizing the equal dignity of all citizens, and the content of politics has 

been the equalization of rights and entitlements”.31 Der private Bereich ist in dieser 

Konzeption der Ort zum freien Ausleben von Unterschieden und Besonderheiten. In 

den letzten Jahrzehnten ist diese Interpretation bürgerlicher Gleichheit jedoch durch 

eine ‚Politik der Unterschiede‘ unter Druck geraten.32 Diese stellt die Idee infrage, 

der beste Weg, die Gleichheit aller Bürger zu respektieren, bestehe darin, alle gleich 

zu behandeln und zu verlangen, dass ein jeder mit Betreten öffentlicher Gefilde 

seine besonderen Aspekte ablege. Befürworter einer Politik der Unterschiede weisen 

darauf hin, dass dieses Modell Menschen voraussetzt, die problemlos ihre private 

von ihrer öffentlichen Rolle trennen können, ihr Empfinden des Guten von ihrer 

Pflicht zum Richtigen, ihre religiösen Überzeugungen von ihrem politischen Han-

deln. Alle Menschen in ein einziges Modell zu assimilieren, kommt einer aktiven 

Verweigerung ihrer Gleichheit, Individualität und Würde gleich. Die grundlegende 

Annahme dahinter lautet, dass wir nicht alle gleich sein können, wenn wir uns alle in 

ein einziges Modell der öffentlichen Persönlichkeit einfügen müssen, da dieses Mo-

dell, selbst wenn nur implizit, bestimmte Identitäten und Seinsweisen privilegiert.33 

Ich verstehe Taylor so, dass die Politik der Anerkennung die liberale Tradition so-

wohl fortsetzt als auch herausfordert. Sie fordert sie insofern heraus, als sie die Prä-

misse zurückweist, die Gleichbehandlung aller Bürger erfordere Blindheit gegen-

über deren Unterschieden. Zugleich setzt sie die liberale Tradition durch ihr Ver-

sprechen fort, alle Bürger als freie und gleiche Individuen zu behandeln. Sie macht 

sich diese Ideale zu eigen, während sie zugleich bekräftigt, dass unterschiedsblinde 

                                                        
30  Taylor 1994. Für eine ausführlichere Diskussion der Themen des Essays siehe Abbey 2000, S. 135-

141 und Smith 2002, S. 153-165. 

31  Taylor 1994, S. 37. 

32  Ebd., S. 38. 

33  Ebd., S. 43. 



301 

Politik dies nicht für alle erreichen kann und dass eine Politik der Unterschiede 

diesen Idealen der Freiheit, Gleichheit und Individualität wahrhaftiger entspricht.34 

Die im Bericht zutage tretende Überzeugung, dass manche Ausnahmeregelungen 

Gleichheit – die ein zentraler Wert von Quebecs politischer Kultur ist – eher beför-

dern als behindern, hat ihren Hintergrund somit in früheren Gedanken Taylors zur 

Politik der Anerkennung. Wenngleich einige der Herausforderungen, die sich 

Quebec im Zusammenhang mit der Ungleichbehandlung seiner Bürger im Dienste 

ihrer Gleichheit stellen, von Taylor auch in seinem Essay theoretisiert werden, so 

sind doch die Termini der Anerkennung größtenteils nicht im Bericht vertreten.35 

Dies könnte daran liegen, dass die Politik der Anerkennung mit dem Konzept des 

Multikulturalismus verbunden wird und Multikulturalismus, wie ich weiter unten 

ausführen werde, in Quebec ein belasteter Begriff ist. 

5.2 Gleichstellung der Geschlechter 

Quebecer betrachten die Gleichstellung der Geschlechter heutzutage als einen uner-

lässlichen Bestandteil gesellschaftlicher Gleichheit, und eine der im Bericht aufge-

griffenen Sorgen lautet, dass manche der geforderten Sonderregelungen diese unter-

graben würden (S. 106f., 126, 144, 186). Zum Beispiel bemühen sich Mitglieder 

bestimmter religiöser Gruppen darum, dass Fahrprüfungen von einer Person abge-

nommen werden, die dasselbe Geschlecht wie der Prüfling hat (S. 71). Die Autoren 

empfehlen, solche Anträge abzulehnen, da sie einen fundamentalen Wert der politi-

schen Kultur Quebecs kompromittieren und de facto das Recht anderer, nicht auf-

grund ihres Geschlechts diskriminiert zu werden, verletzen (S. 164). „Adjustment 

requests that infringe gender equality would normally have little chance of being 

accepted because such equality is a core value in our society” (S. 178; vgl. S. 20).36 

Gleichwohl halten sich Taylor und Bouchard nur kurz mit dem von kritischen 

Stimmen vorgebrachten Argument auf, dass auch kopftuchtragende Frauen eine 

Bedrohung der Geschlechtergleichheit darstellen, da sie ein Zeichen der Subordina-

                                                        
34  Ebd., S. 39. 

35  Die einzige Referenz auf Anerkennung im von Taylor in seinem Essay ausgeführten Sinne, die ich 

finden konnte, zeigt sich, wenn die Autoren den offenen Säkularismus mit dem vergleichen, was 

Micheline Milot „the secularism of recognition [la laïcité de reconnaissance]“ nennt (S. 141, Anm. 

18). 

36  Allerdings merken die Autoren an, dass dies keine allgemeingültige Regel sein sollte, insofern es 

Fälle geben könne, in denen eine Person legitimerweise die Dienste einer Person eines bestimmten 

Geschlechts bevorzugt: ein weibliches Vergewaltigungsopfer, das von einer Polizistin befragt wer-

den möchte; ein Patient in einem Pflegeheim, der von einem Angestellten eines bestimmten Ge-

schlechts gewaschen werden möchte; und so weiter (S. 178). 



302 

tion unter Männer sind. Die Autoren halten dagegen, dass dies eine reduktionistische 

und externalistische Interpretation sei: Für die Trägerinnen würden Kopftücher eher 

religiöse Frömmigkeit ausdrücken als Unterwerfung aufgrund des Geschlechts 

(S. 145). Dies erscheint mir als ein Fall, in dem die Autoren vorschnell eine Position 

verwerfen, die sie nicht teilen. Selbstverständlich können beide Deutungen plausibel 

sein – dass für manche Frauen das Tragen eines Kopftuches ein Akt der Frömmig-

keit ist, wohingegen andere dies als Unterwerfung unter den Mann empfinden. Ob-

gleich Taylor den Selbst-Interpretationen große Bedeutung für die Erklärung 

menschlichen Verhaltens beimisst, hält er sie doch nicht für unveränderlich; daher 

bedeutet die Aussage, dass Individuen ihre Handlungen als mit einer bestimmten 

Bedeutung verknüpft wahrnehmen, nicht, dass alternative Deutungen damit ungültig 

sind. Wären Selbst-Interpretationen tatsächlich unveränderlich, so wäre es sinnlos, 

über mehr oder weniger verständliche bzw. nachvollziehbare Selbst-Interpretationen 

zu reden, und der Versuch, diese zu verändern oder zu verbessern, wäre vergeblich. 

Taylor schreibt: „There is a getting it right and getting it wrong in this domain. Ar-

ticulations are like interpretations in that they are attempts to make clearer the im-

ports things have for us”.37 Darüber hinaus, selbst wenn das Tragen eines Kopftu-

ches ein Zeichen der Subordination der Frau ist, so folgt daraus keineswegs, dass 

dies im Interesse der Geschlechtergleichheit verboten werden sollte. Es kann argu-

mentiert werden, dass das Verbot solcher Aktivitäten der falsche Schritt in einer 

derart heiklen Angelegenheit ist und wahrscheinlich kontraproduktive Konsequen-

zen hätte. Daher könnte man der Empfehlung des Berichts beipflichten, dass das 

Tragen von Kopftüchern (normalerweise) gestattet werden sollte, ohne zugleich 

dessen Interpretation zuzustimmen, dass dies lediglich ein Ausdruck religiöser 

Frömmigkeit ohne Auswirkungen für die Geschlechtergleichheit sei. 

Dieses Thema wird gegen Ende des Berichts noch einmal nuancierter aufgegrif-

fen. Die Autoren berichten, dass ihre Konsultationen ergeben hätten, dass Frauen 

Kopftücher aus vielen Beweggründen tragen, und sie räumen ein, dass diese 

manchmal unvereinbar mit dem Wert der Geschlechtergleichheit sind. In anderen 

Fällen jedoch bekräftigen die Motive der Frauen diese Gleichheit, insofern „there is 

a strong feminist current among Muslim women […] that follows a path or original 

model that differs from the feminism prevailing in Québec and that can be com-

bined, in particular, with the wearing of the headscarf” (S. 234).38 Angesichts der 

Vielfalt der (Be-)Deutungen kommen sie zu dem Schluss, dass es falsch wäre, das 

Tragen eines Kopftuches in öffentlichen Institutionen zu verbieten, da dies jene 

                                                        
37  Taylor 1985a, S. 65. 

38  Für eine hilfreiche und scharfsichtige Darstellung der vielfältigen Bedeutungen der Verschleierung 

siehe Hirschmann 1993, Kap. 6: Eastern Veiling, Western Freedom?, S. 170-198. 



303 

bestrafen würde, die es aus Gründen tragen, die nicht mit der Geschlechtergleichheit 

konfligieren. Ein solches Verbot würde zugleich die Gewissensfreiheit verletzen 

(siehe unten). An dieser Stelle erkennen Taylor und Bouchard an, dass sie einer 

bestimmten Position den Vorzug vor anderen geben, und antizipieren entsprechende 

Kritik. Sie schließen nichtsdestotrotz damit, dass ihre Position alles in allem „the 

only suitable one at present“ sei (S. 235).  

5.3 Säkularismus
39

 

Das Tragen von Gegenständen als Zeichen religiösen Glaubens führt direkt zur 

Diskussion um den Säkularismus, ein weiterer zentraler Wert, den manche Quebecer 

durch die Duldung bestimmter Praktiken einiger kultureller Minderheiten gefährdet 

sehen (S. 18, 36, 133, 142). Diese Frage wird in einem eigenen Kapitel des Berichts 

abgehandelt – Kapitel 7: The Quebec System of Secularism (S. 133-154) – sowie 

darüber hinaus über den gesamten Bericht immer wieder aufgegriffen. Die Autoren 

machen deutlich, dass dies ein besonders sensibles Thema ist angesichts der noch 

frischen Erinnerung an die Macht, die von der katholischen Kirche vor der Stillen 

Revolution ausgeübt wurde (S. 21, 217). Während jedoch große Einigkeit darüber 

besteht, dass der Säkularismus einer der konstitutiven Werte Quebecs ist, schrumpft 

der Konsens, wenn es um seine konkrete Bedeutung und Umsetzung geht (S. 25, 39, 

142f.). Zwar haben sich einige der von der Kommission konsultierten Personen auf 

das französische Säkularismusmodell berufen (S. 149, 193f., 277), die Autoren des 

Berichts wenden jedoch ein, dass Frankreichs republikanische Idee, wonach Religi-

on privatisiert werden müsse, zu restriktiv sei. Stattdessen vertreten sie die Idee 

eines offenen Säkularismus [la laïcité ouverte], der Quebecs spezifischer Situation 

besser entspreche (S. 20, 134, 142, 148f., 159, 241).40 

Ein offener Säkularismus beinhaltet vier zusammenhängende Prinzipien: „1. the 

moral equality of persons; 2. freedom of conscience and religion; 3. the separation 

of Church and State; and 4. State neutrality in respect of religious and deep-seated 

secular convictions“ (S. 20; vgl. S. 1, 35f., 241). Die beiden letztgenannten Prin-

zipien stehen dabei im Dienste der ersten beiden: „The neutrality and separation of 

the State and the Church are not perceived as ends in themselves but as means to 

                                                        
39  Viele der in diesem Abschnitt diskutierten Ideen werden in Maclure/Taylor 2011 untersucht. Joce-

lyn Maclure, Philosophieprofessor an der Laval University in Quebec, war einer der Fachberater 

der Kommission. 

40  Der Begriff stammt aus dem Proulx Task Force Report on the Place of Religion in the Schools of 

Québec aus dem Jahre 1999 (S. 140). 



304 

attain the fundamental twofold objective of respect for moral equality and freedom 

of conscience” (S. 141). Diese Variante des Säkularismus fokussiert darauf, die 

Grundüberzeugungen und die Gewissensfreiheit jedes Einzelnen zu schützen. Durch 

die Anerkennung der Gleichheit in Bezug auf die Gewissensfreiheit stellt der Be-

richt Religion auf dieselbe Stufe wie andere tiefempfundene Bindungen, die Men-

schen unter anderem als konstitutiv für ihre Identität ansehen (S. 134, 144).41 Ange-

sichts der Vielzahl religiöser und nichtreligiöser Überzeugungen in Quebec besteht 

die angemessene Rolle des Staates darin, die Freiheit und Gleichheit der Individuen 

zu respektieren und deren Recht zu schützen, ihre eigenen Anschauungen zu besit-

zen und zum Ausdruck zu bringen, solange sie die Freiheit und Gleichheit anderer 

nicht verletzen (S. 141). Ein neutraler Staat unterdrückt diese Unterschiede oder 

diese Freiheit nicht, sondern demonstriert Neutralität durch unparteiische Behand-

lung seiner Bürger. Er präferiert weder religiöse vor nichtreligiösen Positionen noch 

eine bestimmte religiöse Position vor einer anderen (S. 134, 144). Er ist, idealer-

weise, in der Lage, seine Entscheidungen und Gesetze vor allen Bürgern unabhängig 

von deren Weltbild zu legitimieren, was ein Zeichen seines gleichwertigen Respekts 

für sie als Bürger ist (S. 136).42 

Einer der wenigen politischen Theoretiker, die im Bericht zitiert werden, ist John 

Rawls.43 Die Autoren berufen sich auf dessen Idee eines übergreifenden Konsenses, 

um zu erklären, wie die Prinzipien des offenen Säkularismus von einer Vielzahl 

unterschiedlichster religiöser und moralischer Positionen bejaht werden können (S. 

134f.). Dieses Konzept berücksichtigt, dass große Teile der Bevölkerung religiös 

sein könnten, während zugleich die Neutralität des Staates gewahrt wird. An dieser 

Stelle konvergiert der Bericht auch mit Taylors jüngster Arbeit zum Säkularismus. 

Ein Aspekt von Säkularität ist die Trennung von Kirche und Staat oder, allgemeiner, 

die Entfernung von Religion aus der öffentlichen Sphäre.44 Dennoch ist, wie Taylor 

ausführt, „this emptying of religion from autonomous social spheres […], of course, 

compatible with the vast majority of people still believing in God, and practicing 

their religion vigorously”.45 

                                                        
41  In diesem Zusammenhang ist Taylors Idee einer „strong evaluation” relevant: siehe Taylor 1985a, 

S. 15f., 65–67, 102. Für eine ausführlichere Diskussion siehe Abbey 2000, S. 17-26 und Smith 

2002, S. 89-97. 

42  Taylors früheste Erörterung dieses Problems datiert in 1990. Die Vorteile, die sich für Religion aus 

der Trennung von Kirche und Staat ergeben, werden in Taylor 1999, S. 18f. angeschnitten; Taylor 

schreibt: „The gospel was always meant to stand out, unencumbered by arms“ (ebd., S. 18). 

43  Die anderen sind Alexis de Tocqueville zur Bedeutung geteilter nationaler Werte in Kapitel 6 

(S. 123) und Jürgen Habermas in Kapitel 7 zu „moral ideas stemming from the Christian tradition 

being translated into secular terms“ (S. 145f.). 

44  Taylor 2007, S. 1f. 

45  Ebd. 



305 

Der Bericht fängt diesen Unterschied zwischen der Existenz eines neutralen Staates 

und dem Zustand des religiösen Glaubens in einer Gesellschaft ein, indem er zwi-

schen der Laizisierung staatlicher Institutionen und der Säkularisierung der Gesell-

schaft unterscheidet. Laizisierung [la laïcization] bezieht sich auf einen politischen 

Prozess, in dem der Staat sich von allen Religionen und Religion im Allgemeinen 

distanziert, während Säkularisierung [la secularization] ein sozialer Prozess ist, in 

welchem der Einfluss der Religion „in social mores and the conduct of individual 

life“ schwindet (S. 135). Die beiden Prozesse müssen nicht zwingend im Gleich-

schritt verlaufen, und während ein liberaldemokratischer Staat seine Laizisierung 

anstreben sollte, sollte er die Säkularisierung nicht vorantreiben (S. 135). Für beides 

gilt derselbe Grund: Respekt vor der Freiheit, Gleichheit und Autonomie seiner 

Bürger (S. 135). Interessanterweise deuten die Autoren an, dass die Laizisierung des 

Quebecer Staates noch nicht abgeschlossen ist, und verweisen hierfür auf das Kruzi-

fix an der Wand der Nationalversammlung sowie auf die Eröffnung einiger kommu-

naler und Ratssitzungen mit einem Gebet (S. 20, 178f.). Wenn der Staat wirklich 

neutral gegenüber Religionen (und nichtreligiösen Weltanschauungen) sein soll, 

müssten diese Praktiken eingestellt werden (S. 260). Wie dies deutlich macht, hat 

das Prinzip staatlicher Neutralität Auswirkungen nicht nur auf die Behandlung von 

Immigranten und kulturellen Minderheiten, sondern auch auf Praktiken der Mehr-

heit, die zuvor vielleicht nicht als Verletzung der staatlichen Neutralität sichtbar 

waren, weil sie von den meisten Menschen angewendet wurden oder diesen zumin-

dest vertraut waren.46 

Dieses Prinzip der Neutralität des Staates als Grundprinzip des offenen Säkula-

rismus verbietet das Tragen religiöser Symbole weder Schülern in der Schule noch 

Beamten während der Ausübung ihrer Tätigkeit. Im Kontext des Bildungswesens 

empfehlen die Autoren, dass „[i]f we are to accord students equal respect and ensure 

the institution’s neutrality, the main thing is not to completely remove religion from 

the school but ensure that the school does not embrace or favour any religion” 

(S. 142). In Hinblick auf Beamte argumentieren sie, dass nicht deren Erscheinung, 

sondern deren Handlungen anhand des Neutralitätskriteriums beurteilt werden soll-

ten (S. 149f.). Wenn sie allen Bürgern gleichermaßen unparteiisch dienen, handeln 

sie als Agenten eines neutralen Staates, ungeachtet ihrer Kleidung. Dies gilt jedoch 

nur unter zwei Vorbehalten. Erstens, das Tragen eines religiösen Symbols darf die 

Ausübung der Tätigkeit nicht behindern. Aus diesem Grunde ist es Lehrern nicht 

                                                        
46  Quebecs Nationalversammlung stimmte unisono gegen diese Empfehlung. Premier Charest wurde 

dahingehend zitiert, dass „the religious icon reflects Quebec’s cultural and institutional heritage and 

should stay where it is”. Nichtsdestotrotz soll er den Grundtenor des Berichts begrüßt haben (CBC 

News vom 22.05.2008). 



306 

gestattet, Burkas zu tragen, da das Verdecken eines Großteil des Gesichts in Kon-

flikt steht mit ihrem naturgemäß interaktiven Beruf, der maximale Kommunikation 

zwischen Unterrichtenden und Lernenden erfordert (S. 150, 179). Zweitens kommen 

Bouchard und Taylor zu dem Schluss – und beanspruchen hierbei, für den Großteil 

der Quebecer zu sprechen –, dass eine Regel, die für alle Staatsangestellten unab-

hängig von deren konkreter Tätigkeit gleichermaßen gilt, ‚exzessiv‘ sei. Das Verbot, 

religiöse Symbole zu tragen, sollte nur für diejenigen Positionen gelten, „that stri-

kingly exemplify State neutrality and whose incumbents exercise a power of coerci-

on” (S. 151). Das heißt, denjenigen, die an der Spitze der staatlichen Institutionen 

der öffentlichen Ordnung stehen und diese am stärksten repräsentieren – Richter, 

Staatsanwälte, Polizeibeamte, Gefängniswärter sowie Präsident und Vizepräsident 

der Nationalversammlung –, sollte es nicht erlaubt sein, religiöse Symbole während 

der Ausübung ihrer Tätigkeit zu tragen (S. 150f., 260). 

5.4 Integration 

Neben der Respektierung individueller Gleichheit und Gewissensfreiheit glauben 

Taylor und Bouchard, dass es heilsame Auswirkungen habe, alle Bürger an politi-

schen Institutionen teilhaben zu lassen, ohne deren religiöse oder kulturelle Identitä-

ten zu unterdrücken. Dies fördere das höhere Gut der sozialen Integration, indem es 

„the risk of conflict and social fragmentation“ reduziere (S. 148, 241). Angehörige 

kultureller Minoritäten fühlen sich eher heimisch in und verbunden mit Quebec, 

wenn es keine Restriktionen gibt, in welcher Art und Weise sie an den öffentlichen 

Institutionen partizipieren können (S. 165). Statt der Unterdrückung von Unter-

schieden ermöglicht gerade deren Ausleben allen Gesellschaftsmitgliedern, über und 

durch kulturelle Vielfalt zu lernen. Wie die Autoren feststellen, „it is healthier to 

display one’s differences and become familiar with those of the Other than to gloss 

over and marginalize them, which can lead to fragmentation favourable to the for-

mation of stereotypes and fundamentalisms” (S. 120). 

Die reibungslose Integration von Zuwanderern ist eine Aufgabe, der sich viele 

westliche Gesellschaften gegenübersehen, aber der Bericht legt nahe, dass dieses 

Thema in Quebec, das stets eine starke kollektive Identität hatte, besonders akut ist. 

Diese Identität wurde gestärkt durch ein Gefühl der Bedrängung und Bedrohung 

sowie die Tatsache, dass heutzutage Frankokanadier nur in den engen Grenzen 

Quebecs eine sprachliche Mehrheit sind. Außerhalb der Provinzgrenzen sind sie eine 

Minderheit, in Kanada ebenso wie in ganz Nordamerika (S. 187f., 242). Das Ringen 

um kulturelle Eigenständigkeit kann wie ein nicht enden wollender Kampf wirken 

und macht sie auf der einen Seite besonders empfindlich für wahrgenommene Be-

drohungen, verbunden auf der anderen Seite mit der Bewahrung einer starken kol-

lektiven Identität (S. 208, 212). Die Autoren beschreiben, dass 



307 

for a small nation such as Québec, constantly concerned about its future as a cultural mi-
nority, integration also represents a condition for its development and survival and, indeed, 
a necessity. Besides, it is a theme that has for a very long time in one form or another im-
bued French-Canadian thinking, constantly in search of homogeneity, consensus, solidarity 
and the marshalling of national strengths (S. 113; vgl. S. 41). 

Integration bedeutet auch Interaktion; und die Autoren glauben, dass Interaktion mit 

unterschiedlichsten Mitbürgern und das damit verbundene gegenseitige Kennenler-

nen alle Beteiligten bereichert. Wie oben dargelegt, vertreten sie ein Modell, bei 

dem die verschiedenen Gruppen nicht einfach nur denselben physischen Raum tei-

len, sondern miteinander in Interaktion und dadurch auch in Lernprozesse treten, in 

der Hoffnung, dass dieser Dialog gegenseitiges Verständnis und wechselseitigen 

Respekt befördert (S. 120, 150). Solche Interaktion sollte auch die Gefahren von 

Stereotypen, Fremdenfeindlichkeit und Rassismus abschwächen (S. 114). Dies un-

terstreicht, dass Integration nicht Assimilation bedeutet; sie ist kein einseitiger Pro-

zess. Genauso, wie Zuwanderer mehr über das Aufnahmeland lernen und sich dort 

zunehmend heimisch fühlen, so wird sich auch das Aufnahmeland durch die Integra-

tion von Immigranten wandeln (S. 114, 121, 129). Integration ist „a continuous 

dynamic“ (S. 114f.). 

Das im Bericht deutlich werdende Integrationsverständnis ist eng verzahnt mit ei-

nem Argument, das Taylor in The Dynamics of Democratic Exclusion vorgebracht 

hat.47 Danach sieht Taylor in modernen Demokratien eine doppelte Logik am Wer-

ke: Auf der einen Seite gibt es einen Impuls in Richtung noch stärkerer Inklusion, 

insofern Demokratie die ‚Herrschaft des Volkes‘ verspricht und willkürliche Exklu-

sionen aus der Bürgerschaft aufgrund Rasse, Geschlecht oder Herkunftsland nicht 

länger akzeptabel sind. Auf der anderen Seite benötigen Demokratien aber nichts-

destotrotz eine starke kollektive Identität. Damit das demokratische Prinzip der 

Volkssouveränität umgesetzt oder überhaupt gedacht werden kann, bedarf es einer 

Ganzheit, eines Volkes, das sich selbst regieren kann. Es muss zu gemeinsamer 

Beratung und zur Herausbildung eines gemeinsamen Willens in der Lage sein. Ein-

stimmigkeit ist nicht erforderlich, aber es muss einen identifizierbaren Willen bzw. 

eine identifizierbare Meinung geben, die von der Mehrheit der Menschen geteilt 

wird und die die Entscheidungsfindung anleitet. Die demokratische Konzeption der 

Volkssouveränität erfordert damit einen hohen Grad an Kohäsion und gegenseitigem 

Vertrauen unter jenen, die sich selbst als ‚das Volk‘ definieren. Jene, die der kol-

lektiven demokratischen Ganzheit angehören, müssen sich bis zu einem gewissen 

Grad damit identifizieren und eine gegenseitige Verbundenheit empfinden. Sie müs-

                                                        
47  Taylor 1998. 



308 

sen willens sein, ihren Mitbürgern zuzuhören, und umgekehrt selbst davon ausge-

hen, dass diese sie ebenfalls anhören. 

Dennoch ist es gerade das demokratische Erfordernis einer starken gemeinsamen 

Identität, das jene Impulse generiert, die Taylor ‚innere Exklusion‘ nennt.48 Gleich-

wohl sie über die formalen Bürgerrechte verfügen, nehmen sich manche Gruppen 

nicht als genuinen Bestandteil der kollektiven Identität bzw. als sich nicht wirklich 

in diese einfügend wahr und/oder werden so von anderen wahrgenommen. Auch 

wenn ihnen formale Rechte und Gleichheit zugestanden werden, können Gruppen, 

die traditionell nur marginal an der Ausübung politischer Macht teilhatten – Frauen, 

Immigranten, ethnische Minderheiten –, anzweifeln, ob sie wirklich als vollwertige 

Mitglieder der Gesellschaft angesehen werden. Demokratien müssen stets wachsam 

sein gegenüber ihrer unvermeidlichen Tendenz, ein internes ‚wir‘ und ‚sie‘ zu kon-

struieren.  

Laut Taylors Diagnose besteht die Herausforderung liberaldemokratischer Ge-

sellschaften darin, inkludierendere Konzepte von ‚Volk‘ zu entwickeln, die dennoch 

jene Kohärenz und jenen Fokus für die gemeinsame Identifikation sicherstellen 

können, die demokratische Entscheidungsfindung benötigt:  

[D]emocratic societies are going to have to engage in a constant process of self-reinvention 
in the coming century, redefining their common understandings to include new groups of 
people, and revising their traditional political cultures to accommodate varied identities, 
both home-grown and newly arrived.49 

Schlüsselelement einer Stärkung der Inklusion ist die Herstellung des Gefühls bei 

allen Gesellschaftsmitgliedern, dass ihre Standpunkte gehört und respektiert werden. 

Umgekehrt verlieren die Prozeduren und Resultate demokratischer Entscheidungs-

findung ihre Legitimität für jene gesellschaftlichen Gruppen, die sich in öffentlichen 

Debatten nicht als vollwertige und gleichwertige Teilnehmer anerkannt fühlen.50 

Ferner beschreibt Taylor, dass jene Gruppen, die nicht traditionellerweise politi-

sche Macht ausgeübt haben, zunehmend fordern, dass sie zu ihren eigenen Bedin-

gungen teilhaben können, auf eine Art und Weise, die ihre Identitäten und Selbst-

Verständnisse berücksichtigt, anstatt sich an ein Standardmodell politischer Partizi-

pation anpassen zu müssen: 

The idea that one ought to suppress one’s difference for the sake of fitting in to the domi-
nant mold has been considerably eroded. Feminists, cultural minorities, homosexuals and 

                                                        
48  Ebd., S. 149. 

49  Taylor 1998, S. 149. 

50  Siehe auch Taylor 1995, S. 276, 278. 



309 

religious groups all demand that the reigning formula be modified to accommodate them, 
rather than the other way around.51  

Inspiriert von den Arbeiten Herders und Wilhelm von Humboldts (1767–1835) skiz-

ziert er ein Ethos demokratischer Inklusion, das die Unterschiede zwischen den 

verschiedenen Gruppen hochschätzt und die Bürger dazu auffordert, sich nicht ein-

fach nur zu tolerieren, sondern in wechselseitige Beziehungen und Lernprozesse 

miteinander zu treten, in dem Verständnis, dass ihre Unterschiede sowohl sie selbst 

als auch die Politik als Ganzes bereichern werden.52  

Since each life can only accomplish some small part of the human potential […] we can 

benefit from the full range of human achievement and capacity only if we live in close as-
sociation with people who have taken other paths. To attempt to impose uniformity is to 
condemn ourselves to a narrower and poorer life.53 

Viele der Themen aus The Dynamics of Democratic Exclusion schwingen im gesam-

ten Bericht der Kommission mit. Eines der Hauptanliegen des Berichts dreht sich 

um die Frage, wie sich Immigranten involviert und verbunden fühlen mit der kol-

lektiven Identität Quebecs. Der Bericht empfiehlt, Unterschiede auszudrücken, nicht 

zu unterdrücken, um so sowohl Inklusion zu fördern, indem Zuwanderer zu ihren 

eigenen Bedingungen partizipieren können, als auch allen Bürgern die Möglichkeit 

des gegenseitigen Lernens zu geben.  

Letztlich stellen die Autoren die Integration von Immigranten jedoch nur als ei-

nen Aspekt sozialer Integration dar. Alle benachteiligten Gruppen, darunter Frauen, 

Behinderte, Indigene und Arme, sollten in den Integrationsprozess einbezogen wer-

den (S. 115). Demokratie braucht Integration, damit alle Bürger partizipieren und 

sich als Teil des Volkssouveräns fühlen können; aber auch die redistributive Politik 

des Wohlfahrtsstaates erfordert ein starkes Wir-Gefühl. Wie Taylor an anderer Stelle 

argumentiert hat,54 müssen Menschen gegenüber ihren Mitbürgern ein Gefühl der 

Verbundenheit und Verantwortung fühlen, um Besteuerung für redistributive Maß-

nahmen wie öffentliche Bildung, allgemeine Gesundheitsversorgung und Arbeitslo-

senunterstützung zu tragen (S. 114). Integration bedeutet auch die Möglichkeit sozi-

aler Mobilität für zuvor Marginalisierte, indem sie ihnen ermöglicht, ihren geografi-

schen Ort, ihre sozioökonomische Stellung oder ihren Beruf zu wechseln. Dies 

                                                        
51  Taylor 1998, S. 149. 

52  Ebd., S. 153f. 

53  Ebd., S. 153. Für eine hilfreiche Darstellung von Taylors Themen in diesem Essay siehe Smith 

2002, S. 165-169. 

54  Siehe Taylor 1996; ebenso 1990; 2008. Smith 2002, S. 191 macht darauf aufmerksam, dass dies ein 

fortwährendes Interesse Taylors ist. 



310 

kommt ihnen als Individuen zugute, aber auch der Gesellschaft insgesamt durch die 

Vergrößerung des Reservoirs an Talenten und Fähigkeiten, aus dem sie schöpfen 

kann. Dies verdeutlicht, dass die im Bericht vertretene Konzeption von Integration 

eine ausgeprägte sozioökonomische Dimension besitzt: Integration ist nicht einfach 

ein sprachliches, kulturelles oder ethisches Phänomen. Stattdessen erfordert ein 

umfassender Ansatz die Bekämpfung von Armut und Arbeitslosigkeit (S. 21, 41, 

118, 130, 224).55 Aufmerksamkeit auch auf diese Aspekte des Integrationsprojektes 

zu richten, entspricht zudem der öffentlichen Kultur Quebecs, insofern die Quebec 

Charter sozioökonomische Rechte anerkennt, die kanadische Verfassung hingegen 

nicht (S. 106). Der Bericht empfiehlt, dass diese Rechte gestärkt werden und densel-

ben Vorrang vor jeglicher Gesetzgebung in Quebec erhalten, wie ihn Menschen- und 

politische Rechte bereits haben (S. 259, 270).56 Ein Teil des Berichts beschäftigt sich 

auch mit den spezifischen Problemen weiblicher Immigranten, bspw. Diskriminie-

rung im Erwerbsleben und häusliche Gewalt (S. 228f.). Er drängt auf eine stärkere 

staatliche Förderung von Organisationen, die weibliche Immigranten unterstützen 

(S. 269). 

5.5 Inter- versus Multikulturalismus 

Der für Quebecs spezifische Situation adäquate Ansatz hinsichtlich der Integration 

von Immigranten kann eher mit Referenz auf Interkulturalismus anstatt Multikultur-

alismus charakterisiert werden (S. 19, 117, 121, 214, 216, 257). Die Autoren merken 

jedoch an, dass Interkulturalismus nie umfassend oder formal definiert worden ist, 

und sie appellieren an die Nationalversammlung, eine Stellungnahme abzugeben, 

die jene Orientierung bieten kann, die viele suchen, die an vorderster Front mit be-

antragten Ausnahmeregelungen zu tun haben (S. 84, 86, 91, 99, 129). Das im Be-

richt dargestellte Konzept des Interkulturalismus ist entsprechend eine Rekonstruk-

tion anhand diverser politischer Programme und Praktiken. 

Interkulturalismus erkennt an, dass die Mehrheit selbst eine ethnokulturelle 

Gruppe ist. Dieses Bewusstsein wird befördert durch Quebecs Geschichte des 

Kampfes um Anerkennung als eigenständige kulturelle Gemeinschaft, und als Nati-

on, innerhalb Kanadas. Im Vergleich zu Mehrheiten in anderen liberaldemokrati-

                                                        
55  Taylors Verständnis von Anerkennung wurde gelegentlich dafür kritisiert, die sozioökonomische 

Dimension nicht mit einzubeziehen, siehe Redhead 2002, S. 125. Wie diese Ausführungen jedoch 

zeigen, ist er nicht unaufmerksam gegenüber diesem Aspekt dessen, was er an anderer Stelle Aner-

kennung nennt. Ihren Zusammenhang thematisiert er in Taylor 2002. 

56  Dies wurde bereits 2003 von einer Kommission zu Persönlichkeitsrechten und Rechten von Ju-

gendlichen empfohlen (S. 259). 



311 

schen Gesellschaften sollte es für Frankokanadier in Quebec daher schwieriger sein, 

ihren Sonderstatus aus den Augen zu verlieren, und damit entsprechend leichter, 

sich selbst als ethnokulturelle Gruppe zu begreifen, die mit anderen ethnokulturellen 

Gruppen interagiert. Dennoch wird nicht der Anschein erweckt, dass diese verschie-

denen Gruppen sich auf Augenhöhe begegnen würden; neben ihrer historischen 

örtlichen Verwurzelung und ihrer zahlenmäßigen Majorität genießt die frankokana-

dische Mehrheit, wie oben bereits angemerkt, den Vorteil, dass ihre Muttersprache 

das Medium interkulturellen Austausches ist.57 Die Autoren beobachten, dass 

the demographic weight of the majority ethnocultural group combined with its sociological 
and political weight suffice to ensure the survival of a large part of its traditional heritage 

in everyday life […]. In addition […] the language of the majority group is subject to leg-
islative protection (S. 214). 

Daher sind die Frankokanadier in ihren Beziehungen zu kulturellen Minderheiten 

eindeutig in der dominanten Position. Dennoch impliziert der Bericht, dass sie ihre 

Vormachtstellung leicht aus dem Blick verlieren, da sie selbst häufig eine ums Über-

leben kämpfende Minderheit waren und in manchen Kontexten noch sind. Die Auto-

ren betonen, dass dieses Gefühl der Schwäche die Sicht auf Integration und Inklusi-

on nicht über Gebühr beeinflussen sollte. An zwei Stellen im Bericht raten sie An-

gehörigen der Mehrheit in Hinblick auf Beziehungen zu Immigrantengruppen expli-

zit davon ab, „[to] don the mantle of a victim“ (S. 21; vgl. S. 216). An dieser Stelle 

stimmt die im Bericht geäußerte Ansicht wieder mit Taylors früherem Denken über-

ein, insofern er bei der Diskussion der doppelten Logik von Demokratien jene Art 

der Viktimisierung kritisiert, die Identitätspolitik häufig „sterile and unproductive“58 

werden lässt. Wie wir bereits gesehen haben, ist er davon überzeugt, dass Demokra-

tie des Glaubens daran bedarf, dass Gesprächspartner in einem gewissen Sinne 

gleichgestellt sind und sich gemeinsam über allgemeine Anliegen verständigen kön-

nen. Starres Verharren in der Opferposition steht dem im Weg. 

Für Quebecs spezifische Bedürfnisse wird der interkulturelle Rahmen als passen-

der wahrgenommen, da der Eindruck besteht, das im anglophonen Kanada sowie in 

anderen Ländern vorherrschende multikulturelle Modell könne Quebecs Bekenntnis 

zu Französisch als Amtssprache nicht angemessen berücksichtigen (S. 121). Multi-

kulturalismus degeneriere angeblich zu einer Form des kulturellen Relativismus, der 

Quebecs Bekenntnis zur Reproduktion seiner gemeinsam geteilten Werte wider-

                                                        
57  Wie oben bereits erwähnt, hindert dies jedoch niemanden daran, zwei- oder mehrsprachig zu leben 

(S. 121). 

58  Taylor 1998, S. 156. 



312 

spricht (S. 123). Mit dem multikulturellen Modell wird überdies die Gefahr sozialer 

Fragmentierung und Spaltung verbunden, wenn die verschiedenen kulturellen Grup-

pen in voneinander und von der Mehrheitskultur separierten Enklaven leben. Ihm 

fehlt damit jene Betonung von Integration und Interaktion, die den Interkulturalis-

mus charakterisiert (S. 21, 39, 193f., 205, 217, 257). Eine von Taylors früheren 

Schriften könnte das Misstrauen gegenüber dem Multikulturalismus, das unter der 

Mehrheit der Quebecer vorzuherrschen scheint, näher beleuchten. Taylor beschreibt 

die Befürchtung vieler Quebecer, die kanadische Politik des Multikulturalismus 

könnte sie von einer Gründernation mit einem Anspruch auf kulturelles Überleben 

zu nur einer kulturellen Minderheit unter vielen im kanadischen ‚Mosaik‘ herabstu-

fen.59  

Wie die Autoren des Berichts herausstellen, ist diese Wahrnehmung des Multi-

kulturalismus falsch und überzogen (S. 192); anstatt jedoch zu versuchen, die 

Quebecer umzuerziehen und mit dem Multikulturalismus auszusöhnen, greifen sie 

(bereitwillig) das interkulturelle Modell auf. 

6. Fazit 

In den Jahrzehnten nach der Stillen Revolution war die politische Debatte in Quebec 

beherrscht von der Frage, wie sich die Beziehung der Provinz zum Rest von Kanada 

gestalten würde. Sollte Quebec ein unabhängiger Staat werden? Könnte es seine 

Ziele innerhalb der kanadischen Föderation erreichen? Wenn Quebec in Kanada 

verbliebe, hätte es Anspruch auf Sonderbefugnisse, die die anderen Provinzen nicht 

wollen oder brauchen? Wie wäre der Status der anglophonen Gemeinschaft? Und 

wie wäre der Status der verschiedenen indigenen Gruppen? Währenddessen verän-

derte sich das Antlitz Quebecs mit der Zuwanderung von mehr und mehr Immigran-

ten aus nicht-westlichen Ländern.60 Diese Immigranten mögen ausgewählt worden 

sein, weil sie Französisch sprechen; aber neben ihren Sprachfertigkeiten brachten sie 

zugleich eine zunehmende ethnische, religiöse und kulturelle Vielfalt nach Quebec. 

Wie die Krise bzw. Nicht-Krise, durch die die Kommission ins Leben gerufen wur-

de, verdeutlicht, kann die Quebecer Gesellschaft diese sich wandelnde Realität nicht 

länger ignorieren.  

                                                        
59  Taylor 1993, S. 162. 

60  Für eine Anthologie jener Perspektiven auf kulturellen und ethnischen Pluralismus in Quebec, die 

durch die Dominanz der Englisch-Französisch-Dichotomie in der öffentlichen Debatte marginali-

siert wurden, siehe Dodge 1992. 



313 

Taylor schrieb in einer Eingabe an die Bélanger-Campeau-Kommission im Jahre 

1990: „Our conception of Francophone society in Quebec must move towards a 

more multi-ethnic model if it wants to adjust to the changing reality and to accord it 

the place it deserves”.61 Er verfolgte das Thema damals nicht weiter, aber gut zwei 

Jahrzehnte später ist die Formulierung eines solchen Modells das Herzstück des 

Berichts. Taylor und Bouchard hoffen, dass die frankophonen Quebecer mit einigen 

der Praktiken in Hinblick auf Ausnahmeregelungen versöhnt werden können, die in 

den letzten Jahren als Reaktion auf die zunehmende Präsenz von Immigrantengrup-

pen in ihrer Gesellschaft implementiert wurden. Mit ihrem Bericht hoffen die Auto-

ren, zu demonstrieren, dass diese Praktiken: 

(a) nicht dazu gedacht sind, Privilegien auszuweiten, sondern Gleichheit und Respekt indi-

vidueller Rechte zu vergrößern; (b) mit den Grundwerten der Quebecer Gesellschaft über-
einstimmen, insbesondere mit der Geschlechtergleichheit; (c) die Errungenschaften der 
Stillen Revolution nicht gefährden und (d) Integration statt Marginalisierung fördern. 
(S. 189) 

Sie versuchen, ihre Leser davon zu überzeugen, dass es keines tiefgreifenden Wan-

dels der Selbst-Interpretation der ‚Mehrheits‘-Quebecer bedarf und dass, paradoxer-

weise, der beste Weg, sich an diesen Wandel anzupassen, ‚mehr desselben‘ ist. Den-

noch, wie dieser Überblick über den Bericht deutlich gemacht hat, ist ‚dasselbe‘, 

von dem die Autoren mehr empfehlen, recht speziell und recht selektiv – nicht alle 

Aspekte von Quebecs Vergangenheit sollen in die Zukunft fortgeführt werden. Ein 

Ziel des Berichts besteht daher darin, die ‚Mehrheits‘-Quebecer dazu zu veranlassen, 

diese spezifische Interpretation dessen, wer sie sind, zu übernehmen. 

Übersetzung von Susann Dettmann62 

Literatur 

Abbey, Ruth, 2000: Charles Taylor, Princeton. 

Beiner, Ronald, 1997: Hermeneutical Generosity and Social Criticism. In: Ders., Philosophy in a Time of 

Lost Spirit: Essays on Contemporary Theory, Toronto. 

Bouchard, Gérard/Taylor, Charles, 2008: Fonder L’Avenir: Le temps de la conciliation [Building the 

Future: A Time for Reconciliation]. Rapport de la Commission de Consultation sur Les Practiques 

                                                        
61  Taylor 1993, S. 153f. 

62  Mit freundlicher Genehmigung von SAGE Publications. Zuerst erschienen als: Abbey, Ruth, 2009: 

Plus ça Change. Charles Taylor on Accommodating Quebec's Minority Cultures. In: Thesis Eleven 

99 (November), S. 71–92. 



314 

d’Acommodement Reliées aux Différences Culturelles. Gouvernement du Quebec. Abrufbar unter: 

http://www.accommodements-quebec.ca/index.html, letzter Zugriff am 18. Juli 2014.  

CBC News, 2008: Let’s Move On, Says Quebec Accommodation Commission. Abrufbar unter: 

http://www.cbc.ca/news/canada/montreal/let-s-move-on-says-quebec-accommodation-commission-

1.709976, letzter Zugriff am 18. Juli 2014. 

Dodge, William (Hrsg.), 1992: Boundaries of Identity: A Quebec Reader, Toronto. 

Glendon, Mary Ann, 1991: Rights Talk: The Impoverishment of Political Discourse, New York. 

Hirschmann, Nancy J., 2003: The Subject of Liberty: Toward a Feminist Theory of Freedom, Princeton. 

Maclure, Jocelyn/Taylor, Charles, 2011: Laizität und Gewissensfreiheit, Berlin. 

Redhead, Mark, 2002: Charles Taylor: Living and Thinking Deep Diversity, Lanham. 

Smith, Nicholas H., 2002: Charles Taylor: Meaning, Morals and Modernity, Cambridge. 

Spencer, Vicki, 1997: Herder and Nationalism: Reclaiming the Principle of Cultural Respect. In: The 

Australian Journal of Politics and History 43, S. 1–13. 

Steele, Meili, 2005: Hiding from History: Politics and Public Imagination, Ithaca. 

Taylor, Charles, 1985a: Human Agency and Language: Philosophical Papers 1, Cambridge. 

Taylor, Charles, 1985b: Philosophy and the Human Sciences: Philosophical Papers 2, Cambridge. 

Taylor, Charles, 1989: Sources of the Self: The Making of the Modern Identity, Cambridge, Mass. 

Taylor, Charles, 1990: Religion in a Free Society. In: Hunter, James Davison/Guinness, Os (Hrsg.): 

Articles of Faith, Articles of Peace, Washington, DC, S. 93–113. 

Taylor, Charles, 1992: Rapprocher les solitudes: écrits sur le fédéralisme et le nationalisme au Canada 

(hrsg. v. Guy Laforest), Sainte-Foy [Englische Ausgabe: 1993: Reconciling the Solitudes: Essays in 

Canadian Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston]. 

Taylor, Charles, 1994: Multiculturalism: Examining the Politics of Recognition (hrsg. v. Amy Gutmann), 

Princeton, NJ. 

Taylor, Charles, 1995: Liberal Politics and the Public Sphere. In: Ders., Philosophical Arguments, Cam-

bridge, Mass., S. 257–288. 

Taylor, Charles, 1996: Why Democracy Needs Patriotism. In: Nussbaum, Martha C. et al. (hrsg. v. 

Joshua Cohen): For Love of Country. Debating the Limits of Patriotism, Boston, S. 119–121. 

Taylor, Charles, 1998: The Dynamics of Democratic Exclusion. In: Journal of Democracy 9, H.4, S. 143–

156. 

Taylor, Charles, 1999: A Catholic Modernity? Charles Taylor’s Marianist Award Lecture, with Respons-

es by William M. Shea, Rosemary Luling Haughton, George Marsden, and Jean Bethke Elshtain 

(hrsg. v. James L. Heft), Oxford. 

Taylor, Charles, 2002: On Identity, Alienation and the Consequences of September 11th: Interview with 

Rosa Hartmut and Arto Laitinen. In: Laitinen, Arto/Smith, Nicholas H. (Hrsg.): Perspectives on the 

Philosophy of Charles Taylor (=Acta Philosophica Fennica 71), Helsinki, S. 165–195. 

Taylor, Charles, 2007: A Secular Age, Cambridge, Mass. 

Taylor, Charles, 2008: Constitutional Patriotism. Beitrag im „The Immanent Frame”-Blog. Abrufbar 

unter: http://blogs.ssrc.org/tif/2008/01/12/constitutional-patriotism/, letzter Zugriff am 18. Juli 2014. 

Taylor, Charles, o. J.: What Role does Spiritual Thinking have in the 21st Century? Undatiertes Interview 

bei der Templeton Foundation, dort jedoch nicht mehr verfügbar. Noch abrufbar u.a. unter: 

http://payingattentiontothesky.com/2009/11/04/dr-charles-taylor, letzter Zugriff am 18.Juli 2014.  

Tully, James (Hrsg.), 1994: Philosophy in an Age of Pluralism. The Philosophy of Charles Taylor in 

Question, Cambridge. 



315 

Autorenverzeichnis 

Ruth Abbey ist Professor of Political Theory an der University of Notre Dame, Indi-

ana, und die Autorin von „Charles Taylor” (Philosophy Now Series), Princeton 2000 

und „Charles Taylor” (Contemporary Philosophy in Focus, Hrsg.), Cambridge 2004, 

sowie zahlreichen weiteren Veröffentlichungen über Taylor. Zuletzt erschienen: 

„Feminist Interpretations of John Rawls” (Hrsg.), Philadelphia 2013. 

Ulf Bohmann ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl für allgemeine und 

theoretische Soziologie der Friedrich-Schiller-Universität Jena, wo er 2013 mit der 

Arbeit „‚Schwarze‘ und ‚weiße‘ Genealogie. Die kritische Funktion von Historisie-

rungen nach Michel Foucault und Charles Taylor“ promovierte. Zuletzt erschienen: 

„Das Versprechen der Rationalität. Visionen und Revisionen der Aufklärung“, 

(Hrsg., zus. mit B.Bunk/E.J.Koehn/S.Wegner/P.Wojcik), München 2012. 

Andreas Braune ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl für Politische Theo-

rie und Ideengeschichte der Friedrich-Schiller-Universität Jena, wo er 2014 mit der 

Arbeit „Zwang und Heteronomie in der politischen Theorie der Moderne“ promo-

vierte. Zuletzt erschienen: „Freiheit und Bildung bei Hegel“ (Hrsg., zus. mit 

J.Chotas/K.Vieweg/F.Zander), Würzburg 2013. 

Jörg Broschek ist Associate Professor und Canada Research Chair in Comparative 

Federalism and Multilevel Governance am Department of Political Science der Wil-

frid Laurier’s University of Waterloo, Ontario. Zuletzt erschienen: „Federal Dynam-

ics: Continuity, Change and the Varieties of Federalism” (Hrsg., zus. mit A.Benz), 

Oxford 2013, sowie „Pathways of Federal Reform: Australia, Canada, Germany, and 

Switzerland”. In: Publius. The Journal of Federalism 44, H.3, 2014. 

John Dunn ist Professor emeritus of Political Theory am Department of Politics and 

International Studies der University of Cambridge und Fellow am dortigen King’s 

College. Er gilt als einer der drei wesentlichen Figuren der Cambridge School der 

politischen Ideengeschichte. Zuletzt erschienen: „Breaking Democracy's Spell“, 

New Haven/London 2014. 

Michael Haus ist Professor für Moderne Politische Theorie an der Ruprecht-Karls-

Universität Heidelberg. Zuletzt erschienen: „Transformation des Regierens und 

Herausforderungen der Institutionenpolitik“, Baden-Baden 2010, sowie „Zuviel des 

Guten? Joas‘ Darstellung der Menschenrechte im Lichte kommunitaristischer 



316 

Ideen“. In: Große Kracht, Hermann-Josef (Hrsg.): Der moderne Glaube an die 

Menschenwürde. Philosophie, Soziologie und Theologie im Gespräch mit Hans 

Joas, Bielefeld 2014. 

Dirk Jörke ist Professor am Arbeitsbereich Politische Theorie und Ideengeschichte 

der Technischen Universität Darmstadt. Zuletzt erschienen: „Kritik demokratischer 

Praxis. Eine ideengeschichtliche Studie“, Baden-Baden 2011, sowie „Re-

Demokratisierung der Postdemokratie durch alternative Beteiligungsverfahren? In: 

Politische Vierteljahresschrift 54, 2013. 

Bernd Ladwig ist Professor für politische Theorie am Otto-Suhr-Institut der Freien 

Universität Berlin. Zuletzt erschienen: „Moderne politische Theorie“ (2 Bände), 

Schwalbach/Ts., 2009 und 2013, sowie „Global justice, cosmopolitanism and moral 

path dependency“. In: Philosophy&Social Criticism 39, H.1, 2013. 

Nikolai W. Münch arbeitet und lehrt am Ethikzentrum der Friedrich-Schiller-

Universität Jena und promoviert dort über Biopolitik und die Debatte zu Human 

Enhancement. Zuletzt erschienen: „Politische Theorie und das Denken Heideggers“ 

(Hrsg., zus. mit P.Sörensen), Bielefeld 2013, sowie „Transhumanism‘s Anthropolo-

gical Assumptions: A Critique“. In: M.Eilers/K.Grüber/C.Rehmann-Sutter (Hrsg.): 

The Human Enhancement Debate and Disability, Basingstoke 2014. 

Tobias Müller ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl für Politische Theorie 

und Ideengeschichte der Ernst-Moritz-Arndt-Universität Greifswald und promoviert 

dort über das politische und ökonomische Denken der ‚populist movements‘ in den 

USA. Zuletzt erschienen: „Keine Beerdingung gesellschaftlicher Transformation“ 

(Rezension zu André Gorz: Solitär. Schwerpunktheft Berliner Debatte Initial 24, 

H.4, 2013), abrufbar unter www.streifzuege.org, sowie „Draußen, vor dem Institut“ 

(20. August 2014, zus. mit H.Buchstein), abrufbar unter www.theorieblog.de. 

Martin Oppelt ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl Politikwissenschaft/ 

Politische Theorie der Universität Augsburg und promovierte dort 2014 über „Ge-

fährliche Freiheit. Rousseau, Lefort und die geleugneten Ursprünge der radikalen 

Demokratie“. Zuletzt erschienen: „Der Kampf gegen Hegemonien vermag ein Men-

schenherz auszufüllen. Einführung in das Werk Chantal Mouffes“. In: Zeitschrift für 

Politische Theorie 5, H.2, 2014. 

Bettina Petersohn ist Research Fellow am Department of Politics and International 

Relations/School of Social and Political Science, University of Edinburgh. Zuletzt 

erschienen: „Konfliktregulierung in multinationalen Demokratien. Föderalismus und 

Verfassungsreformprozesse in Kanada und Belgien im Vergleich“, Baden-Baden 



317 

2013, sowie „Constitutional Reform and Federal Dynamics: Causes and Effects“. In: 

A.Benz/J.Broschek (Hrsg.): Federal Dynamics. Continuity, Change, and Varieties of 

Federalism, Oxford 2013. 

Tilman Reitz ist Professor für Wissenssoziologie an der Friedrich-Schiller-

Universität Jena. Er habilitierte sich 2013 mit der Arbeit „Das zerstreute Gemeinwe-

sen. Politische Semantik im Zeitalter der Gesellschaft“. Zuletzt erschienen: „Marx 

für SozialwissenschaftlerInnen“ (zus. mit I.Artus/A.Krause/O.Nachtwey/G.Notz/ 

C.Vellay/J.Weyand), Wiesbaden 2014. 

Hartmut Rosa ist Professor für allgemeine und theoretische Soziologie an der Fried-

rich-Schiller-Universität Jena. Er ist Autor von „Identität und kulturelle Praxis. Poli-

tische Philosophie nach Charles Taylor“, Frankfurt a.M./New York 1998, und zahl-

reichen weiteren Veröffentlichungen über Taylor. Zuletzt erschienen: „Beschleuni-

gung und Entfremdung“, Berlin 2013. 

Hans-Jörg Sigwart ist Akademischer Oberrat am Institut für Politische Wissenschaft 

der Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-Nürnberg und vertrat zuletzt politik-

wissenschaftliche Professuren in Darmstadt und Nürnberg. Zuletzt erschienen: „Po-

litische Hermeneutik. Verstehen, Politik und Kritik bei John Dewey und Hannah 

Arendt“, Würzburg 2012. 

Nicholas H. Smith ist Professor of Philosophy an der Macquarie University Sydney. 

Er ist Autor von „Charles Taylor: Meaning, Morals and Modernity”, Cambridge 

2002, und zahlreichen weiteren Veröffentlichungen über Taylor. Zuletzt erschienen: 

„Recognition Theory as Social Research: Investigating the Dynamics of Social Con-

flict” (Hrsg., zus. mit S.O'Neill), Basingstoke 2012. 

Paul Sörensen ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl Politikwissenschaft/ 

Politische Theorie der Universität Augsburg. Promotion 2014 über „Entfremdung 

als Schlüsselbegriff einer kritischen Theorie der Politik. Ein Systematisierungsver-

such im Ausgang von Hannah Arendt und Cornelius Castoriadis“. Zuletzt erschie-

nen: „Politische Theorie und das Denken Heideggers“ (Hrsg., zus. mit N.Münch), 

Bielefeld 2013. 

Maike Weißpflug ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Arbeitsbereich Politische 

Theorie und Ideengeschichte der RWTH Aachen, wo sie über das politische Denken 

Hannah Arendts promoviert. Zuletzt erschienen: „Tigersprung ins Vergangene. 

Aktualisierung und Kritik als Problem der politischen Ideengeschichte“. In: 

A.Busen/A.Weiß (Hrsg.): Ansätze und Methoden zur Erforschung politischen Den-

kens, Baden-Baden 2013. 


	Einleitung: Charles Taylor als politischer Denker
	Zwischen Authentizität und totalitärem Terror. Charles Taylor liest Rousseau.
	Die Wiederentdeckung der Sittlichkeit: Taylor und Hegel
	Die katholische Ethik und der Geist des Sozialismus Charles Taylors frühe Marx-Rezeption
	Zwei Wege der Versöhnung mit der Welt. Charles Taylor und Hannah Arendt
	Die flüchtige Gemeinschaft. Zur politischen Theorie Charles Taylors
	„Wenn die Kommandobrücken verstummen“. Politiktheoretische und sozialphilosophische Perspektiven auf Entfremdung im Werk Charles Taylors
	Wir, die Gesellschaft: Politik und Hermeneutik bei Charles Taylor
	Der Solidaritätsbegriff von Charles Taylor
	Rechte ohne Atomismus. Charles Taylors hermeneutische Konzeption subjektiver Ansprüche
	Zwischen Bewährung und Abwärtsspirale. Taylor über Demokratie, Bürgerbeteiligung und Zivilgesellschaft
	Charles Taylors Theorie der Postdemokratie avant la lettre
	Der Verfassungskonflikt und die Anerkennung Quebecs im kanadischen Föderalismus aus Charles Taylors Perspektive
	Der Weg des Bürgers. Charles Taylor über die Integration von kulturellen Minderheiten in Quebec
	Autorenverzeichnis

