Einleitung: Charles Taylor als politischer Denker

I. Ideengeschichtliche Konstellationen

Martin Oppelt
Zwischen Authentizitit und totalitirem Terror. Charles Taylor liest Rousseau

Andreas Braune
Die Wiederentdeckung der Sittlichkeit: Taylor und Hegel

Tilman Reitz
Die katholische Ethik und der Geist des Sozialismus.
Charles Taylors frithe Marx-Rezeption

Maike Weifspflug
Zwei Wege der Versohnung mit der Welt. Charles Taylor und Hannah Arendt

IL. Positionen und Begriffe

John Dunn
Die fliichtige Gemeinschaft. Zur politischen Theorie Charles Taylors

Paul Sérensen/Hartmut Rosa
,,Wenn die Kommandobriicken verstummen*. Politiktheoretische und
sozialphilosophische Perspektiven auf Entfremdung im Werk Charles Taylors

Nikolai Miinch/Hans-Jorg Sigwart
Wir, die Gesellschaft: Politik und Hermeneutik bei Charles Taylor

Nicholas H. Smith
Der Solidaritétsbegriff von Charles Taylor

Bernd Ladwig
Rechte ohne Atomismus.
Charles Taylors hermeneutische Konzeption subjektiver Anspriiche

II1. Demokratie und Institutionalisierungsfragen

Michael Haus
Zwischen Bewdhrung und Abwirtsspirale.
Taylor iiber Demokratie, Biirgerbeteiligung und Zivilgesellschaft

19

21

40

61

74

95

97

117

140

176

193

219

221



Dirk Jorke/Tobias Miiller
Charles Taylors Theorie der Postdemokratie avant la lettre

Jorg Broschek/Bettina Petersohn
Der Verfassungskonflikt und die Anerkennung Quebecs im kanadischen
Foderalismus aus Charles Taylors Perspektive

Ruth Abbey
Der Weg des Biirgers. Charles Taylor iiber die Integration von kulturellen
Minderheiten in Quebec

Autorenverzeichnis

246

266

289

315



Einleitung:
Charles Taylor als politischer Denker

Charles Taylor ist ein politischer Denker.' Diese Aussage tiber den kanadischen
Philosophen ist wohl weniger selbstverstdandlich, als es auf den ersten Blick erschei-
nen mag. Sein Werk zeichnet sich durch eine enorme Bandbreite an Themen und
Disziplinen aus und wird aus den unterschiedlichsten Blickwinkeln — der Soziologie,
Philosophie, Kulturwissenschaft, Theologie und vielen mehr — betrachtet. Politi-
schen Theoretikern und Studierenden der Politikwissenschaft ist er vor allem durch
die Kommunitarismusdebatte geliufig.” Unabhéngig davon, ob man von einer blei-
benden systematischen Bedeutung dieser Debatte ausgeht, oder wie man sie bewer-
ten mag: Sie ist ein Kind der achtziger und neunziger Jahre des vergangenen Jahr-
hunderts, die hohen Wellen haben sich gelegt. Es ist allerhdchste Zeit, dem Beitrag
Taylors fiir das politische Denken mithilfe eines groBeren Objektivs nachzuspiiren.
Taylors Rezeption im deutschsprachigen Raum ist inzwischen ausgeprégt, lauft
dem internationalen AusmaB aber noch eindeutig hinterher.’ Hierzulande wurde er
insbesondere von Philosophen und Soziologen wie Axel Honneth und Hans Joas
eingefiihrt, ausdriicklich als politischer Philosoph vor allem von Hartmut Rosa.* In
der Beschiftigung mit Taylors Werk dominieren haufig, wie auch insbesondere in
aktuellen Zusammenhéngen, Themen wie Religion und Sékularismus, Identitit und
Moderne. Diese kdnnen zwar allesamt einen Zug zum Politischen aufweisen; die
umfassenderen Debatten scheinen jedoch die politische Theorie nur eigentiimlich zu
streifen oder ganz an ihr vorbei zu gehen.’ Gleichwohl haben die Arbeiten Taylors
der politischen Theorie viel zu bieten. Sie setzen hiufig bei einer entschieden grund-

1 Hier, wie auch in allen folgenden Beitrdgen, wird die grammatikalisch ménnliche Form verwendet.
Dies geschieht aus den naheliegenden Griinden der sprachlichen Vereinfachung, aber auch, um
nicht innerhalb kiirzester Zeit durch inhaltlich wiinschenswerte inklusivere Standards bereits wieder
riicksténdig zu sein.

2 Siehe dazu Honneth 1993 und Forst 1994; Taylor verldsst diesen Bereich inhaltlich keineswegs,
allerdings erscheinen entsprechende Weiterfiihrungen nicht mehr unter diesem Etikett. Als spétere,
wohl wichtigste politiktheoretische Verdffentlichung siehe beispielhaft Taylor 2001. Fiir eine kon-
zise Einflihrung in Taylors kommunitaristische Politiktheorie sieche Rosa/Bohmann 2015.

3 Bei klarem angelséchsischen Schwerpunkt ist Taylors Wirken inzwischen global; fiir ein Beispiel,
wie sein Denken etwa die indische politische Theorie beeinflusst, siche den in diesem Kontext be-
deutenden Ansatz von Bhargava 2010, insb. S. 27-55.

4 Honneth 1988, Joas 1997, Rosa 1998.

5 Siehe zuletzt Garbowski/Hudzik/Ktos 2009, Warner/VanAntwerpen/Calhoun 2010, Kiihnlein/Lutz-
Bachmann 2011.



lagenorientierten Ebene an, leisten begrifflich-theoretische Kldrung, und betten
politisches Denken in einen beeindruckend breiten (ideen-)geschichtlichen Kontext.
Bereits an Taylors erster akademischer Publikation lésst sich ablesen, wie grund-
legend er ansetzt; dort stellt er die Frage: Can Political Philosophy Be Neutral?® Die
Notwendigkeit, die elementaren Gesichtspunkte der Wertgebundenheit und Norma-
tivitdt jeglicher Politik wie auch ihrer Wissenschaft zu adressieren, wird er in seinem
gesamten Schaffen immer wieder herausstellen und verteidigen. Richtungsweisend
ist hier sein breit rezipierter Text Neutralitit in der politischen Wissenschaft.” Ein
weiterer, damit verbundener Grundzug ist seine tief verankerte Uberzeugung, ge-
genwartige Konstellationen des Denkens und der Politik nur auf dezidiert historische
Weise wirklich angemessen erfassen zu kénnen, um so Probleme an ihrer Wurzel zu
packen.® Die beiden Hauptwerke Taylors, die beiden monumentalen historischen
Studien Quellen des Selbst und Ein sikulares Zeitalter, legen reichlich Zeugnis
dariiber ab. Diese (weit verstandene) Ideengeschichte ist entsprechend kein blof
neutrales Auffinden von Tatsachen; sie wird stets auch mit kritischen und politi-
schen Ambitionen betrieben.'” Wihrend Taylor im ersten Fall die Mannigfaltigkeit
und Tiefe unserer modernen Identitdt retten will, geht es ihm im zweiten Fall um
eine Zuriickweisung allzu einfacher Sékularisierungstheorien — beides stellt in Be-
zug auf den politischen Bereich eine wesentliche Voraussetzung fiir seine Kritik an
einem rigiden individualistischen und universalistischen Liberalismus dar."'
Interessiert man sich fiir Taylors Staatsverstindnis, kann man nicht unmittelbar
auf eine klar umrissene Idee zuriickgreifen. Vielmehr wird man genétigt sein sich
auf die Suche zu machen; und bei dieser braucht man durchaus Kondition, wie auch
ein gutes Auge fiir die feineren Zusammenhinge. Um beim letzten Beispiel zu blei-
ben: Es nimmt nicht wunder, dass der Staat zwar bereits auf der ersten Seite von Ein
sdkulares Zeitalter angesprochen wird, um aber sogleich ein grundlegenderes, um-
fassenderes Verstdndnis anzumahnen: Es sei zu simpel wie auch fehlgeleitet, davon
auszugehen, dass sich die zeitgendssische Sakularitét darin erschopfe, dass der Staat
weltanschaulich neutral sein solle.'> Methodisch ist Taylor hier Wiederholungstiter:

6 Taylor 1957.

7 Taylor 1975.

8 Exemplarisch (anhand der Philosophie): Taylor 1984; zu seinem historischen Bekenntnis im All-
gemeinen Bohmann/Montero 2014.
Taylor 1994, 2009.

10  Fir eine solche Geschichtsschreibung mit strategischen Intentionen und (positiven wie negativen)
legitimationsbezogenen Effekten bietet sich der Begriff der ,Genealogie® an; siehe hierzu, mit Fo-
kus auf Taylor, Bohmann 2013.

11 Siehe etwa in Taylor 1988a.

12 Taylor 2009, S. 11ff.; gezielter wie auch ausfiihrlicher zur Frage der religiosen Neutralitit des
Staates auch Maclure/Taylor 2011.

10



Er argumentiert nicht einfach fiir oder gegen seine oftmals mit Mut zur Parteilichkeit
formulierte Position, sondern arbeitet die Grundlagen unseres Verstdndnisses und
dessen historische Gewordenheit heraus. Wie sich zeigt, ist Taylors Vorstellung des
Staates mithin weniger die eines Ensembles aus institutionellen Arrangements, als
vielmehr Ausdruck eines umfassend verstandenen politischen Gemeinwesens. Er
zielt daher nicht darauf ab, festzustellen, wie ein Staat beschaffen ist oder wie er
konkret aussehen sollte; vielmehr widmet er sich, gleichsam mit umkreisender Be-
wegung, einer ganzen Bandbreite korrespondierender Begriffe, Phdnomene und
Problembereiche: von Einheitsvorstellungen iiber die Ressourcen der Zivilgesell-
schaft und Solidaritit bis hin zur Funktionsweise moderner demokratischer Offent-
lichkeit. Dies ist zuvorderst in seiner politiktheoretisch wichtigsten Textsammlung —
Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsditze zur politischen Philoso-
phie"® — greifbar, zieht sich aber durch sein gesamtes Werk, und lsst sich problem-
los ausweiten auf Fragen der Menschenrechte, der Integration oder des Foderalis-
mus. Es ist diese Ambition, unbeirrbar den groBeren Zusammenhang in den Blick zu
nehmen, der charakteristisch fiir Taylor im Allgemeinen und sein politisches Den-
ken im Besonderen ist. Den gleichsam materiellen politischen Dingen widmet sich
der Theoretiker Taylor daher seltener unmittelbar, sondern priift beharrlich deren
Fundamente und Voraussetzungen.

Gleichwohl darf dariiber nicht vergessen werden, dass Taylor nicht zuletzt durch
seine zahlreichen Einmischungen bei aktuellen politischen Themen, insbesondere in
Kanada, auch als politischer Intellektueller von Interesse ist. Dies gilt sowohl theo-
retisch (etwa zum Thema Multikulturalismus)'* als auch praktisch (als stellvertre-
tender Vorsitzender der sozialdemokratischen New Democratic Party in den 1960er
Jahren in Kanada, oder zuletzt als Co-Vorsitzender einer Kommission {iber den
Umgang mit kultureller Differenz in Québec, die 2008 abgeschlossen wurde)."”

Uberraschenderweise liegt bislang jedoch weder im deutschsprachigen Raum
noch international ein spezifisch politiktheoretischer Band zum Werk von Taylor
vor.'® Die vorliegende Zusammenstellung versteht sich daher als ein Beitrag zur
SchlieBung dieser erstaunlichen Liicke und zur stirkeren Wahrnehmung Taylors als

13 Taylor2001.

14 Taylor 1993a, zuletzt Taylor 2012a, fir entsprechende foderalismusbezogene Fragen auch Taylor
1993b; fiir demokratietheoretische Aspekte in Taylors Multikulturalismus siehe Schubert 2012.

15  Zu Taylors praktisch-politischen Ambitionen siehe Smith 2002, S. 172-198; ein frithes Beispiel aus
dem kanadischen Kontext findet sich in Taylor 1970; aus der Kommissionstitigkeit entstand die
Arbeit Maclure/Taylor 2011.

16  Natiirlich gibt es Editionen, die den politischen Bereich mitberiicksichtigen; als eine der wenigen
Ausnahmen einer noch vergleichsweise umfangreichen Bearbeitung darf hier gelten: Tully 1994,
Teil V, S. 159-209. Typischer ist jedoch eine untergeordnete Rolle bzw. die Beschrankung auf ei-
nen Einzelbeitrag, wie etwa in Abbey 2004.

11



politischer Denker fout court. Diese Vorgehensweise erscheint, auf den ,Gegen-
stand® bezogen, mithin in mehrfacher Hinsicht sowohl angemessener wie auch viel-
versprechender, als nur ein einzelnes politiktheoretisches Beispiel herauszugreifen
und gesondert zu diskutieren. Eine immense Aufgabe, die kaum je erschopfend
erfiillt werden kann — zumal Taylor sich beileibe nicht auf seinen Meriten ausruhen
will: Er wird nicht miide, sich noch immer in aktuelle Debatten einzubringen, und ist
nach wie vor als politischer Denker produktiv.'” Nichtsdestotrotz wird hier folge-
richtig Taylors Bedeutung fiir die politische Theorie moglichst breit und vielfaltig
aufgezeigt. Dabei werden vorzugsweise die weniger ausgetretenen Pfade beschritten
und neue Konstellationen und Themen erschlossen.

Trotz dieses Bekenntnisses zur umfangreichen Begutachtung ist es moglich wie
sinnvoll, Taylors vielféltiges Schaffen auf eine Formel zu bringen. Nach eigenem,
aber inzwischen schon etwas in die Jahre gekommenen Bekunden lieen sich seine
Arbeiten auf diversen Gebieten letztlich als Beschiftigung mit nur einem einzigen
Thema verstehen: der philosophischen Anthropologie.'® Als Frage formuliert geht es
darum, was es eigentlich heif3t, ein menschliches Wesen (in der Moderne) zu sein.
Im Lichte von fiir den politischen Bereich einschldgigeren Arbeiten scheint jedoch
eine verdnderte, aber ebenso elementare Frage durch, ohne explizit ausgesprochen
worden zu sein. Sie ldsst sich in Taylors Sinne trefflich folgendermaflen formulie-
ren: Wie wollen wir leben?"® Unter dieser Kernfrage konnen wiederum eine Reihe
groBBer Fragen des politischen Denkens gefasst werden, exemplarisch etwa die fol-
genden: Wie wollen wir unser demokratisches Miteinander ausiiben? Wie wollen
wir unsere Gesellschaft einrichten? Wie wollen wir gemeinsam ein gutes Leben
fithren? Wie wollen wir auf gesellschaftliche Misssténde reagieren? All dies betrifft
die kollektive Suche nach dem guten Leben, die seit den antiken Griindungsge-
schichten das politische Denken umtreibt, und mit deren Hilfe Taylor nicht weniger
will als die Moderne zu retten.’ Ebenjene Suche kann entsprechend keine (fiir Tay-

17 Neben einer Vielzahl vor allem religionsbezogener Verdffentlichungen siehe zuletzt die politikthe-
oretisch einschlidgigeren, kleineren Arbeiten Taylor 2012a, 2012b, Stepan/Taylor 2014.

18  Taylor 1985, S. 1; ein erneuertes Bekenntnis findet sich in Bohmann/Montero 2014, S. 14.

19  Eine anregende Auseinandersetzung mit der Kernfrage bietet auch Hirsch 2013. Er schreibt: ,,Nur
dann, wenn die Frage ,Wie wollen wir leben?‘ in den Vordergrund der kulturellen und politischen
Bemiihungen tritt, haben alternative Gesellschaftsmodelle Aussicht auf Erfolg. Die klassische Fra-
ge nach dem guten Leben, wie sie von Aristoteles als zentral fiir das Gemeinwesen definiert wurde,
miisste also fiir unsere Verhiltnisse neu formuliert werden.” (ebd., S. 13). Seine Antwort zielt auf
Postwachstum; dass Taylor schon friih ganz Ahnliches im Sinn hatte, zeigt Taylor 1988b.

20  Taylor hegt geradezu therapeutische Ambitionen, historisch scheinbar Verlorengegangenes wieder-
zugewinnen (Taylor 1994, S.898f.; siche dazu den ausgezeichneten Aufsatz von Goldstein 2012).
Fiir die Moderne sucht er dabei gleichwohl nicht nach den antiken, sondern den spezifisch moder-
nen Wertfundamenten, die er in Aufkldrung und Romantik erkennt (dazu auch Bohmann 2012).

12



lor stets: nur vermeintlich) neutrale Analyse sein, aber auch keine paternalistische
Vorschrift. Fiir Taylor, wie auch flir weite Teile der Sozialphilosophie und politi-
schen Theorie, bedeutet diese Suche charakteristischerweise, aufzuzeigen, was an
unserer gegenwirtigen Situation Anlass zur Sorge gibt und Unbehagen auslost.”' Es
gilt somit, Schieflagen, Problematiken und Ubel zu identifizieren, oder kurz: Wie
wir bestimmt nicht leben wollen — etwa in Zustdnden des sozialen Atomismus, der
Herrschaft verselbststindigter Sachzwanglogiken, der Entfremdung oder der Post-
demokratie; ebenso gilt es, herauszufinden, was deren Uberwindung blockiert.
Demgegeniiber steht die unablissige Artikulation, was uns als politisches Gemein-
wesen iiberhaupt wichtig ist. Mithin leitet Taylor die Uberzeugung, dass das beharr-
liche Stellen der Frage, wie wir eigentlich leben wollen — und die tentativen Beant-
wortungsversuche — geradezu iiberlebenswichtig sind filir eine vitale Demokratie, die
ihren Namen auch verdient. Naturgemal oszillieren besagte Beantwortungsversuche
zwischen Utopie und ZweckmaBigkeit, wie das Titelbild des vorliegenden Bandes
im Medium des Architektonischen widerspiegelt. Diese eine Frage und ihre histori-
schen wie gegenwirtigen Verwirklichungs- und Verhinderungsbedingungen sind es,
die Taylors politisches Denken im Kern zusammenhalten.

Alle hier versammelten Texte leisten dazu einen Beitrag. Die Erkundung, wie
dieses politische Denken Taylors genauer aussieht, erfolgt im vorliegenden Band
anhand dreier Schwerpunkte: einer ideengeschichtlichen Verortung Taylors, die
dabei hilft ihn im Feld zu situieren; einer Rekonstruktion und Diskussion fruchtbarer
systematischer Begriffe und Positionen im Bereich der politischen Theorie; sowie
eines Aufzeigens des Demokratieverstindnisses und konkreter Anwendungsbeziige
im Bereich spezifischer Institutionalisierungen. Zum Ablauf im Einzelnen:

(I) Der Abschnitt zu den ideengeschichtlichen Konstellationen beschiftigt sich in
chronologischer Reihenfolge mit ausgewahlten politischen Denkern, die fiir Taylor
besondere Bedeutung haben, sei es als Ideengeber oder Biindnispartner (auch wenn
sie sich fiir ihn bisweilen als unsichere Kantonisten erweisen). Diese Selektion muss
notgedrungen auf andere Figuren verzichten, ohne damit zugleich eine definitive
Aussage iiber das MaBl an Bedeutung fiir Taylor zu treffen. Weitere wichtige Ge-
wihrsménner — zu denken ist hier vordringlich an Tocqueville oder auch an Heideg-
ger — werden en passant in den weiteren Beitrigen herangezogen. Beleuchtet werden
Zusammenhinge, die, obgleich oft nur allzu naheliegend, bisher noch weitestgehend
unerforscht geblieben sind. Dies gilt in aller Deutlichkeit bereits flir den Protagonis-
ten des ersten Beitrages von Martin Oppelt, namentlich Rousseau, der ein signifi-
kanter (gleichwohl oftmals nebenher laufender) Stichwortgeber flir Taylor ist. Eben-

21  Ein solches Unbehagen wird titelgebend artikuliert und analysiert in Taylor 1995.

13



dies wird in diesem Text erstmalig gezielt analysiert. Obgleich Taylor bei einer
Vielzahl von Themen zustimmend auf Rousseau zuriickgreift — etwa bei der fiir ihn
so bedeutsamen Authentizitdt oder der republikanischen Selbstregierung —, ldsst
diese Studie klar erkennen, wie sich Taylor zunehmend vom vermeintlichen Ahn-
herr der Totalitarismen des 20. Jahrhunderts lossagen will.

Mit Hegel folgt vielleicht die pragendste Figur im Lichte von Taylors Gesamt-
werk, die zudem als zentral fiir sein ausdriicklich formuliertes Staatsverstidndnis
erachtet werden darf. Andreas Braune wagt sich an diese grofle Herausforderung,
arbeitet gezielt den politiktheoretisch relevanten Zusammenhang auf, und unter-
streicht den mafigeblichen Einfluss Hegels. Es werden dabei unter anderem Fragen
des Atomismus, des Freiheitsbegriffes, der Identifikationsfahigkeit oder der Gliede-
rung des politischen Staates eingehender beleuchtet.

Tilman Reitz begibt sich auf die Suche nach den oft vergessenen Spuren einer zu
Beginn von Taylors Schaffen wegweisenden Figur — Karl Marx — deren Bedeutung
fiir ihn im Laufe der Jahre verblasste, und in seinem Denken mittlerweile eher spo-
radisch und verdiinnt auftritt. Reitz zeichnet in dieser originellen Untersuchung mit
feinen Strichen nach, auf welche Weise sich Taylor bei Marx bediente, sowie wann
und wie er sich wiederum distanzierte und seinem Ansatz letztlich eine andere Stof3-
richtung gab, die hier als eine katholische Ethik markiert wird.

Maike Weifipflug begutachtet wiederum mit Hannah Arendt eine naheliegende
Biindnispartnerin Taylors, mit der er nicht nur wesentliche Uberzeugungen, sondern
auch, so die These, vor allem eine bestimmte Haltung teilt. So sehr es auf der Hand
liegt, dass beide Ansitze viel gemein haben — vom Republikanismusversténdnis bis
zur historisch ausgerichteten Kritik —, eine gezielte Betrachtung dieser Konstellation
stand bis dato auch hier noch aus. Es zeigt sich, dass die entscheidende Bruchlinie
zwischen beiden Ansitzen entlang der Begriffe von Einheit und Differenz verlauft.

(IT) Der zweite Abschnitt greift politiktheoretisch relevante Positionen Taylors
auf und behandelt sie eingehender. Die Auswahlmoglichkeiten sind hier besonders
umfangreich. Es wird der Weg beschritten, auf der einen Hand elementare Positio-
nen heranzuziehen, und auf der anderen Hand noch weitgehend unkartographiertes
Territorium zu erschlieBen. Der Ubergang von der Ideengeschichte erfolgt dabei
durch den Beitrag von John Dunn, seines Zeichens einer der drei Griindungsfiguren
der einflussreichen Cambridge School der politischen Ideengeschichte. Der hier
erstmals in deutscher Ubersetzung vorliegende Text darf fiir sich den Status eines
Klassikers beanspruchen, ist es doch wohl der erste Versuch iiberhaupt, sich an die
politische Theorie Taylors in ihrer Gesamtheit zu wagen. Dunn néhert sich dabei auf
seine charakteristisch elegante Weise den fundamentalen Themen der Werte, der
Interpretation und der Gemeinschatft.

Paul Sorensen und Hartmut Rosa bergen einen Schliisselbegriff im Taylorschen
Werk, der vielleicht nicht immer offen zutage liegt, gleichwohl aber ein durchgéngi-
ges Motiv und Antriebsmoment darstellt: den Begriff der Entfremdung. Selbiger

14



leistet einen Beitrag, besser zu verstehen, wie wir ganz sicher nicht leben wollen,
woran unser politisches Miteinander krankt, und was womdglich geeignete Gegen-
mittel sein konnten — zentrale Stichworte hierfiir konnten Resonanz, Repolitisierung
und demokratische Erméchtigung sein. Zu diesem Zwecke wird Taylors Entfrem-
dungsbegriff vom frithen bis hin zum spiten Werk herausgearbeitet und in einen
sozialphilosophischen wie auch ideengeschichtlichen Kontext gestellt, sowie
schlieBlich in eine politische Theorie mit kritischem Anspruch tiberfiihrt.

Nikolai Miinch und Hans-Jorg Sigwart greifen wiederum ein Paradigma auf, das
offenkundig essentiell fiir Taylors Herangehensweise ist: die Hermeneutik. Die
Untersuchung nimmt ihren Ausgang bei Heidegger, und demonstriert dessen nach-
haltigen Einfluss auf Taylors Zugang. Sodann werden diese Erkenntnisse auf die
Ebene der ,Gesellschaft als Ganze® bezogen und nach den damit zusammenhéngen-
den Herausforderungen und Problemen der kollektiven Identitit und politischen
Integration gefragt. Der Beitrag miindet folgerichtig in einem Vorschlag, wie man
von individuellen starken Wertungen zu spezifisch politischen Wertungen gelangt.

Nicholas Smith, ein international einschldgiger Experte fiir die Politik- und Sozi-
alphilosophie Taylors, widmet sich dem flir das Funktionieren moderner Demokra-
tien so wichtigen Begriff der Solidaritét, und zeigt auf, inwiefern aus Taylors Per-
spektive nicht darauf verzichtet werden darf. Er rekonstruiert, welche Bedeutung
ihm Taylor beimisst und wie er den Begriff konzeptionalisiert, zeigt aber gleichwohl
ebenfalls auf, welchen gangbaren Weg Taylor nicht beschreitet — der iiber die alltig-
liche gemeinsame Praxis der Arbeit verlaufen wiirde — und was er damit verschenkt.

Bernd Ladwig demonstriert, wie Taylor, eigentlich kein klassischer Theoretiker
der Rechte im Allgemeinen oder der Menschenrechte im Besonderen, sich zu eben-
jenen verhélt. Eine entscheidende GroBe ist dabei die konstitutive Spannung zwi-
schen der kollektiven Ebene der Rechtskultur, und ihrem Inhalt, den subjektiven
Rechten. Taylors elaborierter Kommunitarismus mochte entsprechend als inneres
Korrektiv der liberalen Parteinahme fiir subjektive Rechte fungieren, das diese ernst
nimmt, ohne in einen Atomismus zu verfallen. Der wichtigste Beitrag Taylors zur
Theorie der Menschenrechte bestehe somit darin, zu zeigen, warum auch Kritiker
des Atomismus Anhénger der Menschenrechte sein konnen.

(IIT) Im dritten Teil wird der Schritt von den politikphilosophischen Grundsatz-
themen zu den politiktheoretischen Anwendungsfragen gemacht. Begonnen wird
dieser Abschnitt mit zwei komplementiren Betrachtungsweisen der modernen Ba-
sisinstitution der Demokratie, um dann zu den konkreteren Institutionalisierungsfra-
gen des Foderalismus und der Minderheitenintegration zu gelangen. Im Beitrag von
Michael Haus wird dargelegt, wie sich Taylor eine gelingende politische Praxis der
Demokratie vorstellt, und wie er ihren gegenwértigen Zustand beurteilt. Dies legt
eine genauere Betrachtung der zugehdrigen Elemente der Zivilgesellschaft und der
Biirgerbeteiligung nahe, deren Betonung Taylors weites Verstidndnis des Staates
bezeugt. Wie herausgestellt wird, besteht Taylors Diagnose in einer fiir ihn charakte-

15



ristischen Gleichzeitigkeit zweier gegensétzlicher Figuren, die hier als Selbstbe-
hauptung (,Bewdhrung‘) und Selbstschwichung (,Abwartsspirale‘) der modernen
Demokratie modelliert werden. Abschlielend stehen Taylors Erneuerungsvorschla-
ge (wie etwa zur Dezentralisierung) auf dem Priifstand.

Dirk Jorke und Tobias Miiller drehen die Spirale noch etwas weiter und begeben
sich auf das gegenwirtig viel diskutierte Terrain der Postdemokratie. Sie zeigen auf,
welche Elemente bereits bei Taylors Kritik gegenwirtiger politischer Verhéltnisse
versammelt sind, die es rechtfertigen, ihn noch vor der neueren Begriffsschopfung
der Postdemokratie als deren frithen Theoretiker zu betrachten. Sie demonstrieren,
wie sich Taylor in diesem Feld verorten ldsst, welchen Beitrag er anbietet, aber
auch, was er selbst nach eigenen Maf3stdben nicht zu leisten vermag,

Jorg Broschek und Bettina Petersohn beleuchten Taylors Relevanz fiir die spezi-
fischen Institutionalisierungsfragen multikultureller Staaten anhand des theoretisch
aufschlussreichen wie politisch brisanten Falles des kanadischen Foderalismus. Eine
historisch geséttigte Rekonstruktion der komplexen Konfliktdynamik zwischen
Quebec und dem ,restlichen® Kanada bildet die Grundlage, um den Foderalismus als
eine institutionelle Erscheinungsform der Bearbeitung der von Taylor hervorgeho-
benen deep diversity zu konzipieren. Voraussetzung hierfiir sei die Offenheit der
Identitdt Quebecs, was stets ein zentrales Charakteristikum in Taylors Zugriff auf
den kanadischen Verfassungskonflikt darstellte.

Der Band wird beschlossen mit dem Beitrag von Ruth Abbey, die international
vielleicht versierteste Kennerin des Werkes von Taylor, die unter anderem 10 Jahre
lang fur die Charles Taylor Bibliography (die umfassendste ihrer Art, seit 2013
betreut von Bradley Thames) verantwortlich zeichnete. Sie demonstriert in ihrem
Beitrag, wie es sich konkret verhilt, wenn der Sprung von der Theorie zu den ganz
handfesten und alltdglichen politischen Fragen gemacht wird. Sie analysiert die
Rolle Taylors als Politikberater, genauer gesagt als Co-Vorsitzender einer Regie-
rungskommission in Quebec, die sich mit der hoch umstrittenen Frage des Umgangs
mit kultureller Differenz und der Integration von Minderheiten beschéftigte.

Insgesamt soll dieser Band dazu beitragen, ein vielfiltiges Bild des politischen
Theoretikers Taylor zu zeichnen, und neue, wie auch bisweilen vergessene Wege
seines Denkens in den Blick nehmen. Das Ensemble der vorliegenden Texte bezeugt
die Reichhaltigkeit, das Anregungspotential und die Uberzeugungskraft seines poli-
tischen Denkens; gerade weil es ernst zu nehmen ist, muss eine Begutachtung stets
auch darin bestehen, auf Versdumnisse, Defizite und Fehleinschitzungen hinzuwei-
sen, sowie auch darin, {iberhaupt die Fallstricke der Frage, wie wir leben wollen, zu
adressieren. Ebendiese Aufgabe 16sen die nun folgenden Beitrdge auf hervorragende
Weise. Dies gesagt, bleibt am Ende ein klarer Schluss: dass es nur allzu selbstver-
stindlich ist, in Charles Taylor einen politischen Denker zu sehen.

Ulf Bohmann

16



Literatur

Abbey, Ruth (Hrsg.), 2004: Charles Taylor, Cambridge.
Bhargava, Rajeev, 2010: What is Political Theory and why do we need it? Oxford/New Delhi.

Bohmann, Ulf,2012: Der ambivalente Aufklarungs- und Rationalitdtsbegriff von Taylor und Foucault. In:
Ders./Bunk, Benjamin/Koehn, Elisabeth Johanna/Wegner, Sascha/Wojcik, Paula (Hrsg.): Das Ver-
sprechen der Rationalitit. Visionen und Revisionen der Aufklarung, Miinchen, S. 263-293.

Bohmann, Ulf,2013: Charles Taylors Mentalitdtsgeschichte als kritische Genealogie. In: Andreas Bu-
sen/Alexander Weill (Hrsg.): Ansidtze und Methoden zur Erforschung des politischen Denkens, Ba-
den-Baden, S. 185-214.

Bohmann, Ulf/Montero, Dario, 2014: History, Critique, Social Change and Democracy. An Interview
with Charles Taylor. In: Constellations 21, H.1, S. 3—15.

Charles Taylor Bibliography, University of Notre Dame, abrufbar unter: https://www3.nd.edu/~rabbey1/
(letzter Zugriff 18. Juli 2014).

Forst, Rainer, 1994, Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Philosophie zwischen Liberalismus und
Kommunitarismus, Frankfurt a.M.

Garbowski, Christopher/Hudzik, Jan/Klos, Jan (Hrsg.), 2009: Charles Taylor’s Vision of Modernity,
Newcastle.

Goldstein, Jiirgen, 2012: Moralische Topographie. Charles Taylors neoromantische Wiedergewinnung
einer Ordnung des Guten. In: Ders., Perspektiven des politischen Denkens. Sechs Portraits, Weilers-
wist, S. 175-212.

Hirsch, Michael, 2013: Wie wir leben wollen. In: Die Gazette 38, S. 10-17.

Honneth, Axel, 1988, Nachwort. In: Taylor, Charles: Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen
Individualismus, Frankfurt a.M., S. 295-314.

Honneth, Axel (Hrsg.), 1993: Kommunitarismus, Frankfurt a.M./New Y ork.

Joas, Hans, 1997: Die Identitét und das Gute (Charles Taylor). In: Ders., Die Entstehung der Werte,
Frankfurt a.M., S. 195-226.

Kiihnlein, Michael/Lutz-Bachmann, Matthias (Hrsg.), 2011: Unerfiillte Moderne? Neue Perspektiven auf
das Werk von Charles Taylor, Frankfurt a.M.

Maclure, Jocelyn/Taylor, Charles,2011: Laizitét und Gewissensfreiheit, Berlin.

Rosa, Hartmut, 1998, Identitdt und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles Taylor, Frank-
furt a.M./New Y ork.

Rosa, Hartmut/Bohmann, Ulf, 2015: Die politische Theorie des Kommunitarismus: Charles Taylor. In:
Brodocz, André/Schaal, Gary S. (Hrsg): Politische Theorien der Gegenwart II, 4., erw. u. aktual. Auf-
lage, Opladen/Farmington Hills (i.E.).

Schubert, Sophia, 2012: Zwischen Universalismus und Relativismus. Die multikulturalistische Demokra-
tietheorie (Charles Taylor, Will Kymlicka). In: Lembcke, Oliver W./Ritzi, Claudia/Schaal, Gary S.
(Hrsg): Zeitgendssische Demokratietheorie, Band I: Normative Demokratietheorien, Wiesbaden, S.
387-416.

Smith, Nicholas H., 2002: Charles Taylor. Meaning, Morals and Modernity, Cambridge.
Stepan, Alfred/Taylor, Charles (Hrsg.), 2014: Boundaries of Toleration, New Y ork.

Taylor, Charles, 1957: Can Political Philosophy be Neutral? In: Universities and Left Review 1
(Friihjahr), S. 68—70.

Taylor, Charles, 1970: The Pattern of Politics, Toronto.

Taylor, Charles, 1975: Neutralitdt in der politischen Wissenschaft. In: Ders., Erklarung und Interpretation
in den Wissenschaften vom Menschen, Frankfurt a.M., S. 14-64.

17



Taylor, Charles, 1984: Philosophy and its History. In: Rorty, Richard/Skinner, Quentin/Schneewind,
Jerome (Hrsg.): Philosophy in History. Essays on the Historiography of Philosophy, Cambridge, S.
17-30.

Taylor, Charles, 1985: Philosophical Papers, 2 Bd., Cambridge.
Taylor, Charles, 1988a: Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M.

Taylor, Charles, 1988b: Legitimationskrise? In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen
Individualismus, Frankfurt a.M., S. 235-294.

Taylor, Charles, 1993a: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, hrsg. von Amy Gutmann,
Frankfurt a.M.

Taylor, Charles, 1993b: Reconciling the Solitudes: Essays on Canadian Federalism and Nationalism,
hrsg. von Guy Laforest, Québec.

Taylor, Charles, 1994: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitdt, Frankfurt a.M.
Taylor, Charles, 1995: Das Unbehagen an der Moderne, Frankfurt a.M.

Taylor, Charles, 2001: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsétze zur politischen Philoso-
phie, Frankfurt a.M.

Taylor, Charles, 2009: Ein sikulares Zeitalter, Berlin.
Taylor, Charles, 2011: Dilemmas and Connections. Selected Essays, Cambridge, Mass./London.

Taylor, Charles, 2012a: Interculturalism or Multiculturalism? In: Philosophy & Social Criticism 38, H.4-
5,S.413-423.

Taylor, Charles, 2012b: Democracia Republicana/Republican Democracy, hrsg. von Renato Cristi/J.
Ricardo Tranjan, Santiago de Chile.

Tully, James (Hrsg.), 1994: Philosophy in an Age of Pluralism. The Philosophy of Charles Taylor in
Question, Cambridge.

Warner, Michael/VanAntwerpen, Jonathan/Calhoun, Craig (Hrsg.), 2010: Varieties of Secularism in a
Secular Age, Cambridge, Mass./London.

18



L.
Ideengeschichtliche Konstellationen






Martin Oppelt

Zwischen Authentizitit und totalitirem Terror.
Charles Taylor liest Rousseau.

1. Einleitung

Es gilt als ausgemacht, dass Jean-Jacques Rousseau mafigeblichen Einfluss auf das
Denken Charles Taylors hatte.' Und in der Tat scheint allein schon die hohe Anzahl
der breit iiber das Werk verteilten Bezugnahmen Taylors auf Rousseau dafiir zu
sprechen, dass dieser fiir Taylors Politisches Denken von einiger Bedeutung ist.
Vorliegender Aufsatz mochte dieser Bedeutung auf die Spur kommen und fragen,
aus welcher Perspektive, sprich welchen Rousseau Taylor liest. Denn auch iiber 300
Jahre nach Rousseaus Geburt und iiber 250 Jahre nach Erscheinen des Emile und des
Contrat Social gilt, dass sich nicht ein richtiges oder wahres Verstindnis seines
Werks durchgesetzt hat. Kaum ein anderer Autor des ,,westlichen* ideengeschichtli-
chen Kanons wurde und wird bis heute so ambivalent diskutiert, wenige teilen ihre
Interpreten in Lager mit derart unversdhnlichen Positionen auf. Worum es in vorlie-
gendem Aufsatz also nicht geht, ist Taylor eine ,,falsche” Lektiire Rousseaus nach-
zuweisen, da es so etwas wie richtige oder falsche Lesarten nicht gibt. Die Frage der
Wahrheit ist keine, die die Politische Ideengeschichte interessiert. Vielmehr befasst
sie sich mit unterschiedlich stark ausgeprdgten Rezeptionen zwischen den Extrem-
polen der Ignoranz, der Ablehnung und der Affirmation. Diese aufzudecken und
nachzuzeichnen, ist ihre Aufgabe und ihr Anspruch, natiirlich nicht in rein histori-
scher oder archivarischer Absicht, sondern immer auch mit Blick auf Losungsvor-
schlédge fiir aktuelle politische und gesellschaftliche Herausforderungen. Politische
Ideengeschichte ist immer beides, Archiv und Arsenal.’

So soll also in vorliegendem Aufsatz untersucht werden, wie sich Taylors
Rousseau-Rezeption im oben skizzierten Spannungsfeld positionieren ldsst, welche
Elemente er also aus Rousseaus Werk in welchem Zusammenhang und zu welchen
Zwecken rezipiert. Zusétzlich soll aber auch gefragt werden, warum Taylor
Rousseau an manchen Stellen nicht oder nur selektiv liest, wo eine Bezugnahme
oder alternative Lesart zumindest naheliegend wire, um so seinen spezifischen Blick
auf die Schriften Rousseaus deutlicher herauszustellen. Wenn die Politische Ideen-

1 Abbey 2005, S. 5. Siehe auch Reisert 2000.
2 Marks 2005.
3 Llanque 2008, S. 11f.

21



geschichte ndmlich untersucht, unter welchen Umstdnden und mit welcher Absicht
ein Autor an eine Tradition ankniipft (oder eben auch nicht) und folglich ,,die Frage
nach den Referenzautoren [...] die Frage ein[schlieBt], welche nicht-rezipierten
Autoren zur Verfligung gestanden hitten“,* dann muss dies auch die Frage mit be-
riicksichtigen, welche Rezeptionsalternativen innerhalb des Werkes eines Referenz-
autoren liegen gelassen wurden. Die Auswahl bestimmter Textstellen hat ebenso
eine Bedeutung fiir die Architektur und Statik einer Politischen Theorie, wie das
Ausblenden ihrer Alternativen. Dem berechtigten Einwand, es kénne sich dabei in
letzter Konsequenz um eine spekulative Vorgehensweise handeln, sei entgegenge-
halten, dass Politische Ideengeschichte mitunter auf solch eine ,,notwendigerweise
spekulative Methodik* zuriickgreifen muss. Wenn es wie gesagt nicht um die Frage
der richtigen oder falschen Rousseau-Lektiire Taylors geht, dann umso mehr um
jene nach dessen selektiver Rezeption, will man der konkreten Bedeutung Rousse-
aus fiir Taylors Politisches Denken auf die Spur kommen.

Die dem Aufsatz zugrunde liegende These ist, dass Taylor Rousseaus Denken ge-
geniiber prinzipiell sehr wohlwollend und zustimmend eingestellt ist, er sich aber
aufgrund des schlechten Leumunds Rousseaus an einem bestimmten Punkt glaubt
von ihm lossagen zu miissen. Dies ist genau dann der Fall, wenn er um die vermeint-
lichen realhistorischen Folgen der Rezeption Rousseaus nicht mehr herumzukom-
men glaubt und ihm diese zum argumentativen Ballast werden. So offenbart die
Analyse der Bezugnahmen auf Rousseau eine gewisse Zerrissenheit Taylors, der
trotz aller Sympathie gegeniiber dessen Werk schlieBlich der von Jacob L. Talmon
geprégten Interpretation Rousseaus als Ahnherr der Totalitarismen des 20. Jahrhun-
derts folgt.® Dabei trennt er klar zwischen den Schriften und Intentionen Rousseaus
und deren Rezeption und Folgen, fiir die er ihn nicht verantwortlich macht. So ist er
iiberzeugt, dass ,,Jean-Jacques [...] das Grauen gepackt [hitte], wenn er erlebt hétte,
was man aus seiner Idee gemacht hat“.” Taylor interessiert sich jedoch zumeist we-
niger fiir die Intention eines Autors, als fiir dessen Rezeption und fiir die Wirkung
seiner Werke auf die Nachwelt. Was er iiber Kant schreibt, gilt in dieser Hinsicht
wohl programmatisch auch fiir seine Lektiire Rousseaus: ,,[...] his own hopes and
fears are of secondary importance*®. Wenn Taylor dann aber ab einem bestimmten
Punkt einer so starken These wie der Talmons anhéngt und Rousseau als Vordenker
der totalitdren Gewaltherrschaften des 20. Jahrhunderts versteht, diirfte man erwar-

Llanque 2008, S. 9.
Fischer 2011, S. 40.
Talmon 1961.
Taylor 2002, S. 18.
Taylor 1985, S. 336.

00 N L

22



ten, dass er in der Folge komplett auf jede affirmative Bezugnahme verzichtet. Dies
ist jedoch nur vordergriindig der Fall, Taylor bleibt Rousseaus Denken trotz der
Lossagung niher, als es diese zunéchst vermuten lasst und er selber bereit ist, zuzu-
geben.

Welche Bedeutung hat Rousseau nun aber dann genau fiir Taylors Politisches
Denken? Um dies zu illustrieren, sei hier ein von Taylor an anderer Stelle und in
anderem Zusammenhang benutztes Bild bemiiht. Rousseaus politische Reflektionen
und daraus abgeleitete Vorschldge sind fiir Taylor so etwas wie der Whisky, der bei
iibermiBigem Genuss zwar betrunken, in der richtigen Verdiinnung jedoch lediglich
,,beschwipst™ macht und dann als Bereicherung des Lebens in einer Gemeinschaft
angesehen werden kann.” Auf dieses Genussmittel, um im Bild zu bleiben, will er
fiir seine Konzeption eines modernen Gemeinwesens trotz des Wissens um dessen
Gefahr letztlich nicht verzichten.'® Er weigert sich, die Position des liberalen wasser-
trinkenden Asketen einzunehmen und gesellschaftspolitische Herausforderungen
rein iiber die niichternen Verfahren des prozeduralen Rechtsstaates zu regeln. Auf
der anderen Seite fiirchtet er aber mit Hegel die Konsequenzen eines sich im patrio-
tischen Vollrausch ,,austobenden Rousseaus®'', wie er wihrend der Jakobinischen
Terrorherrschaft am Werk gewesen sei. Taylors favorisierte Form des Kommunita-
rismus als vermittelnde Position zwischen den liberalen Prinzipien individueller
Freiheit und Autonomie und den republikanischen Prinzipien der Gemeinwohlorien-
tierung, der Solidaritit und des Patriotismus kann und will also ihre Rousseauschen
Elemente in letzter Konsequenz nicht aufgeben. Diese klassisch republikanischen
Grundzutaten will Taylor modernen Gesellschaften jedoch nicht unverdiinnt, son-
dern auf einen , liberalen Patriotismus* heruntergekiihlt reichen.'? Seine Empfehlung
fiir eine in diesem Sinne gelungene Mischung, so kénnte man es formulieren, ist ein
wohldosierter ,,Rousseau on the Rocks®. Um sich an dessen perfekte Mischung
heranzutasten, so scheint es in leichter Abdnderung einer Aufsatzsammlung Tay-
lors,"? folgt seine Lektiire der Frage: ,,Wie viel Rousseau vertrigt die Demokratie?*
Wenn Taylor also modernen liberal-demokratischen Gesellschaften, welche sich am
Ideal der ,,negativen Freiheit“'* und der dieses flankierenden individuellen Abwehr-

9 Taylor 2002, S. 140. Taylor benutzt das Bild des Whiskys im Zusammenhang mit der von ihm als
,eindimensional® kritisierten These, es gebe so etwas wie ,,den” Nationalismus, der sich von Ge-
sellschaft zu Gesellschaft nur durch einen unterschiedlichen Grad an Extremitdt unterscheide:
,»Whisky pur macht betrunken, verdiinnt nur beschwipst®.

10 Vgl. Taylor 1993.

11 Taylor 1997, S. 594.

12 Taylor 2002, S. 164.

13 Taylor 2002.

14 Berlin 1995, S. 197-256. Taylor 1992. S. 118-144.

23



rechte orientieren, die aus seiner Sicht fiir die Stabilitdt eines jeden Gemeinwesens
unerldssliche Dosis an Leidenschaften, Emotionen, Patriotismus und Solidaritéit
einfloBen mochte, geistert dabei gewissermaflen immer Rousseau durch die Kulis-
sen.

2. Taylors Rousseau-Lektiiren

2.1 Hegel und der ,,sich austobende Rousseau*

Im Buch iiber seinen ,wichtigsten ideengeschichtlichen Stichwortgeber'> Hegel
wiirdigt Taylor Rousseaus historische Leistung, den in der abendléndischen Philoso-
phie- und Ideengeschichte immer schon viel diskutierten Gegensatz von Tugend und
Lastern in das moderne Spannungsverhiltnis von Selbstvertrauen und Abhéngigkeit
transformiert, und damit Herders Anthropologie des ,,sich selbst entfaltenden Sub-
jekts* vorbereitet zu haben.'® Rousseau sei die maBgebliche Inspiration fiir Herders
~Ausdruckstheorie” gewesen, welche die fir die Moderne zentrale Kategorie der
Freiheit des Menschen um die Komponente des ,,authentischen Selbstausdrucks*
erweitert habe. Rousseau habe somit wesentlich zu der Herausbildung eines allge-
meinen Bewusstseins dafiir beigetragen, dass die Gefahrdungen der Freiheit in mo-
dernen Gesellschaften nicht mehr nur von externen Autoritdten wie dem Staat oder
der Kirche ausgehen, sondern auch dem Inneren des Menschen selbst entspringen
konnen. Dank Rousseau und Herder sei Freiheit damit auch zu dem Synonym fiir
Selbstverwirklichung geworden, als das wir sie heute verstehen.'” GleichermaBen
habe Rousseau auf Kant eingewirkt, der moralische Freiheit als die Fahigkeit des
Menschen definierte, sowohl von auflen diktierten (Natur-)Gesetzen, als auch den
eigenen Trieben und Neigungen zu widerstehen. Diese Uberzeugung habe Rousseau
vorbereitet und Kant dann zur ,radikal freien moralischen Subjektivitit™ ausformu-
liert.'® Bereits Hegel habe erkannt, dass Rousseau die ,,in der Ethik Kants kulminie-
rende Behauptung moralischer Autonomie® begriindete.'” Fiir Hegel wie Rousseau
sei der Mensch prinzipiell dazu geneigt, das Gute zu tun und in beider Verstdndnis
gehorten Liebe, Freundschaft und Mitgefiihl zu den grundlegenden menschlichen

15 Rosa 2009, S. 68. Siehe dazu auch den Beitrag von Andreas Braune in diesem Band.
16 Taylor 1997, S. 30f.

17 Taylor 1997, S. 42f.

18  Taylor 1997, S. 49.

19 Taylor 1997, S. 481.

24



Neigungen.” Beide hitten zudem Freiheit als die Abwesenheit personlicher und
willkiirlicher Abhingigkeitsverhiltnisse verstanden.”’ An diesem Punkt hérten die
Gemeinsamkeiten aber auch schon auf.

So war fiir Hegel mit Rousseau im wahren Wortsinn kein Staat zu machen, habe
Rousseaus ,,Traum absoluter Freiheit™ fiir jenen doch eine praktische Unmdglichkeit
dargestellt. Rousseaus Forderung nach der gleichen Beteiligung aller Staatsbiirger an
der Legislative konnte aus Hegels Perspektive keine Basis fiir einen funktionieren-
den Staat sein, da einem solchen ein Stdndesystem funktional differenzierter Klassen
zugrunde liegen miisste. Ein Staat verlange laut Hegel demnach geradezu nach Insti-
tutionen in unterschiedlicher Ndhe zur Macht, was entgegen Rousseaus Forderungen
die politische Ungleichheit der Biirger geradezu zwangslaufig zur Folge haben miis-
se.”” Die Stinde seien Hegel Basis und Bedingung eines differenzierten und diffe-
renzierenden Staates gewesen und als solche das Gegenmittel gegen die ,,undiffe-
renzierte Homogenitdt des aus dem allgemeinen Willen geflossenen Staates™, was
nach dessen Auffassung ,zwangsldufig in Tyrannei und Terror enden muss“.*® In
einem Staat nach dem Vorbild Rousseaus diirfe es daher niemanden verwundern, so
Hegel, wenn dort diejenigen, die sich der Unterordnung unter die Herrschaft des
allgemeinen Willens verweigerten, liquidiert wiirden und durch die Hand des Staates
den ,kailtesten, plattesten Tod, ohne mehr Bedeutung als das Durchhauen eines
Kohlhauptes oder ein Schluck Wassers* stiirben, wie Taylor Hegels Phdnomenolo-
gie des Geistes zitiert.**

Gegen Hegels Vorwurf, dass Rousseau unter dem allgemeinen Willen nicht das
,,an und fiir sich Verniinftige des Willens*, sondern nur das ,,Gemeinschaftliche, das
aus dem einzelnen Willen als bewusstem Willen hervorgeht* verstanden und folg-
lich den Staat auf ,,Willkiir, Meinung und beliebiger ausdriicklicher Einwilligung*
ruhend gedacht habe,” verteidigt Taylor Rousseau jedoch. Dies sei insofern unge-
recht, als Rousseaus volonté générale ausdriicklich mehr als die Summe aller einzel-
nen Willen sei. Rousseaus Streben nach dem Ideal absoluter Freiheit fiihre daher
keineswegs so notwendig, wie von Hegel behauptet, zu dem sich in den ,,Mobaktio-
nen der jakobinischen Schreckensherrschaft ,,austobenden Rousseau.’® Zwar ver-
lange Rousseaus Ideal der Selbstregierung nach vollstindiger Teilhabe und Teil-
nahme aller und liefe somit auf ,,groBtmogliche Homogenitit* hinaus. Damit sei

20 Taylor 1997, S. 84.

21 Taylor 1997, S. 249.
22 Taylor 1997, S. 249f.
23 Taylor 2002, S. 89.

24 Taylor 1997, S. 250.
25  Taylor 1997, S. 487.
26 Taylor 1997, S. 594.

25



aber nicht zwangslaufig politische Homogenitdt gemeint. Und tatsdchlich war eine
strikte Trennung von Exekutive und Legislative fiir Rousseau eine Grundbedingung
eines funktionierenden Gemeinwesens, da eine ,,wahre* oder ,,direkte” Demokratie
im Sinne einer Identitit von Regierten und Regierenden sich fiir Gétter, nicht aber
fiir Menschen eigne.”” Was Rousseaus Konzeption neben dem modernen Prinzip der
Gewaltenteilung jedoch ausschliefe, hierin folgt Taylor der Kritik Hegels, sei die
Differenzierung der Gesellschaft in verschiedene Stinde und soziale Gruppen.”® Das
bedeute aber letztlich — und hier sieht Taylor das grofle Problem — eine soziale Ho-
mogenitit, wie sie mit den in unserem ,,nachromantischen Klima“ fiir die menschli-
che Identitdt konstitutiven kulturellen, sprachlichen, religiosen, ethnischen und kon-
fessionellen Differenzen nicht mehr vereinbar sei.”” Rousseaus Ideal stelle somit
eine potentielle Gefahr nicht nur fiir die Freiheit der Individuen, sondern in letzter
Konsequenz fiir deren Identitdt dar. Auf der anderen Seite distanziert sich Taylor
aber auch von Hegel, dem er vorwirft, die Erfiillung der Prinzipien der Franzosi-
schen Revolution im Namen eines ,,bedeutungslosen konservativen Prinzips® zu
bekdmpfen. Interessant dabei ist, dass Taylor in diesem Zusammenhang neben der
,Freiheit® und der ,,Gleichheit™ als drittes Prinzip der Franzoésischen Revolution
nicht etwa die ,,Briiderlichkeit®, sondern die ,,Volkssouveranitdt” nennt, als deren
ideengeschichtlicher Ahnherr ja gemeinhin Jean-Jacques Rousseau gilt. Im Ver-
gleich ist Rousseau aus Taylors Perspektive eigentlich sogar der modernere Autor,
sieht dieser Hegels Position doch viel enger mit all jenen vormodernen Theorien
verwandt, welche die Gesellschaften als einen Korper und die Monarchen als deren
Haupt vorstellten und das Verhiltnis zwischen Konig und Gesellschaft analog zu
dem zwischen Gott und Gliubigen verstanden.*

Bereits in diesem frithen Werk — das Original erschien 1975 — ist Taylors Haltung
zu Rousseau also zwiespiltig, er pendelt etwas unentschlossen zwischen den Polen
der Affirmation und der Ablehnung. So hebt er einerseits Rousseaus Einfluss auf
Herder und Kant positiv hervor und deutet so zumindest an, dass dessen Werk auch
aus einer liberalen Perspektive gelesen werden kann. Explizit nennt Taylor Rousse-
au damals an anderer Stelle zudem in einem Atemzug mit Montesquieu und Tocqu-
eville als Vertreter der ,,modern liberal democratic tradition.>! Dies unterstreicht er
noch, wo er Rousseau gegen Hegels Vorwurf verteidigt, geistiger Wegbereiter der
Gréueltaten der Franzosischen Revolution und der Schreckensherrschaft der Jakobi-

27  Rousseau 1964, S. 405f.

28  Taylor 1997, S. 532.

29  Taylor 1997, S. 540.

30  Taylor 1997, S. 591. Siehe auch: Kantorowicz 1990.
31  Taylor 1985, S.310.

26



ner gewesen zu sein. Auf der anderen Seite aber ist er sehr kritisch gegeniiber allen
vermeintlichen Versuchen einer praktischen Umsetzung des Rousseauschen Frei-
heitsideals eingestellt, da diese zur Einebnung aller sozialen Differenzen beitragen
wiirden und dadurch eine Gefahr fiir die Freiheit und Identitidt des modernen Selbst
darstellten, dessen Herausbildung Rousseau ja auf der anderen Seite wiederum laut
Taylor maBgeblich vorbereitet hat. So scheint Taylor fiir Rousseau zu gelten, was
fiir alle ,,Genussmittel” gilt, dass es ndmlich die Dosis ist, die das Gift macht. Fortan
schwebt daher die Frage nach der Menge an Rousseau, die modernen demokrati-
schen Gemeinwesen zugemutet werden kann oder muss, im Hintergrund von Tay-
lors weiterer Rezeption dessen Werkes.

2.2 Rousseau als Quelle der Quellen des Selbst

Diese Unentschiedenheit setzt sich in Taylors Hauptwerk Quellen des Selbst zu-
néchst fort. So fiihrt er Rousseau dort (neben Goethe) als ,,groBes Beispiel” der
,;modernen Kultur” ein, welche ihren literarischen Ausdruck in der Form der Auto-
biographie genommen habe. Dieses Genre habe zur Zeit seiner Entstehung gegen
alle traditionelle Modelle, Archetypen und Festlegungen aufbegehrt und passe somit
zu den tatsdchlichen Erfahrungen des modernen ungebundenen ,partikularen
Selbst“.** Taylor bezieht sich hierbei auf Rousseaus Roman Julie ou la Nouvelle
Héloise als das Paradebeispiel einer sich im 18. Jahrhundert vollziehenden Revolu-
tion des traditionellen Familienbildes. Mit der Julie habe Rousseau dem Sieg der
Autonomie iiber die ,,urteilende Autoritit™ der patriarchalischen Familie ein literari-
sches Denkmal gesetzt.*®> So habe er dem damals einsetzenden kollektiven morali-
schen Wertewandel nicht nur am prominentesten Ausdruck verliehen, sondern zu-
gleich auch am meisten zu dessen Verbreitung beigetragen. Taylor liest Rousseau
als Chronist und Katalysator eines neuen ,,Kultes der Empfindsamkeit** um die
Maoglichkeit individueller Selbstaufwertung mittels ,,starker und edler Empfindun-
gen wie Liebe, Giite und Pflichtbewusstsein und damit als Verfechter der Freiheit
des Individuums von jedem gesellschaftlich vermittelten Konformitétsdruck. Dafiir,
so Taylor, sprichen nicht nur der immense Erfolg des Romans — die Nouvelle
Héloise war eines der meist verkauften Biicher des 18. Jahrhunderts — sondern vor
allem die Reaktionen der damaligen Leser. Diese seien von Rousseaus Heroismus
der edlen und reinen Gefiihle nicht nur iiberwiltigt gewesen, sondern haben sich

32 Taylor 1996, S. 512.
33 Taylor 1996, S. 512f.
34 Taylor 1996, S. 523.

27



geradezu ,,moralisch emporgehoben® gefiihlt.*> Fiir Taylor war Rousseau also der
Fackeltrdger jener ,,psychologischen Revolution®, welche im 18. Jahrhundert be-
gann, das Gute im Inneren des Menschen zu verorten. Er markiere damit den Beginn
des modernen Denkens radikaler Autonomie, wie es sich iiber Kants kategorischem
Imperativ, Fichte, Hegel und Marx bis heute jedem Diktat angeblich unveranderli-
cher Gegebenheiten verweigere und auf die Selbstbestimmung der Lebensfiihrung,
sowie den Erhalt und die Ausweitung individueller Freiheit abziele.”® Der fiir Taylor
enorm wichtige Diskurs des ,,Romantizismus®, welcher als ,romantische Rebellion*
im 18. Jahrhundert die europdische Kultur und Gefilihlswelt erobert habe, wurde fiir
ihn also wesentlich von Rousseau initiiert.”’ Deutlich distanziert er sich daher von
allen Versuchen, Rousseau ,,primitivistisch* zu lesen und verteidigt ihn gegen jene
Kritiker, welche ihm im Anschluss an Voltaires beriihmte Verunglimpfung ein zu
wortlich verstandenes ,,Zuriick zur Natur!“ unterstellten.’® Rousseaus Bedeutung
gehe eben nicht darin auf, Einfluss auf die Anhénger einer wie auch immer gearteten
Konzeption eines ,,edlen Wilden* genommen zu haben, sondern liege vor allem in
seinem Einwirken auf das Politische Denken Kants sowie auf die Epochen des
Sturm und Drangs und der Romantik.

Im gleichen Werk aber — und das ist ein entscheidender Wendepunkt in der Re-
zeption — bringt Taylor Rousseaus Denken erstmalig explizit mit dem von Jacob L.
Talmon auf den Begriff gebrachten ,,politischen Messianismus“*’ in Verbindung,
welcher seine Wurzeln ebenfalls im 18. Jahrhundert habe. Talmon bezeichnete
Rousseau als den geistigen Ahnherren der totalitdren Herrschaftsformen des zwan-
zigsten Jahrhunderts, die er unter dem Begriff der ,totalitdren Demokratie” subsu-
mierte.*' Damit gehort Talmon einer seit Benjamin Constant sehr wirkmichtigen
Interpretationstradition des Werks Rousseaus an, welche dieses als anachronistisch,
freiheitsgefihrdend, und proto-totalitéir versteht und deren geteilte Uberzeugung
Bertrand Russel wie folgt auf den Punkt brachte: ,,Rousseau [...] ist der Erfinder der
politischen Philosophie pseudo-demokratischer Diktaturen [...] In unserer Zeit war
Hitler eine Folgeerscheinung Rousseaus; hinter Roosevelt und Churchill stand der
Geist Lockes [...]. [Rousseaus] Lehren zielen auf die Rechtfertigung des totalitiren

35  Taylor 1996, S. 523.

36 Taylor 1996, S. 633.

37 Taylor 1996, S. 639ff.

38  Voltaire dankte Rousseau in einem Brief spottisch fiir dessen ,,Buch gegen das Menschenge-
schlecht®, welches in ihm die Lust weckte, ,,auf allen Vieren zu gehen®, was er sich jedoch vor iiber
sechzig Jahren abgewdhnt habe. Siehe Rousseau 1966, S. 156f.

39  Taylor 1996, S. 624.

40  Taylor 1996, S. 672.

41  Talmon 1961.

28



Staates ab, wenn sie auch scheinbar der Demokratie das Wort reden*.* Die Uber-
nahme des Talmonschen Begriffs markiert also den Punkt, an dem Taylor beginnt
sich von Rousseau abzuwenden. Er behauptet dabei aber nicht etwa, dass Rousseaus
Politische Theorie an sich proto-totalitir sei. Vielmehr hétten die Revolutiondre am
Hohepunkt der Franzosischen Revolution durchaus nachvollziehbaren Bedarf an
einer tragfdhigen Unterscheidung von ,,gut* und ,,bdse gehabt und sich dafiir eben
bei Rousseau bedient. Das ist aber trotz aller Relativierung bereits ein ganzes Stiick
von der noch im Hegelbuch erfolgten Freisprechung Rousseaus von jeglicher Ver-
antwortung fiir die Jakobinische Schreckensherrschaft entfernt. Indem Taylor Tal-
mons Begrifflichkeit und Lesart Rousseaus in sein Werk integriert, riickt er diesen
dadurch zumindest in die Ndhe einer Mitverantwortung flir den Nationalsozialismus
und den Stalinismus. Zwar miisse, so Taylor, Rousseaus Werk sowohl als Quelle
alternativer politischer Vorstellungen gegen das Ancien Régime angesehen werden
und sei zudem immer auch ein wichtiger Quell der Kritik an den modernen biirokra-
tischen und industriellen Gesellschaften gewesen, aus dem etwa Schiller, Tocquevil-
le, Humboldt oder Marx geschopft haben. Zugleich aber habe sich eben auch der
moderne Nationalismus aus diesem gespeist, der im Riickgriff auf Rousseaus Kon-
zeption der Volkssouveranitit seine nicht zu leugnende ,hissliche Seite offenbart,
chauvinistische Appelle an eine nationale Identitit mit militdrischem Machtstreben
kombiniert und seine extremste Ausprdgung im nationalsozialistischen Deutschland
genommen habe.*’

Taylors zuvor noch unentschiedenes Oszillieren zwischen den Polen der Ableh-
nung und Affirmation scheint sich also in den Quellen des Selbst in Richtung der
Ablehnung festzulegen. Und dennoch folgt er dort noch nicht komplett jener Lesart,
die in Rousseau den Vorldufer ,totalitirer Demokratien* erkannt haben will. So
miissten etwa Rousseaus Forderungen nach gemeinsamen Beratungen und der Betei-
ligung aller als ,,Bollwerk gegen die bedrohliche jakobinische StoBrichtung seines
Denkens, die auf Einmiitigkeit hinauswill“ angesehen werden.** Wohlgemerkt
spricht Taylor hier aber nicht von der Rezeption Rousseaus durch die Jakobiner,
sondern umgekehrt von der jakobinischen Stoffrichtung des Denkens Rousseaus. Ist
Taylor im Hegelbuch also noch deutlich wohlwollender, distanziert er sich hier
schon stirker. Zwar ist Rousseau fiir ihn immer noch der Kdmpfer gegen die Erb-
siinde als Herrschafts- und Machtmittel der Kirche,* ist er ihm immer noch der
Wegbereiter des modernen Prinzips der individuellen Autonomie und damit Kants,

42 Russel 1975, S. 695.
43 Taylor 1996, S. 724.
44 Taylor 1996, Anm. 60, S. 167f.
45 Taylor 1996, S. 436.

29



Herders, des Sturm und Drangs und der Romantik. Auf der anderen Seite lisst sich
aber auch die mit dem Import der Interpretation Talmons einhergehende qualitative
Verschiebung der Rezeption in Richtung des Pols der Ablehnung nicht einfach
iibergehen. Vollstindig 16sen von Rousseau wird sich Taylor aber erst im Rahmen
der Ausformulierung seiner Politik der Anerkennung.

2.3 Rousseau und die Politik der Anerkennung

Taylor schreibt in den Philosophical Papers, dass wer zu sehr auf den Inhalt von
Theorien fokussiere, leicht die wesentlich wichtigere Frage nach der ,practice of
theorizing®, danach ,,what we do in our theoretical activity*, aus den Augen verliere,
was ,far from being unproblematic* sei.*® Sein Essay Die Politik der Anerkennung®’
kann in diesem Sinne als Versuch gelesen werden, seine theoretischen Uberlegun-
gen praxisrelevant zu reflektieren und zu konkretisieren, indem er diese in eine ,,Po-
litik des Multikulturalismus“*® iiberfithrt, um so zugleich seine Zwischenposition im
Rahmen der so genannten Kommunitarismus-Liberalismus-Debatte zu untermau-
ern.*”” Taylor geht dabei zunichst der Frage nach, warum uns die Begriffe der Aner-
kennung und der Identitdt heute im Unterschied zu friiheren Epochen so vertraut
erscheinen.’® Hierfiir komme Rousseaus Werk eine wesentliche Bedeutung zu, da
dieses ,,etwas artikulierte, das innerhalb der Kultur bereits zu wirken begonnen hat-
te*>' und somit maBgeblich zu diesem Bewusstseinswandel beigetragen habe. Seit-
her wird der Quell aller moralischen Empfindungen im Inneren des Menschen ver-
mutet, woran Rousseau wiederum die Hoffnung gekniipft habe, dass man trotz wid-
riger gesellschaftlicher Umsténde erneut in ein verloren gegangenes authentisches
Selbstverhiltnis eintreten und das sentiment de ['existence als Quelle innerer Zufrie-
denheit wiederentdecken koénne.”> Erneut hebt Taylor dabei Herders Rezeption
Rousseaus hervor. Seit Rousseau und Herder bestimme das Individuum seine Identi-
tit dialogisch, mitunter auch im Kampf gegen den ,signifikanten Anderen*.”
Rousseau sei daher als Ahnherr des modernen Diskurses der Authentizitdt und als
stirkster Kritiker aller gesellschaftlichen Hierarchien anzusehen, welche auf dem

46  Taylor 1985,S.91.
47  Taylor 2009.

48  Taylor 2009, S. 13.
49  Taylor 1993.

50  Taylor 2009, S. 14.
51 Taylor 2009, S. 17.
52 Ebd.

53 Taylor 2009, S. 20.

30



menschlichen Wunsch nach Besserstellung gegeniiber den Mitmenschen aufruhen.
Das im Contrat Social und den Considérations sur le Gouvernement de Pologne
entworfene Ideal einer republikanischen Gesellschaft versteht Taylor entsprechend
als Rousseaus Gegenmittel zu diesen politischen und sozialen Ungleichheiten.>
Dessen vermeintliche Folgen aber ist er — wie bereits im Hegelbuch — nicht bereit zu
akzeptieren. Eine moderne Politik der Anerkennung miisse stets von zwei sich teils
iiberschneidenden, teils widersprechenden Prinzipien angeleitet sein: einer ,,Politik
der universellen Wiirde“, welche die Gleichberechtigung aller Biirger einfordere,
und von einer ,,Politik der Differenz*, laut der jeder soziale Akteur seiner oder ihrer
Eigenart wegen Anerkennung erfahren miisse.””> Rousseau ist fiir Taylor nun aber
der Bannertrager einer von zwei Varianten einer ,,Politik der universellen Wiirde®,
wie sie sich in der westlichen Zivilisation herausgebildet habe, die andere berufe
sich auf Kant. Rousseau habe dabei die Position vertreten, dass die allgemeine
Gleichachtung aller Biirger die Grundvoraussetzung fiir ein Leben in Freiheit sei,
wobei er Freiheit als die Abwesenheit personlicher Abhéngigkeitsverhéltnisse ver-
standen habe. Abhéngigkeit wiederum sei fiir Rousseau das Ergebnis jenes der
menschlichen amour propre entspringenden Bediirfnisses nach Wertschitzung ge-
wesen, welches die Menschen zu Sklaven der Meinung ihrer Mitmenschen mache.
Die sich in gesellschaftlicher Ungleichheit manifestierende Unfreiheit sei fiir
Rousseau folglich ein ,,Gut, das aus Besserstellung erwichst“>®. Deswegen habe er
eben verlangt, dass ,,jeder von jedem abhéngig ist, aber alle in gleichem Grade*, was
er durch die Forderung der aliénation totale und die Einfiihrung 6ffentlicher Spiele
als Mittel der politischen Erziehung zu Tugend und Patriotismus zu erreichen ge-
hofft habe.”” Das Problem liegt fiir Taylor nun darin, dass die von Rousseau prisen-
tierten Losungsvorschldge eine differenz-inkompatible gesellschaftliche Homogeni-
tit forderten und somit die ,rigorose AusschlieBung jeder Rollendifferenzierung*
notwendig zu ihrer Bedingung hitten.”® Hieraus wiirden aber drei untrennbare Dinge
resultieren: das Prinzip der Freiheit als Abwesenheit persoénlicher Abhingigkeitsver-
héltnisse, das Prinzip sozialer Gleichheit und das Prinzip einer kollektiven Zielset-
zung in Gestalt des Gemeinwillens.’® Besonders letzteres identifiziert Taylor nun mit
Talmon als die groBBte Gefihrdung der individuellen Freiheit. So sei Rousseaus For-
derung nach der Unterwerfung unter die Herrschaft des Gemeinwillens die Formel

54 Taylor 2009, S.22; Anm. 12, S. 62.

55  Taylor 2009, S. 25.

56  Taylor 2009, S. 31. Zur zwiespiltigen Funktion der amour propre als zugleich Quell allen Ubels
und Motor des Kampfes um Anerkennung siehe Neuhouser 2012.

57  Taylor 2009, S. 33.

58  Taylor 2009, S. 36f.

59 Taylor 2009, S. 37.

31



,fur die schrecklichsten Formen homogenisierender Tyrannei — angefangen bei den
Jakobinern bis hin zu den totalitdren Regimen unseres Jahrhunderts“ gewesen.®’ Mit
dieser expliziten Verortung Rousseaus als Ahnherren der Terrorherrschaft, des Nati-
onalsozialismus und des Stalinismus schwenkt Taylors Rezeption schlieBlich auf
den Pol der Ablehnung ein. Deutlich verabschiedet er sich von der zuvor noch we-
nigstens zaghaften Verteidigung der Politischen Theorie Rousseaus und iibernimmt
die Position der proto-totalitiren Interpreten. In der Folge dient ihm Rousseau nur
noch als negative Chiffre und Kontrastfolie, von der er sein eigenes Modell einer
,-auf einer Anerkennung universeller Fahigkeiten griindende[n] Politik der allgemei-
nen Menschenwiirde* abhebt und das im Gegensatz zu Rousseaus Modell nun gera-
de nicht ,,in eine derartige Homogenisierung® miinde.®' Im Unterschied zum Hegel-
buch also, wo Taylor Kritik an der sozialen Homogenitit der Konzeption Rousseaus
duBert, diese jedoch gleichzeitig vom Vorwurf politischer Homogenitat freispricht,
klagt er Rousseau nun genau dessen an. Er wird Taylor augenscheinlich zum argu-
mentativen Ballast, den er nicht langer zu tragen bereit ist und von dem er sich in
dem Moment befreit, als er seine theoretischen Reflektionen beginnt in praktisch
politische Uberlegungen zu iiberfithren. In aller Konsequenz findet sich dann ab der
Hilfte des Textes auch keine weitere Nennung Rousseaus mehr. Somit blendet Tay-
lor all jene von ihm selbst zuvor stets hervorgehobenen ideengeschichtlichen Stran-
ge aus, die eine liberale Alternative zur ,.totalitdren* Lesart Rousseaus anbieten, was
umso mehr verwundert, als er selbst ja an zentralen Stellen seines Werks Rousseaus
Bedeutung fiir Kant betont.*

So wird auch in der weiteren Diskussion seiner Politik der Anerkennung und des
Multikulturalismus nie ganz klar, warum Taylor eigentlich die Notwendigkeit sieht,
sich derart radikal von Rousseau loszusagen. Von einem ,Neu-Rousseauismus* zu
sprechen und zu behaupten, er fordere mit Rousseau eine Authebung der Einzelwil-
len im Gemeinwillen, scheint vor diesem Hintergrund weit verfehlt.*® Letztlich
scheint Taylor Rousseau durch die unnétige Ubernahme der Interpretation Talmons
also zu opfern, um seinen eigenen Ansatz in vorauseilendem Gehorsam gegen all
jene einflussreiche hegemoniale liberale Kritiken zu immunisieren, die republikani-
schen und kommunitaristischen Ansdtzen vorwerfen, modernititsvergessen, reali-
titsfern und freiheitsgefihrdend zu sein. Dies geschieht wohl also nicht zufillig
genau an der Stelle in Taylors Werk, an der er seine theoretischen Uberlegungen in

60 Ebd.

61 Ebd

62  Zu diesen liberalen Alternativen siehe etwa Vaughan 1915, Derathé 1950, Chapman 1956, Cobban
1968, Cassirer 1975, Wokler 1995, McDonald/ Hoffmann 2010.

63 Rudolph 2011.

32



praktisch-politische Erwédgungen iiberfiihrt, er sozusagen von ,,Archiv* auf , Arse-
nal®“ umschaltet. An diesem Punkt verschiebt sich seine Rezeption der Politischen
Theorie Rousseaus also deutlich in Richtung des ablehnenden Pols. In der Folge
benutzt Taylor Rousseaus Politisches Denken nur mehr als negative Chiffre, um in
expliziter Abgrenzung zu dieser seine eigenen Vorschlige fiir eine Politik der
Gleichachtung und einem gegeniiber Differenzen aufgeschlossenen Liberalismus zu
promoten.** So scheint es, als ob Rousseaus Politische Theorie letzten Endes doch
keine realistische Option fiir moderne liberale Demokratien ist, diese mithin also
doch keinen Rousseau vertragen.

3. Wie viel Rousseau vertrdgt die Demokratie?

Die Analyse der Rousseau-Rezeption Taylors deckt eine Akzentverschiebung vom
eher affirmativen zum ablehnenden Pol auf. Ist Taylor Rousseaus Politischer Theo-
rie gegeniiber in seinen frithen Schriften noch eher positiv eingestellt, liest er ihn
spater in der Tradition Talmons als Vorldufer der jakobinischen Schreckensherr-
schaft und der totalitiren Herrschaftsformen des zwanzigsten Jahrhunderts. Folglich
reduziert er Rousseaus Politische Theorie in seinem Aufsatz zu der Frage Wie viel
Gemeinschaft braucht die Demokratie? in zehn Zeilen auf das Prinzip der Selbstre-
gierung auf Basis eines Gemeinwillens, der ,unabdingbare Voraussetzung™ jeder
Demokratie sei, an dessen Artikulierung alle teilhaben und mit dem sich alle identi-
fizieren miissten.®® Derart inspiriere Rousseaus Werk bis in die Gegenwart hinein all
jene Demokratiekonzeptionen, welche mittels der Kritik an Unterdriickungs- und
Machtverhiltnissen die ,,verborgene Einmiitigkeit“°® von Gesellschaften freilegen
wollten. Die wichtigste ideengeschichtliche Verbindung Rousseaus sei daher die mit
dem Marxismus-Leninismus, den er unzweideutig als ,,geschichtsmichtigstes Er-
be“” der Demokratietheorie Rousseaus und zugleich als eine der ,Hauptursachen
des Totalitarismus im 20. Jahrhundert“®® bezeichnet. Im Manifest der Kommunisti-
schen Partei von Marx und Engels will Taylor gar einen Rousseau entlehnten ,,Ge-
meinwillen des Proletariats* erkennen. Diesen habe der Leninismus nur noch an die
Rolle der Partei als Avantgarde zu kniipfen brauchen, um Rousseaus volonté généra-
le ,,in Gestalt von Regimen, die die Unterdriickung in wahrhaft gigantischen Dimen-

64 Taylor 2009, S. 48.
65  Taylor 2002, S.17.
66  Ebd.

67  Taylor 2002, S.17.
68  Taylor 2002, S. 64.

33



sionen systematisierten”, zum Leben zu erwecken.®” Rousseau bleibt fiir Taylor
daher unloésbar verkniipft mit der ,traurigen Geschichte des Sozialismus®™ im zwan-
zigsten Jahrhundert und der untauglichen ,,Illusion‘ einer volonté générale als hand-
lungsanleitendes Prinzip fiir demokratische Gemeinwesen.”® Einmal mehr verwun-
dert in diesem Zusammenhang Taylors radikale Selbstverortung innerhalb der totali-
tdren Tradition der Rousseau-Interpretation, insofern er selbst ndmlich noch ein paar
Jahrzehnte zuvor Isaiah Berlins Verstindnis ,,negativer Freiheit* dahingehend kriti-
siert hat, dass es ,positive Freiheitskonzeptionen reflexartig als ,links-totalitire
Theorien“ verunglimpfe, laut denen man ,,gezwungen werden kann, frei zu sein®,”
was offensichtlich Rousseaus beriihmter Formulierung im Contrat Social entlehnt
ist. Diesen Vorwurf aber pauschal an alle Konzeptionen positiver Freiheit zu richten,
so Taylor, kdme einer absurden Karikatur gleich, da dann simtliche republikanische
und die von diesen beeinflussten Theorien entsprechend mit verurteilt werden miiss-
ten, selbst jene Tocquevilles und Mills.”* Zwanzig Jahre spiter nun scheint Rousseau
bei Taylor selber zur Karikatur geworden zu sein, zu der Talmon die Blaupause
lieferte. Warum zum Beispiel distanziert sich Taylor aber nicht in gleicher Weise
von Herder, dessen Werk rezeptionsgeschichtlich sicher auch nicht frei von Fehl und
Makel ist? So ldsst sich etwa Herders von Taylor stets begriifite politische Romanti-
sierung eines ,,Volksgeistes* auch in Fichtes Reden an die deutsche Nation™ finden,
dort jedoch in deutlich antisemitischer Firbung.”* Doch von seiner Verdammung
Rousseaus riickt Taylor nicht mehr ab, zumindest dem Wortlaut nach. Dessen Politi-
sches Denken scheint als ideengeschichtliche Quelle und somit Mit-Ursache der
grausamsten Verbrechen der jiingeren Geschichte gesetzt, wurde es doch stets fiir
die Rechtfertigung der ,,iibelsten Tyranneien“ herangezogen. Die kommunistischen
Staaten hétten sich etwa auf Rousseaus Prinzip der Volkssouveranitit berufen, der
Faschismus sich stets als ,,Gemeinwille® eines siegreichen Volkes ausgegeben.”
Rousseaus Hoffnung auf die Verwirklichung des Ideals kollektiver Selbstbestim-
mung untergrabe zudem die fiir die moderne Freiheit so wichtige Unterscheidung
von Staat und Zivilgesellschaft, jegliche aus Rousseaus Idee des Gemeinwillens
resultierende konkrete Politik sei daher eine Gefahr fiir moderne Gesellschaften.
Letztlich seien Rousseaus Vorschldge in der modernen Welt schlicht nicht realisier-
bar, in aller Konsequenz bliebe von dessen Ideen daher lediglich die ,,Vorstellung

69  Taylor 2002, S. 18.

70 Taylor 2002, S. 28.

71 Taylor 1985,S.211f.

72 Ebd.

73 Fichte 2008 (Orig. 1808).
74 Plessner 1974, S. 53.

75  Taylor 2002, S. 150.

34



des Volkswillens als der hochsten Rechtfertigung fiir alle politischen Strukturen und
jede Autoritit’® iibrig. Rousseaus Politische Theorie habe so stets der ,,Rechtferti-
gung der totalen Unterjochung des Lebens im Namen eines Projekts politischer
Transformation””” gedient. Taylors Urteil scheint damit geféllt, der Stab iiber
Rousseaus Politische Theorie gebrochen, dessen Ideen und Entwiirfe mit einer mo-
dernen Verhéltnissen angemessenen, freiheitsfordernden und differenzbejahenden
Gesellschaftsordnung nicht vereinbar. Rousseau mag in der Theorie richtig sein,
taugt Taylor aber letztlich nicht fiir die Praxis.

4. Umso schlimmer fiir Taylor?

Die eingangs erwdhnte Aufgabe der Politischen Ideengeschichte aufgreifend, lasst
sich also festhalten, dass sich Taylors Rousseau-Rezeption iiber lange Zeit zwischen
den Polen der Affirmation und der Ablehnung bewegte, wirklich ignoriert hat er
Rousseau aber nie. Im Laufe der Jahre scheint Taylor jedoch Hegels Einsicht ndher
gekommen zu sein, wonach mit Rousseau kein Staat zu machen ist und die politi-
sche Praxis in modernen liberalen Demokratien wohl doch keinen Rousseau ver-
triigt. So positioniert sich Taylor in dem Moment mit der Ubernahme der Interpreta-
tion Talmons am ablehnenden Pol, an dem er beginnt, seine theoretischen Arbeiten
in praktisch politische Uberlegungen zu iiberfiihren, was die ebenfalls zu Beginn
gestellte Frage danach, welchen Rousseau er liest, beantwortet. Dass sich Taylor
trotz aller Sympathie von Rousseau lossagt, scheint damit nicht nur bestitigt, viel-
mehr konnen dariiber hinaus auch die Griinde und der genaue Punkt dieser Lossa-
gung identifiziert werden. Rousseau wird fiir ihn zur negativen Chiffre, in Abgren-
zung zu der er seinen eigenen politisch-praktischen Ansatz profilieren kann. Die
naheliegende Schlussfolgerung wire dann, dass Taylors Anspruch eines zwischen
Liberalismus und Kommunitarismus vermittelnden Ansatzes letztlich deutlich auf
die liberale Seite ausschliigt. Ja mehr noch, dass Taylor sich durch die Ubernahme
der dominanten Interpretation Rousseaus als Ahnherren der modernen Totalitaris-
men in vorauseilendem Gehorsam gegen all jene liberalen Kritiken immunisiert, die
ihm vorwerfen konnten, in der Tradition Rousseaus die liberalen Grundrechte und
Freiheiten moderner Demokratien einer totalitdren Pflichtengemeinschaft zu opfern.
Dann ldsst sich aber die These, wonach Taylors Kommunitarismus nach einer ver-
traglichen Mischung aus Rousseaus Republikanismus und liberalen Elementen

76 Taylor 2002, S. 87.
77  Ebd.

35



sucht, um so den modernen liberalen Demokratien die nétige Dosis an Tugend,
Gemeinsinn und Patriotismus einzufl6en, nicht halten. Denn wenn sich Taylor mit
Rousseau von einer wesentlichen Grundzutat seines geméBigten Kommunitarismus
verabschiedet, bliebe von diesem nicht einmal eine Light-Version iibrig.

Doch miissen an dieser Lossagung zumindest leise Zweifel angemeldet werden,
die hier nur kurz angerissen werden koénnen. Taylor und Rousseau verbindet weit
mebhr, als jener zuzugeben bereit ist. Beide eint bereits das Grundproblem ihres Poli-
tischen Denkens. Ganz dhnlich wie Taylor entwickelte Rousseau seine Politische
Theorie immer in dem Bewusstsein um die Gefahr, in der sich moderne Gesellschaf-
ten befinden: an den Alternativen der Anarchie oder der Despotie zu zerschellen.
Diese Gefahr zu umschiffen, war das grofe Anliegen der Schriften Rousseaus. Sein
im Contrat Social formuliertes Grundproblem bringt dieses auf den Punkt: Es ging
ihm um die Bewahrung individueller Freiheit innerhalb politischer Ordnungen und
damit um die Austarierung der Prinzipien der Freiheit und Gleichheit, den Grunde-
lementen des ,,demokratischen Paradoxes“’®, und nicht um dessen einseitige Auflo-
sung.”’ Daher kénnte man in Rousseaus politischer Erziehung der Menschen zu
tugendhaften Biirgern durchaus ein probates und freiheitsvertragliches weil freiheits-
forderndes Mittel sehen, genau jene Gefahr der Homogenisierung und Schlieung
des Gemeinwesens zu verhindern, wie Taylor sie Rousseaus Politischer Theorie
unterstellt. Rousseaus politische Erziehung soll den Biirgern ein freies, gliickliches
und tugendhaftes Leben ermdglichen und gerade nicht, wie von Taylor behauptet,
der sozialen und politischen Homogenisierung der Gemeinschaft dienen. Dafiir
greift sie auf die unter korrupten gesellschaftlichen Bedingungen ausgebildeten
menschlichen Féhigkeiten zuriick und nimmt die Menschen so, wie sie sind, in all
ihrer Fehlbarkeit, Differenz und Widerspriichlichkeit.*” Dies steht dann aber wiede-
rum in keinerlei Widerspruch zu einer Politik der Anerkennung, wie Taylor sie favo-
risiert, sondern wiirde eine solche eher unterstiitzen. Wenn Rousseau in republikani-
scher Tradition stehend zudem die Rolle von Institutionen als die Bedingung der
Freiheit und eines gelungenen Lebens diskutiert, deckt sich das durchaus mit Tay-
lors Uberzeugung, wonach Institutionen ,,not only [...] protect liberty but also [...]
sustain the sense of liberty*®'. Diesen Institutionen gegeniiber bestehe eine ,,0obliga-
tion to maintain”, einmal weil sie die Entwicklung der Identitdten der Biirger immer

78  Mouffe 2000.

79 Rousseau 1996, S. 17: ,,Finde eine Form des Zusammenschlusses, die mit ihrer ganzen gemeinsa-
men Kraft die Person und das Vermdgen jedes einzelnen Mitglieds verteidigt und schiitzt und durch
die doch jeder, indem er sich mit allen vereinigt, nur sich selbst gehorcht und genauso frei bleibt,
wie zuvor*.

80  Cohen 2010, S. 71.

81  Taylor 1985, S.310.

36



schon entscheidend mitbestimmt haben, zum anderen weil sie den ,,sense of liberty
[...] through intercourse and common deliberation“*” aufrechterhielten. Taylor teilt
also mit Rousseau die Uberzeugung, wonach diejenigen Demokratien langfristig
stabil sind, in denen ,,die nationale Identitdt mit den Institutionen und Verfahren der
Selbstregierung eng verwoben“*’ sind. So bediirfe die Demokratie neben der Partizi-
pation vor allem eines ,kollektiven Biirgersinns“, ohne den die Herrschaft einer
anonymen Biirokratie drohe, welche das Volk lediglich alle vier Jahre an die Wahl-
urne treten lasse.** Rousseau schlug zwei Jahrhunderte zuvor in dieselbe Kerbe und
bezeichnete das englische Volk im Contrat Social aus genau diesem Grund als ein
Volk von Sklaven.® Als ideengeschichtliche Referenz fiir sein politisch-praktisches
Anliegen konnte sich Taylor also ohne schlechtes Gewissen und ohne grof3e Verren-
kungen in Rousseaus politischen Schriften bedienen, etwa den Verfassungsentwiir-
fen fiir Korsika und Polen sowie der Diskussion der Verfassung Genfs.*® Dies ver-
baut er sich jedoch unnétigerweise durch sein Bekenntnis zur Interpretation Tal-
mons. Das ist umso bedauerlicher, als sich bei Taylor im Gegensatz zu Rousseau
kaum konkrete Vorschlige finden, wie sich der fiir ein freiheitliches und stabiles
Gemeinwesen unerléssliche Biirgersinn denn generieren und auf Dauer stellen lisst.
So belésst er es bei dem Appell, dass moderne Gesellschaften fiir ihren Selbsterhalt
und ihre Stabilitdt auf die Motivation ihrer Biirger angewiesen sind, auf deren Be-
reitschaft Steuern zu zahlen und im Kriegsfall auch fiir das Vaterland zu kdmpfen
und notfalls zu sterben. Demokratien miissten es daher schaffen, so Taylor in bestem
Rousseauschen Duktus, despotischen Zwang weitestgehend durch ,,selbst auferleg-
ten Zwang* zu ersetzen.®” Auch und vor allem liberale Demokratien bediirften des
starken Engagements ihrer Biirger und miissten den Biirgerstatus als wichtigen Be-
standteil ihrer Identitét betrachten, so dass der Mittelwert zwischen hochster Motiva-
tion und innerem Exil dauerhaft ,iiber Normallnull* liege. Kurzum: ,,Der demokrati-
sche Staat verlangt ein gesundes Maf3 an Patriotismus, eine kréftige Identifikation
mit dem Gemeinwesen und die Bereitschaft, ihm etwas zu opfern®.*® Hierauf hitte
Rousseau sicherlich ohne Bedenken mit Taylor angestof3en.

82  Ebd.
83 Taylor 2002, S. 23.
84  Ebd.

85  Rousseau 1996, S. 103. Hervorhebung von M.O.

86  Gemeint sind Rousseaus Schriften Projet de Constitution pour la Corse, Considérations sur le
Gouvernement de Pologne und Lettres écrites de la Montagne. Siehe Rousseau 1964.

87  Taylor 2002, S. 150. Vgl. Rousseau 1996, S. 21. Dort fillt der beriihmt beriichtigte Satz Rousseaus,
wonach der Zwang zur Befolgung des Gemeinwillens nichts anderes heif3e, als dass man jemanden
»zwingt, frei zu sein”. Siehe dazu auch Plamenatz 2000.

88  Taylor 2002, S 150.

37



Literatur

Abbey, Ruth, 2000: Charles Taylor, Princeton.

Berlin, Isaiah, 1995: Zwei Freiheitsbegriffe. In: Ders., Freiheit. Vier Versuche, Frankfurt a.M., S. 197—
256.

Cassirer, Ernst, 1975: Das Problem Jean-Jacques Rousseau, Darmstadt.
Chapman, John W., 1956: Rousseau: Totalitarian or Liberal? New Y ork.
Cobban, Alfred, 1968: Rousseau and the Modern State, London.

Cohen, Joshua, 2010: Rousseau. A Free Community of Equals, Oxford.

Fichte, Johann Gottlieb, 2008 (1808): Reden an die deutsche Nation, Hamburg.

Fischer, Karsten, 2011: Machiavellis Abneigung gegen Augustus und den Principat als Parallelordnung:
Ein Beitrag zur methodischen Spekulation in der Politischen Theorie. In: Bluhm, Harald/Fischer,
Karsten/Llanque, Marcus (Hrsg.): Ideenpolitik. Geschichtliche Konstellationen und gegenwértige
Konflikte, Berlin 2011, S. 39-51.

Kantorowicz, Ernst, 1990: Die zwei Korper des Konigs. Eine Studie zur politischen Theologie des Mit-
telalters, Miinchen.

Llanque, Marcus, 2008: Politische Ideengeschichte. Ein Gewebe politischer Diskurse, Miinchen/ Wien.
McDonald, Christie/ Hoffmann, Stanley (Hrsg.), 2010: Rousseau and Freedom, Cambridge.

Marks, Jonathan, 2005: Misreading One’s Sources. Charles Taylor’s Rousseau. In: American Journal of
Political Science 49, H.1, S. 119-134.

Mouffe, Chantal, 2000: The Democratic Paradox, London.

Neuhouser, Frederic, 2012: Pathologien der Selbstliebe. Freiheit und Anerkennung bei Rousseau, Frank-
furt a. M.

Plamenatz, John, 2000: ,,Was nichts anderes heif3t, als dass man ihn zwingen wird, frei zu sein“ (1,7). In:

Brandt, Reinhard/Herb, Karlfriedrich (Hrsg.): Jean-Jacques Rousseau. Vom Gesellschaftsvertrag oder
Prinzipien des Staatsrechts, Berlin, S. 67-82.

Plessner, Helmut, 1974: Die verspitete Nation, Frankfurt a.M.

Reisert, Joseph R.,2000: Authenticity, Justice and Virtue in Taylor and Rousseau. In: Polity 33, H.2, S.
305-330.

Rosa, Hartmut, 2009: Die Politische Theorie des Kommunitarismus: Charles Taylor. In: Brodocz, André/
Schaal, Gary S. (Hrsg.): Politische Theorien der Gegenwart II, 3. Aufl., Opladen, S. 65-98.

Rousseau, Jean-Jacques, 1964: Buvres complétes. Band 3. Du Contrat social — Ecrits politiques. Edition
sous la direction de Marcel Raymond avec la collaboration de Frangois Bouchardy, Jean-Daniel Can-
daux, Robert Derathé, Jean Fabre, Bernard Gagnebin, Jean Starobinski, Sven Stelling-Michaud, Paris.

Rousseau, Jean-Jacques, 1966: Correspondance compléte de Jean-Jacques Rousseau. Edition critique,
établie et annotée par R.A. Leigh, Band 3, Genf.

Rousseau, Jean-Jacques, 1996: Vom Gesellschaftsvertrag oder Grundsétze des Staatsrechts. Hrsg. von
Hans Brockard, Stuttgart.

Rudolph, Enno, 2011: Rousseau absconditus. Zur Kritik der Taylorschen Liberalismuskritik. In: Kithn-
lein, Michael/Lutz-Bachmann, Matthias (Hrsg.): Unerfiillte Moderne? Neue Perspektiven auf das
Werk von Charles Taylor, Berlin, S. 107-116.

Russel, Bertrand, 1975: Philosophie des Abendlandes. Thr Zusammenhang mit der politischen und der
sozialen Entwicklung, Wien.

Schmitt, Carl, 1996: Die geistesgeschichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus, 8. Aufl., Nachdruck
der 1926 erschienenen 2. Aufl., Berlin.

38



Schmitt, Carl, 2002: Der Begriff des Politischen. Text von 1932 mit einem Vorwort und drei Corollarien.
7. Aufl., 5. Nachdruck der Ausgabe von 1963, Berlin.

Talmon, Jacob L., 1961: Die Geschichte der totalitiren Demokratie. Band 1: Die Urspriinge der totalita-
ren Demokratie, Koln.

Taylor, Charles, 1985: Philosophy and the Human Sciences. Philosophical Papers, Volume 2, Cambridge.
Taylor, Charles, 1992: Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M.

Taylor, Charles, 1993: Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitarismus.
In: Honneth, Axel (Hrsg.): Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die moralischen Grundlagen moder-
ner Gesellschaften, Frankfurt a.M., S. 103—130.

Taylor, Charles, 1996: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitét, Frankfurt a.M.
Taylor, Charles, 1997: Hegel, Frankfurt a.M.

Taylor, Charles, 2002: Wie viel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsitze zur politischen Philoso-
phie, Frankfurt a.M.

Taylor, Charles, 2009: Die Politik der Anerkennung. In: Ders., Multikulturalismus und die Politik der
Anerkennung. Frankfurt a.M., S. 11-66.

Wokler, Robert, 1995: Rousseau, London.

Vaughan, C.E., 1915: The Political Writings of Jean Jacques Rousseau. Edited from the original manu-
scripts and authentic editions. Vol. 1 and Vol. 2, Cambridge.

39



Andreas Braune

Die Wiederentdeckung der Sittlichkeit: Taylor und Hegel

1. Taylor und die Renaissance Hegelscher Sozialphilosophie

Niemand wird bestreiten wollen, dass Charles Taylors philosophisches und politi-
sches Denken in weiten Strecken durch Hegel geprégt ist. Wer eine fast 800seitige
Einfuhrung in das Hegelsche System schreibt, wird sich dieser wenig gewagten
MutmaBung kaum entziehen kdnnen. Bevor wir aber zur eigentlichen Absicht dieses
Beitrags tlibergehen und danach fragen, welcher Art dieser Einfluss genau ist und
welche Hegelianischen Uberlegungen, Topoi und Konzepte sich in Taylors politi-
schem Denken wiederfinden, wollen wir die Fragestellung kurz umkehren. Nicht,
was Taylor einem Georg Wilhelm Friedrich Hegel, sondern was dieser Hegel einem
Charles Taylor zu verdanken hat, soll uns zu Beginn interessieren. Denn auch dies
ist nicht wenig.

Als 1975 Taylors Hegelstudie erschien und Aufsehen erregte, galt das, was man
noch heute in der angloamerikanischen Philosophie als continental philosophy be-
zeichnet, als schlichtweg tot, oder doch allerhdchstens als Liebhaberei von Nischen-
philosophen. Der Siegeszug der analytischen Philosophie und des Utilitarismus war
so umfassend, dass die klassischen franzgosischen und deutschen Philosophen — mit
der gewichtigen Ausnahme Kants — in der wortfiihrenden politischen Philosophie
schlichtweg keine Rolle mehr spielten. Das letzte Mal, dass sich der Idealismus und
namentlich der Hegelianismus im englischsprachigen Raum bemerkbar machten,
war zu Zeiten T.H. Greens (1836-1882) und Bernard Bosanquets (1848-1923). In
Kontinentaleuropa mochte der Hegelianismus bei Alexandre Kojéve (1902-1968),
bei Benedetto Croce (1866-1952) oder in kaschierter Form in der Kritischen Theo-
rie' und im Euromarxismus prisent bleiben — in den USA oder GroBbritannien war
davon nichts zu merken.

Diese eigentiimliche Verteilung ist jedoch nicht allein auf philosophische Prife-
renzen und Traditionen zuriickzufiihren, sondern hat auch einen ideengeschichtli-
chen Hintergrund. Alles, was nur ansatzweise an einen metaphysischen oder utopi-
schen ,Idealismus‘ erinnerte, wurde im Laufe des 20. Jahrhunderts und angesichts
seiner erschiitternden historischen Erfahrungen im angloamerikanischen Raum als
potentiell totalitir gebrandmarkt. Es entbehrt nicht einer gewissen Ironie, dass der

1 Erinnert sei hier etwa an Herbert Marcuses exzellente Hegel-Interpretation in Vernunft und Revolu-
tion, vgl. Marcuse 1962.

40



Lehrer und Freund Charles Taylors, der grofe Ideengeschichtler Isaiah Berlin, an
dieser grundlegenden Kritik des Idealismus und Hegelianismus einen nicht unerheb-
lichen Anteil hatte. Nicht nur Rousseau,” sondern in besonderer Weise auch Hegel
galten als ideengeschichtliche Quellen des Totalitarismus. Ernst Cassirer spitzte dies
einmal in der Behauptung zu, dass sich in Stalingrad die Truppen des Links- und
Rechtshegelianismus gegeniiber gestanden hitten.> Als Taylors Hegel-Buch er-
schien, waren diese Schlachten freilich geschlagen und man wiirdigte Hegel nicht
einmal mehr dieser Kritik. Im westlichen Zentrum des Kalten Krieges machte man
sich verdichtig, wenn man den Namen Hegels in den Mund nahm. Vier Jahre zuvor
war John Rawls® Theory of Justice (1971) erschienen, auf das Robert Nozick 1974
mit seinem Anarchy, State and Utopia antworten sollte. Die maf3geblichen Debatten
wurden nun zwischen einem prozeduralistisch-politischen und einem naturrechtlich-
okonomistischen Liberalismus und im Duktus der analytischen Philosophie gefiihrt.
Der Kontraktualismus erlebte eine Renaissance. Politisch und sozial trat der Neoli-
beralismus seinen Siegeszug gerade erst an. In dieses Umfeld warf Taylor ein Buch
und nannte es schlicht: ,Hegel‘. Es kam nicht zufillig aus der wohl europiischsten
Peripherie des englischen Sprachraums (Kanada) und seiner europdischsten Provinz
(Quebec) in den Diskurs geflogen und kam einem Weckruf gleich: Da ist noch je-
mand, iiber den es sich lohnt, nachzudenken: Hegel!

Schon 1972 erschien Shlomo Avineris Hegel’s Theory of the Modern State. Es
mag aus politiktheoretischer Sicht die griindlichere und aufschlussreichere Studie
sein, hatte und hat bis heute jedoch nicht den einschlagenden Erfolg, den Taylors
Hegel-Buch erzielte. Was Taylor ausloste, war eine Entwicklung, die es erlaubte,
Hegels Denken in die fiihrenden sozialphilosophischen Debatten wieder aufzuneh-
men. Eine reichhaltige, auch englischsprachige Literatur zu Hegels praktischer Phi-
losophie legt davon Zeugnis ab.* Uber Hegel wird seit Taylor nicht mehr nur nostal-
gisch-antiquarisch oder textphilologisch geschrieben, sondern mit dem Anspruch, in
seinem Denken Schliissel fiir genuin moderne Problemkonstellationen zu finden.
Auch die normative StoBrichtung dieser Rehabilitierung Hegels gab Taylor vor: Es
war bei ihm noch die aus der Konstellation des Kalten Krieges entnommene Uber-
zeugung, dass ein entleerter, ,atomistischer‘, politisch verkiimmerter und &kono-
misch iibersteigerter Liberalismus, wie ihn die soziale und politische Praxis der USA
und auch GroBbritanniens seit den 1970er Jahren vorfiihrte, nicht die einzige Alter-

2 Vgl. Talmon 1952, S. 86-103.

3 Vgl. Cassirer 1949, S. 323. Cassirer iibernimmt dieses Bild von dem Historiker Hajo Holborn, der
eine geradezu typische Biographie eines Hegel-Kritikers aufweist, namlich die eines ,,refugee scho-
lars®, der 1933 Deutschland verlassen musste; vgl. Guggisberg 1972, S. 522.

4 Vgl. exemplarisch Franco 1999 und Neuhouser 2000.

41



native zur biirokratisierten Planwirtschaft mit einem identitdren und antipluralisti-
schen Demokratieanspruch des Ostblocks darstellen konnte. Taylors hegelianisch
inspirierte Suche nach einem solchen ,Dritten Weg* blieb maf3gebend und artikuliert
sich heute etwa in den Versuchen Axel Honneths, den Sittlichkeitsbegriff Hegels
aufzugreifen und zu modernisieren. Ein so umfassend auf die praktische Philosophie
Hegels gestiitztes Werk wie Das Recht der Freiheit — Grundrif3 einer demokrati-
schen Sittlichkeit wire ohne die Wiederentdeckung Hegels durch Taylor nicht vor-
stellbar.” Auch bei Honneth bleiben vor allem die Kritik an den Pathologien eines
entleerten Liberalismus, aber auch die Vermittlung zwischen Markt und Marx die
Anlésse, sich an hegelsche Topoi anzulehnen, so dass man geneigt ist, von einer
kommunitaristischen Wende der Kritischen Theorie zu sprechen. Kurz: Wer auf der
Suche nach vermittelnden Positionen ist, ist bei einem Denker, der fiir die Aufhe-
bung von Widerspriichen bekannt ist, gut aufgehoben.

2. Ontologischer Holismus und die Freiheit des Einzelnen

Dies soll keinesfalls bedeuten, dass Taylor die dialektische Methode Hegels iiber-
nimmt und in sein Denken integriert. Taylor vermag es, in seinem Hegel-Buch die
Hegelsche Logik, die Metaphysik, Hegels teleologische Geschichtsphilosophie und
ihre Funktionen fir das Hegelsche Systemdenken vortrefflich zu rekonstruieren,
verwirft sie aber weitgehend in seiner eigenen Sozialphilosophie und seinem politi-
schen Denken. Was Taylor hingegen zuallererst von Hegel iibernimmt, ist das, was
er selbst einen ontologischen Holismus nennt. Als Frage der ,,Sozialontologie“® steht
dieser in Opposition zu einem methodologischen Individualismus oder dem, was
Taylor als ontologischen Atomismus bezeichnet. Entscheidend ist dabei, ob wir das
Gesellschaftsleben und seine Institutionen vom Individuum oder von der Gesell-
schaft her denken. Sind die Institutionen eine Funktion der Zwecke der Individuen,
oder transzendieren die Institutionen die Zwecke des Einzelnen und bestimmen, was
und wer er ist? Fiir Hegel sind es jene ,.sittlichen Méchte, [...] welche das Leben der
Individuen regieren und in diesen als ihren Akzidenzen ihre Vorstellung, erschei-
nende Gestalt und Wirklichkeit haben.” Was wir als Subjekt sind, sind wir in ent-

5 Vgl. Honneth 2011. Einen guten Uberblick iiber die Wiederaufnahme des Sittlichkeitsbegriffs,
allerdings vornehmlich aus soziologischer Perspektive, liefert Schmidt 2010.

6 Taylor 1989, S. 105.

7 Hegel, 1821, §145, S.294 (Herv. A.B.). Die Grundlinien der Philosophie des Rechts, kurz, die
Rechtsphilosophie, wird im Folgenden als RPh zitiert. Siehe auch RPh §156Z, S. 305 fiir eine recht
explizite Gegeniiberstellung von ontologischem Atomismus und Holismus. Der obige Begriff ,sitt-
liche Méchte® meint alle Institutionen des ,objektiven Geistes‘, das heif3it jene sozialen Institutio-

42



scheidender Weise dadurch, dass wir an konkreten, historisch entstandenen, kulturell
imprégnierten sozialen Institutionen teilhaben. Sie bilden die ,Substanz‘ oder das
,Substrat’ unsere subjektiven Identitdt. Ein so gefasster ontologischer Holismus
,besagt, da die Individuen nur durch ihr Eingebundensein in die Gemeinschaft
sind, was sie sind.“® Was hier noch als reine Hegel-Interpretation zum Ausdruck
kommt, wird nicht nur in den Quellen des Selbst, sondern auch im kommunitaristi-
schen politischen Denken Taylors zu einer der zentralen Pramissen.

Diese ,,ontologischen Fragen bezichen sich auf die Faktoren, die man als bestim-
mend ansieht, um das soziale Leben zu erkliren.® Wahrend sich Taylor auf der
Seite des ontologischen Holismus positioniert, unterstellt er dem methodologischen
Individualismus bzw. ontologischen Atomismus eine reduktionistische Wirklich-
keitswahrnehmung.'® Sein zentrales Argument lautet, dass wir durch die holistische
Perspektive die soziale und politische Wirklichkeit zutreffender erkléren und verste-
hen kénnen. Wir bewegen uns hier demnach noch auf einer rein deskriptiven Ebene,
die Taylor explizit von ,,Fragen der Parteinahme*'' abgegrenzt wissen méchte. Die-
se beschreiben nicht, sondern bewerten, namlich hinsichtlich der Frage, ob den
Rechten und Freiheiten des Einzelnen der Vorrang zu geben sei, oder ,,dem Gemein-
schaftsleben oder dem kollektiven Gut Prioritit“'> zukommt. Taylor stellt hier nicht
mehr die Begriffe Atomismus und Holismus, sondern normativen Individualismus
und Kollektivismus gegeniiber. Diese Unterscheidung zwischen einer ontologischen
und einer normativen Fragedimension ist essentiell, weil ein klassischer Vorwurf
gegen einen onfologischen Holismus lautet, dass mit ihm auch ein normativer Ho-
lismus (Kollektivismus) einhergehe.'”> Wenn das Ganze dem Einzelnen ontologisch
vorausgehe, gehe es ihm auch normativ voraus: Das Wohl des Ganzen geht dann vor
das Wohl des Einzelnen. Taylor weist diesen Automatismus zuriick und betont, ,,daf3
das Einnehmen einer Position in einer Frage nicht dazu zwingt, dies auch in der

nen, die Ausdruck der Vergegenstindlichung des Geistes, der Vernunft und des Begriffs der Frei-
heit sind. Dazu gehoren das Privateigentum, die Familie, die biirgerliche Gesellschaft, die Stéinde
und Korporationen und schlussendlich der Staat. Als ,Akzidenzen‘ entnehmen die Individuen ihre
besonderen Eigenschaften dieser Substanz in etwa so, wie eine abhdngige Variable durch eine un-
abhdngige Variable bestimmt wird. Taylor 1975, S. 501 merkt jedoch korrekterweise an, dass die
Institutionen nur bestehen, weil und solange die Individuen in ihnen und ihrem Geist entsprechend
handeln. Trotzdem ,,existieren sie gewissermaflen vor dieser Tatigkeit” und sind ,,das Bleibende
und die Macht, durch welche das Leben der Individuen regiert wird.“ (RPh §145Z, S. 294).

8 Taylor 1975, S. 496.

9 Taylor 1989, S. 103 (Herv. A.B.).

10 Vgl ebd., S. 108f.

11 Ebd, S.104.

12 Ebd.

13 Vgl. etwa Popper 1945.

43



anderen zu tun.“'* Vielmehr sei ein ontologischer Holismus ohne weiteres mit einem
normativen Individualismus kombinierbar, ja kénne man sogar so weit gehen, dass
die Forderungen eines normativen Individualismus es gebieten, einen ontologischen
Holismus einzunehmen, weil die Ansichten und Konsequenzen eines ontologischen
Atomismus die Freiheits- und Autonomieaussichten des Einzelnen auf lange Sicht
vereitelten. Taylor stellt sich damit selbst auf die Position eines ,,holistische[n] Indi-
vidualiste[n].“'> Als Vertreter eines solchen ,holistischen Individualismus‘ nennt
Taylor Wilhelm von Humboldt und John Stuart Mill. ,,Sie repridsentieren einen
Strang des Denkens, der sich der (ontologischen) sozialen Einbettung menschlichen
Handelns voll bewuft ist, zugleich jedoch Freiheit und individuelle Unterschiede
sehr hoch schitzt.“'¢ Eine solche Auffassung des Liberalismus mdchte Taylor gegen
einen abstrakt-juridischen, utilitaristischen, rein vertragstheoretischen, normativ
entleerten (Taylor: prozeduralistischen) Liberalismus in Stellung bringen.

Auch wenn Taylor hier Humboldt und Mill als Referenzen nennt, {ibernimmt er
diese Kombination aus ontologischem Holismus und normativem Individualismus
eigentlich von Hegel. Diese Einschidtzung mag zunéchst befremden. Haben nicht bei
Hegel die sozialen Institutionen, allen voran der Staat als ,,absoluter unbewegter
Selbstzweck,“!” als der ,»Gang Gottes in der Welt,“'® eine ,,unendlich festere Autori-
tat und Macht als das Sein der Natur?'’ Bleibt gegen sie ,das eitle Treiben der
Individuen* nicht nur ,,ein anwogendes Spiel?*** Hat nicht der Staat einen Anspruch
auf deren ,, Aufopferung ihres Eigentums und Lebens?“*! Auf Grundlage dieser und
anderer Passagen Hegels wurde ihm — im Sinne des oben angesprochenen Totalita-
rismusvorwurfs — lange nicht nur ein ontologischer, sondern auch ein normativer
Holismus nachgesagt. Diese Einschéitzung verkennt jedoch, dass das zentrale Anlie-
gen der praktischen Philosophie Hegels darin bestand, das Problem zu 16sen, ,,wie
die Freiheit des Individuums [...] mit einer wiederhergestellten Sittlichkeit verséhnt
werden kann.“*? Hegel verwirft die Freiheit des Einzelnen nicht, stellt sie nicht zur
Disposition eines despotischen Staates oder opfert sie auf dem Altar der Weltge-
schichte, sondern fragt nach ihren Verwirklichungsbedingungen in der modernen

14 Taylor 1989, S. 104.

15 Ebd, S.108.

16 Ebd.

17 RPh §258,S.399.

18  RPh §258Z, S. 403. Zur Interpretation dieses Satzes siehe auch Avineri 1972, S. 211f.
19 RPh §146,S. 295.

20 RPh§145Z,S. 294.

21  RPh §324,S.491.

22 Taylor 1975, S.515.

44



Welt. Auf normativer Ebene bejaht Hegel nur einen Staat, der den Begriff der Frei-
heit verkorpert.

Denn die Freiheit des Einzelnen, ,,die freie unendliche Personlichkeit,”” macht
fiir Hegel das Moment der Moderne aus. Sie meint jedoch nicht allein die blof3e
duBere Handlungsfreiheit, also die Freiheit, das zu tun, was man will. Hier ist ,,die
Freiheit nur negativ gefalit,” weil man sie sich so ,,vorstellt, als ob das Subjekt neben
den anderen Subjekten seine Freiheit so beschrianke, dal diese gemeinsame Be-
schrankung, das Genieren aller gegeneinander, jedem einen kleinen Platz liefe,
worin er sich ergehen konne.“** Auf diese Weise schligt ein ontologischer Atomis-
mus in einen sozialen um. In Taylors Augen geraten mit dieser Fokussierung auf den
rein negativen Freiheitsbegriff drei zentrale Momente des Freiheitsbegriffs aus dem
Blick,” von denen wenigstens die ersten beiden auch fiir Hegels Verstindnis der
,subjektiven Freiheit® zentral sind.

Es handelt sich dabei erstens um die ,innere Freiheit® des Subjekts. Sie taucht bei
Kant in Form der moralischen Autonomie auf und wird in Hegels Rechtsphilosophie
im Kapitel der ,Moralitit® behandelt. Sie besagt, dass ick es bin, der mein Handeln
nach ethischen Maximen priift und dass ick die Autoritit bin, die die Rechtfertigung
der an mich gestellten Anforderungen priift. Diese innere Freiheit kam zuerst mit
Sokrates auf, bedeutet zunichst jedoch ,,das Moment, welches sich in den alten
Staaten als das hereinbrechende Sittenverderben**® darstellte. Weder Platons Ver-
standnis eines ,,substantiellen Staat[es]* noch die antike Polis vermochten ,,mit dem
Prinzip der selbstindigen Besonderheit [...] fertig zu werden**’
derbringlich untergehen (Polis) oder sich zu einem protototalitiren Ideal (Platon)
fortentwickeln. Das Christentum, vor allem aber der Protestantismus verallgemei-
nerten in Hegels Augen das Prinzip der inneren Freiheit, so dass es in der Moderne
zu einem universellen Prinzip werden konnte. Die innere Freiheit ist dabei nicht nur
eine Daseinsform der Freiheit, sondern auch der Vernunft. Denn nicht mein Glau-
ben, Fiihlen oder Meinen, keine dulere Autoritit oder zufillige Tradition soll mein
Handeln anleiten, sondern die in mir wohnende Vernunft. ,,Was jetzt gelten soll, gilt
nicht mehr durch Gewalt, wenig durch Gewohnheit und Sitte, wohl aber durch Ein-
sicht und Griinde.“*® So essentiell dieser Aspekt der abstrakten, auf der Vernunft
gegriindeten inneren Freiheit fiir das moderne Freiheitsverstindnis ist, so gefahrlich

«23

und mussten unwie-

23 RPh, Vorrede, S. 24.

24 So Hegel in den Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte, zit. nach: Taylor 1975, S. 510.
25 Vgl ausfiihrlich hierzu: Taylor 1979b.

26 RPh§185,S.341.

27  Ebd, S. 342.

28 RPh §316Z,S. 483.

45



ist er in Hegels Augen, sofern er wie im Falle des franzosischen Revolutionsterrors
verabsolutiert wird. Denn ,,es ist die Freiheit der Leere, welche zur wirklichen Ge-
stalt und zur Leidenschaft erhoben® zur ,,Zertriimmerung aller bestehenden gesell-
schaftlichen Ordnung und [zur] Hinwegrdumung der einer Ordnung verdédchtigen
Individuen“® fiihrt.

Taylor wirft in Der Irrtum der negativen Freiheit den Vertretern eines auf duflere
Handlungsfreiheit reduzierten Freiheitsbegriffes vor, dass sie in einem anti-
totalitdren Reflex den Aspekt der ,inneren Freiheit® schlichtweg ignorieren. Taylor
selbst schatzt ihn als Kern der modernen Freiheit sehr hoch ein, erkennt aber auch,
dass diese ,innere Freiheit® verfehlt werden kann, weil sie bestimmte kognitive Fa-
higkeiten, etwa die rationale Bezugnahme auf das eigene Wollen, voraussetzt. ,,Die
fiir die Freiheit relevanten Fahigkeiten schlieBen ein gewisses Selbstbewusstsein, ein
Selbstverstiandnis, eine gewisse Urteilsfahigkeit und Selbstkontrolle ein.” Wir kon-
nen daher ,,die Freiheit verfehlen, weil diese inneren Bedingungen nicht realisiert
sind.“®" Hier folgt Taylor den Einwénden der Kritischen Theorie, weil fiir ihn auch
falsches BewuBtsein’' und Konsumismus diese inneren Bedingungen vereiteln
und damit ,,unsere Unfreiheit verfestigen“32 kénnen.

Zweitens vernachldssigt die Fokussierung auf negative Handlungsfreiheit ,,die
nachromantische Idee, daB3 jede Person ihre eigene, origindre Form der Selbstver-
wirklichung besitzt.“** Dieser Freiheitsaspekt der Entfaltung eines in jedem Indivi-
duum angelegten Personlichkeitskerns war gerade fiir die eben genannten Humboldt
und Mill der Dreh- und Angelpunkt des Freiheits- und Staatsverstindnisses. Bei
Hegel bezeichnen die Begriffe ,subjektive Besonderheit® oder ,Partikularitit® diesen
Teil des Freiheitsbegriffs. Es kommt dabei darauf an, dass der Einzelne jemand ist,
und zwar ein besonderer, ja einzigartiger Jemand, und dass er sich selbst zu dem
bestimmt und macht. Er hat hier keine Willkiirfreiheit, weil er an das sittliche ,Sub-
strat und seine kulturelle Impragnierung gebunden bleibt, aber er muss in diesem
Rahmen einen Freiraum haben, der es erlaubt, ,,das Prinzip der Subjektivitit sich
zum selbstindigen Extreme der personlichen Besonderheit vollenden zu lassen.***
Der moderne Staat hat im Gegensatz zur antiken Polis die ,,ungeheure Stirke und
Tiefe,” diesen Freiraum und das Freilassen der subjektiven Besonderheit zuzulassen
und sie doch ,,zugleich [...] in die substantielle Einheit zuriickzufiihren.*** Damit ist

29  RPh §5, S. 50. Siche auch §258, S. 400f.
30  Taylor 19790, S. 124.

31  Ebd,S.119,8S.125.

32 Ebd, S. 124.

33 Ebd, S. 120.

34 RPh §260, S. 407.

35  Ebd.

46



zugleich das Hauptanliegen des politischen Denkens Taylors umrissen, ndmlich eine
Losung fiir die Frage zu finden, wie es unter modernen Bedingungen méglich ist,
die Sittlichkeit als die Identifikation des Biirgers mit einem ,umfassenderen Leben*
wiederherzustellen, ohne aber in die Rousseau-Falle zu geraten, welche der gesell-
schaftlichen Pluralitit und subjektiven Besonderheit den Boden zu entziehen droht.*
,,Das Allgemeine muf} also betétigt sein, aber die Subjektivitit auf der anderen Seite
ganz und lebendig entwickelt werden.**’

Weil sich das konkrete Allgemeine im Staat nur dadurch konstituiert, dass die be-
sonderen Individuen an ihm teilhaben, ist schlieBlich der dritte Freiheitsaspekt ge-
nannt, der in den Augen Taylors durch die Vertreter des negativen Freiheitsbegriffes
vernachldssigt wird. Es handelt sich dabei um die Vorstellung von Freiheit, die Ben-
jamin Constant noch mit der Freiheit der ,Alten‘ identifizierte®® und die Taylor auf
,eine alte republikanische Tradition zuriickfiihrt. Es handelt sich um die Freiheits-
vorstellung, ,,derzufolge die Selbstregierung der Menschen als solche, und nicht nur
aus instrumentellen Griinden, als ein positiver Wert betrachtet wird.“** Es handelt
sich dabei zugleich um die aristotelische Idee eines genuinen Eigenwertes des politi-
schen Gemeinwesens, des politischen Handelns und der Teilhabe an der Souverani-
tit dieses Gemeinwesens. Wir betreten damit also endlich den Kernbereich des poli-
tischen Denkens und des Staatsverstdndnisses Charles Taylors. Mit Blick auf den
Aufsatz iiber den [rrtum der negativen Freiheit bleibt man dann jedoch etwas ratlos
zuriick. Er nennt diesen Freiheitsaspekt zwar zu Beginn des Aufsatzes, diskutiert ihn
dann jedoch im Grunde nicht, sondern konzentriert sich auf das Verhéltnis der ersten
beiden Freiheitsaspekte. Nur an einer Stelle wirft er die These der Vertreter der
positiven Freiheit auf, ,,dal wir auBerhalb einer Gesellschaft eines bestimmten, ka-
nonischen, die wahre Selbstregierung verkorpernden Typus nicht das tun kénnen,
was wir wirklich tun wollen, oder nicht unserem wahren Willen folgen kénnen.*
Dies ist die These des Kommunismus, die in der Konstellation des Kalten Krieges
von den Vertretern der negativen Freiheit angegriffen wurde. Aus ihr folgt, ,,daB wir
nur in einer solchen Gesellschaft frei sein konnen, und daB Freiheit darin besteht,
uns selbst gemiB diesem kanonischen Typus zu regieren.“’ Erst am Ende des Auf-
satzes kommt Taylor noch einmal auf sie zu sprechen, vertagt aber ihre Diskussi-
on.! Was jedoch in Taylors politischen Schriften jenseits des Aufsatzes iiber die

36 Vgl Taylor 1992, S. 16-19. Siehe hierzu auch den Beitrag von Martin Oppelt in diesem Band.
37 RPh§260Z, S. 407.

38 Vgl Constant 1819.

39  Taylor 1979b, S. 119.

40 Beide Zitate: Ebd., S. 127.

41 Vgl ebd,, S. 144.

47



negative Freiheit klar wird, ist, dass er diese These vom kommunistisch-totalitiren
Lager reklamieren und wieder zu einem Bestandteil eines umfassenden politischen
Liberalismus machen mdochte. Es ist zugleich eine Reaktivierung der Hegelschen
These, dass die sozialen Institutionen inklusive des Staates Ausdruck des objektiven
Geistes sein miissen, damit die Individuen in ihnen den bloBen ,,Moglichkeitsbe-
griff* der Freiheit in einen ,,Wirklichkeitsbegriff“** verwandeln, Freiheit tatsichlich
realisieren konnen.

Die Forderungen der Vernunft beinhalten, dafl die Menschen in einem Staat leben, der ent-
sprechend dem Begriff gegliedert ist und da@} sie sich auf ihn nicht nur als Individuen be-
ziehen, deren Interessen von dieser kollektiv errichteten Maschinerie Geniige geleistet
wird, sondern im Wesentlichen so, daf3 sie sich als Teilhaber an einem umfassenderen Le-
ben begreifen. Und dieses umfassendere Leben verdient ihre duBerste Ergebenheit.*

3. Die Notwendigkeit, ,ein allgemeines Leben zu fiihren :Hegels und Taylors
aristotelisches Staatsverstindnis

Taylor iibernimmt also die in seinen Augen von den Kommunisten missbrauchte
Denkfigur Hegels, dass nur eine bestimmte Gesellschaftsstruktur geeignet ist, Frei-
heit zu garantieren. Axel Honneth wihlt in seiner Reaktualisierung des Sittlichkeits-
konzepts hierfiir die schdne Bezeichnung, dass die sozialen Institutionen ,,freiheits-
verbiirgend“** sein miissen. Dass Taylor ,die Exzesse totalitirer Unterdriickung im
Namen der Freiheit“*’ verwirft, bedarf keiner Diskussion. Es steht aber die Frage im
Raum, wie weit er in seinem politischen Denken und in seinem Staatsverstindnis
der Konzeption Hegels folgt.

Beginnen wir mit der grundlegenden Konzeption des Politischen, die oben bereits
als aristotelische These angedeutet wurde. Dem Politischen und dem politischen
Gemeinwesen wird in dieser Tradition, fiir die etwa auch Hannah Arendt steht,*
eine spezifische Qualitit zugeschrieben, die ,mehr* ist als die Befriedigung der Be-
diirfnisse und Zwecke der Individuen. Dieses ,mehr‘ kommt in Taylors politischen
Denken immer dann zum Ausdruck, wenn er von einem ,umfassenderen‘ Leben
spricht, das sich im politischen Gemeinwesen konstituiert. Hegel selbst hilt auch an
der aristotelischen These fest, selbst wenn er die Vorstellung einer ,substantiellen

42 Taylor 1979b, S. 121.

43 Taylor 1975, S. 490.

44 Honneth 2011, S. 111, sieche auch S. 86 und passim.

45 Taylor 19790, S. 144.

46  Siehe den Beitrag von Maike Weifipflug in diesem Band.

48



Sittlichkeit® des antiken Staates verwirft und die Sittlichkeit der Polis fiir unrettbar
verloren betrachtet.

In Hegels politischer Theorie und seinem Staatsverstindnis findet die aristoteli-
sche These in der Gegeniiberstellung von biirgerlicher Gesellschaft und Staat ihren
Ausdruck. Der ,.eigentlich politische Staat und seine Verfassung**’ erhebt sich iiber
die biirgerliche Gesellschaft, er ist ,mehr® als sie. Was meint Hegel aber mit der
Formulierung eines ,eigentlich politischen Staates‘? Gibt es einen ,uneigentlichen®,
einen nicht-politischen Staat? Die Antwort lautet ja: Hegel nennt ihn den ,,Not- und
Verstandesstaat*® und situiert ihn nicht iiber oder jenseits der biirgerlichen Gesell-
schaft, sondern in ihr. ,Polizei‘ und ,Rechtspflege’ werden von Hegel in den Grund-
linien der Philosophie des Rechts nicht im Kapitel ,Staat, sondern im Abschnitt der
biirgerlichen Gesellschaft abgehandelt.”’ Sie sind Aufgaben des Not- und Verstan-
desstaates und haben die Regulierung der Marktdkonomie, die Sicherung der indivi-
duellen Zwecke, die Sicherheit von Leben und Eigentum und die Wohlfahrt der
(Wirtschafts-)Biirger zum Gegenstand. Es sind polizeiliche und Verwaltungs- und
damit unpolitische Aufgaben.50 ,»Die Individuen sind als Biirger dieses Staates Pri-
vatpersonen, welche ihr eigenes Interesse zu ihrem Zwecke haben.*’' In kritischer
Auseinandersetzung mit der Vertragstheorie in der Tradition von Hobbes und Locke
betonte Hegel jedoch: Wenn der ,eigentlich politische Staat® mit dem ,Not- und
Verstandesstaat® der biirgerlichen Gesellschaft

verwechselt und seine Bestimmung in die Sicherheit und den Schutz des Eigentums und
der personlichen Freiheit gesetzt wird, so ist das Interesse der Einzelnen als solcher der
letzte Zweck, zu welchem sie vereinigt sind, und es folgt hieraus ebenso, daf} es etwas Be-
liebiges ist, Mitglied des Staates zu sein. — Er hat aber ein ganz anderes Verhéltnis zum In-
dividuum; indem er objektiver Geist ist, so hat das Individuum selbst nur Objektivitat,
Wahrheit und Sittlichkeit, als es ein Glied desselben ist. Die Vereinigung als solche ist
selbst der wahrhafte Inhalt und Zweck, und die Bestimmung der Individuen ist, ein allge-
meines Leben zu fiihren. ™

47  RPh §267,S.413.

48 RPh §183, S. 340.

49 Ausfiihrlich hierzu: Braune 2011. Siche auch Géhler 1994, S. 112 und S. 130.

50  Die Unterscheidung zwischen Verwaltung und dem Politischen ist ein typisch neoaristotelischer
Topos, der die Vorstellung des qualitativen Eigenwertes des Politischen an die Bedingungen einer
von der instrumentellen Vernunft beherrschten Moderne anpasst. Er findet sich auch bei Taylor,
etwa wenn er davor warnt, ,,die Republik als iiberdimensionierte Stadtverwaltung® zu betrachten
(Taylor 1989, S. 116). Auch folgt er in seiner Kritik der Biirokratie anderen Denkern wie Weber,
Arendt oder Marcuse.

51 RPh§187,S.343.

52 RPh §258, S. 399. Im Original heif3t es, dass vermieden werden soll, den Staat mit der biirgerlichen
Gesellschaft zu verwechseln. Siehe auch §182Z.

49



Der Biirger mag als bourgeois seine individuellen und partikularen Zwecke unter
dem Schutz des Not- und Verstandesstaates verfolgen, zum citoyen wird er jedoch
nur als Teil des politischen Staates.

Taylor teilt diese Ansicht Hegels aufs entschiedenste und lehnt wie Hegel ,,den
aufklérerisch-utilitaristischen Gedanken ab, daf3 der Staat nur eine instrumentelle
Funktion besitzt.“>®> Wie Hegel leugnet er nicht, dass er diese Funktion haben kann,
ja sogar haben muss, unterstreicht aber, dass der Staat nicht auf diese ,Dienstleis-
tungsfunktion® reduziert werden darf:

A modern state is, among other things, a collective instrument of promoting individual
ends. On this score, liberal theory is right to a certain extent. The point is to prevent the
state from being only that, because the instant it becomes reduced to a merely instrumental
role, our state will no longer be the site of a national life that is still active; it will have lost
its function of self-definition completely.**

Hinter diesen und vielen dhnlichen Formulierungen Taylors steht die Beflirchtung,
dass ein rein kontraktualistisches, funktionalistisches oder instrumentelles Staatsver-
standnis oder ein blof ,prozeduralistischer* Liberalismus®® nicht geniigend Identifi-
kationskraft entwickeln, die Taylor fiir das Funktionieren eines demokratischen
Gemeinwesens als notwendig erachtet. Das Staatsverstidndnis des ontologischen
Atomismus birgt fiir Taylor eine akute Desintegrationsgefahr.

Taylors Kritik an einem blof3 prozeduralistischen Liberalismus (etwa bei Rawls
und Dworkin) und sein Plddoyer fiir eine konkrete Konzeption des Guten bzw. des
guten Lebens reflektieren Hegels Kritik an der Unbestimmtheit des abstrakten
Rechts und der Moralitét. Erst im Bereich der Sittlichkeit realisiert sich fir Hegel
das ,lebendige Gute**® und gibt den formellen Rechtsprinzipien und der unbestimm-
ten, maximenorientierten Moralitdt Inhalte. In beiderlei Vorstellung findet erneut
eine aristotelische Ansicht Ausdruck, ndmlich jene, dass das konkrete Gute den
Individuen vorgdngig ist. Bei Hegel ist die Sittlichkeit (am Ende der Geschichte)
durch die Vernunft und den Geist der Freiheit durchwirkt. Diesen Gedanken kann
Taylor (wie jlingst auch Honneth) aufgrund seiner Distanzierung von Hegels Meta-
physik freilich nur implizit aufrechterhalten.’’

53 Taylor 1975, S. 497, siehe auch S. 489.

54 Taylor 1990, S. 133.

55  Zum prozeduralistischen Liberalismus, vgl. Taylor 1989, S. 104 und S. 109f. sowie Taylor 1990,
S. 125.

56  RPh §142, S. 292, siehe auch §141.

57 Vgl etwa Taylor 1979a, S. 191.

50



Hinsichtlich der Unterscheidung eines utilitaristisch-kontraktualistischen und eines
aristotelisch-republikanischen Staatsverstéindnisses bedarf es vielleicht noch einer
weiteren Klarstellung, die sich vor dem Hintergrund einer populdren (vor allem
sozialdemokratischen) Lesart des Neoliberalismus aufdringt. Wenn die aristoteli-
sche These formuliert, dass der Staat ,mehr‘ sein muss als ein Instrument individuel-
ler Zweckerfiillung, dann ist damit nicht die Frage nach den ,Grenzen der Wirksam-
keit des Staates’ (Humboldt), also die Frage nach dem Mehr oder Weniger an
Staatsintervention gemeint. Es geht Taylor und den ,Kommunitaristen® nicht darum,
mehr Wohlfahrtsstaat oder mehr Daseinsvorsorge zu fordern, als es die ,Liberalen®
tun (selbst wenn sie tatsdchlich so argumentieren). Denn gerade diese Bereiche, die
von Sozialdemokraten stets als essentielle Staatsaufgaben aufgefasst werden, sind in
Hegels Staatsverstdandnis auch dem Not- und Verstandesstaat (als ,Polizei) zuge-
ordnet, denn sie dienen letztlich den Zwecken und Bediirfnissen der Individuen als
Wirtschaftssubjekten. Die Aufgaben des libertdren Minimalstaates (Sicherung von
Leben, Eigentum und Vertragen) und des Wohlfahrtsstaates fallen in eine Kategorie
des Staatsverstindnisses, namlich die instrumentelle. Staatliche Gesundheits-, Ren-
ten- und Arbeitslosenvorsorge, staatlich finanzierte Bildungspolitik, Infrastruktur-
mafnahmen und Daseinsvorsorge (Wohnraum, Elektrizitdt, Wasser, Bahn etc.) mo-
gen wiinschenswert sein, aber indem der Staat sie bereitstellt, ist und bleibt er eine
,Dienstleistungsinstitution (Taylor) und tritt nicht als politisches Gemeinwesen
auf.>® Das ,mehr* der aristotelischen These signalisiert einen qualitativen, keinen
quantitativen Unterschied.

Das ,mehr‘ muss also etwas genuin anderes bedeuten als individuelle Zwecker-
fiillung und wir kommen damit zum wesentlichen Zweck, den das politische Ge-
meinwesen flir Taylor hat, ndmlich die Identifikation des Einzelnen mit diesem Ge-
meinwesen. In dem Aufsatz Institutions in National Life unterscheidet Taylor ideal-
typisch zwei Arten von Institutionen: ,,institutions that serve versus institutions that
identify.«*” Die Hegelsche Unterscheidung zwischen Not- und Verstandesstaat und
eigentlich politischem Staat entspricht dieser Gegeniiberstellung weitgehend. Wéh-
rend instrumentelle Institutionen ,,devoid of any dimension pertaining to identifica-
tion“®® seien, verkorpern andere Institutionen bestimmte Werte, kulturelle Deutun-
gen oder dergleichen und seien daher fiir die Identitdtsbildung relevant. Im Falle des
modernen Staates bezeichnet das Phdnomen des Patriotismus diesen Sachverhalt

58  Dies wird etwa auch daran ersichtlich, dass diese Aufgaben ebenso gut in einer Despotie (z.B. einer
expertokratischen Wohlfahrtsdiktatur) durch den Staat wahrgenommen werden konnen, wéhrend
der Bereich des Politischen génzlich brachliegt.

59 Taylor 1990, S. 123.

60 Ebd, S. 124.

51



und es ist Taylors zentrale These, dass dieser nur gegeniiber einem politischen Staat,
nicht gegeniiber dem Staat als einer service institution aufgebracht werden kann.

Zwei verschiedene Arten der Identifikation des Einzelnen mit ,seinem‘ politi-
schen Gemeinwesen lassen sich bei Taylor identifizieren, ndmlich ein Verfassungs-
patriotismus und ein kultureller oder nationaler Patriotismus. Ersterer bezieht sich
auf die Institutionen, Gesetze und Verfassung des Staates und zielt auf

die freiwillige Identifizierung der Biirger mit der Polis [...], die Uberzeugung, daB die po-
litischen Institutionen, unter denen sie leben, ein Ausdruck ihrer selbst sind. Die ,Gesetze*
miissen als etwas angesehen werden, das ihre Wiirde als Biirger spiegelt und verfestigt,
und so in gewisser Weise eine Erweiterung ihrer selbst ist.“'

Hegel argumentiert dhnlich. Fiir ihn kann ,.die politische Gesinnung, der Patriotis-
mus iberhaupt, [...] nur [das] Resultat der im Staate bestehenden Institutionen®
sein, ,,als in welchem die Verniinftigkeit wirklich vorhanden ist.“%? Ich identifiziere
mich mit den Institutionen des verniinftigen Staates, weil ich weil3, dass sie verniinf-
tig und die Grundlage meiner subjektiven ebenso wie der ,6ffentlichen Freiheit®’
sind. Taylor schlieBt sich diesem ,,grundlegenden Vorschlag, Patriotismus und Frei-
heit zu verbinden,“** an. Zugleich vertritt er jedoch auch einen kulturellen Patriotis-
mus, der insofern von dieser Sichtweise abweicht, als dass Patriotismus nun nicht
mehr die affirmative Bezugnahme auf , freiheitsverbiirgende* politische Institutionen
meint, sondern ,,die gemeinsame Treue zu einer bestimmten historischen Gemein-
schaft.“®> Ein solcher Patriotismus betont das historisch Gewachsene, Partikulare
und bringt damit eine ,,Liebe des Besonderen,“*® das in einer jeden kulturellen Ge-
meinschaft liegt, zum Ausdruck.

Taylor unterscheidet jedoch nicht immer klar zwischen diesen beiden doch sehr
unterschiedlichen Formen des Patriotismus und es ist augenscheinlich, dass die
Zunahme der Elemente eines kulturellen Patriotismus, etwa die Rolle von Sprache,
Geschichte, Narrativen, zunehmen, je stirker sich Taylor geografisch oder thema-
tisch an Quebec anndhert. Man kann diesen kulturellen Patriotismus in Ansétzen auf
Hegels Verstidndnis partikularer Volksgeister zuriickfithren, sollte diese Analogien
jedoch nicht iiberstrapazieren. Was aus Hegelscher Perspektive jedoch klar ist, ist
eine Entscheidung dariiber, welcher der beiden Arten des Patriotismus der Vorzug

61  Taylor 1989, S. 110. Siehe auch Taylor 1992, S. 19-21.
62  RPh §268,S.413.

63  RPh §265,S.412.

64 Taylor 1989, S. 118.

65  Ebd, S.123.

66  Ebd.

52



zu geben ist. Weil das historisch Partikulare ,nur® das ist, was Taylor in seiner He-
gel-Interpretation das ,,blof3 ,Positive“‘67 im Sinne eines zuféllig Gegebenen nennt,
kann es nicht die Basis eines verniinftigen Patriotismus sein.®® Dieser setzt wie ge-
sagt verniinftige Institutionen voraus, in die die Biirger zunéchst ein ,,Zu‘[rauen“69
entwickeln, deren Verniinftigkeit sie aber idealerweise erkennen und wissen. Ein
solcher Patriotismus basiert im Gegensatz zur ,Liebe des Besonderen® im kulturellen
Patriotismus nicht auf Gefiihlen, sondern auf rationaler Einsicht.

In seinen demokratietheoretischen Reflexionen teilt Taylor diese Auffassung und
sieht den ,,Identifikationspol* des Patriotismus ,,im ,Gesetz* als dem Inbegriff der
zentralen Institutionen und Verfahren des politischen Systems.“’® Trotzdem will er
weiter das die Biirger verbindende ,,Solidarititsgefiihl [...] zu einem groflen Teil*
auf nationale Gefiihle und ,,narrative Formen*’" zuriickfiihren, fillt also doch wieder
in einen kulturell-emotionalen Patriotismus zuriick. Es ist eigentiimlich, dass Taylor
hier eine gangbare Briicke nicht sieht oder wenigstens nicht explizit ausformuliert.
Wenn das Politische einen eigenen Wert hat und dieser eigene Wert in diskurstheo-
retischer Hinsicht und im Sinne Arendts darin besteht, dass politisches Handeln das
gemeinsame Sprechen (und Entscheiden) iiber die 6ffentlichen Angelegenheiten ist,
dann dréngt sich der Schluss auf, dass politische Gemeinschaften Sprachgemein-
schaften sein miissen. Auf diese Weise lielen sich unter dem Dach eines diskursiven
Demokratiemodells die wichtigsten Anspriiche eines Verfassungs- und eines kultu-
rellen Patriotismus durchaus miteinander kombinieren, ohne iiber die Unterschiede
zwischen beiden Konzepten hinwegzugehen, wie es Taylor weitgehend tut.”?

Die Identifikation der Biirger mit einem ,umfassenderen Leben‘ und ,ihrem* poli-
tischen Gemeinwesen macht fiir Taylor also den entscheidenden qualitativen Unter-
schied zum instrumentellen Staatsverstdndnis aus. Doch warum ist diese Identifika-
tion so wichtig, dass sie bei Taylor beinahe zum einzigen Zweck des politischen
Staates wird? Zwei Griinde sind dafiir anzufiihren. Sie ist es in seinen Augen erstens
deshalb, weil nur auf diese Weise das moderne Autonomieversprechen eingelost
werden kann. Wie ist das zu verstehen? Taylor unterscheidet zwei Modi der Erzeu-
gung sozialkonformen Verhaltens, ndmlich dufleren Zwang und Freiwilligkeit. Biir-

67  Taylor 1975, S. 530, siehe auch S. 556, S. 580.

68 Vgl hierzu auch Gordon 2000, S. 299.

69 RPh §268,S.413.

70 Taylor 1992, S. 19.

71 Ebd, S.22.

72 In Institutions in National Life deutet Taylor diese Briicke immerhin an. Er plddiert hier im Gegen-
satz zu einem unitarisch-monolithischen Nationalverstindnis fiir ein ,,national life founded on di-
versity, in which the political process takes on a crucial significance, not only as an instrument of
self-definition but as a major component of a national identity, which is largely constituted by de-
bate, without definitive closure, between a plurality of legitimate options.” (Taylor 1990, S. 132).

53



ger miissen ,,Steuern zahlen, sich an die Gesetze halten und sich engagieren, wenn
ihre Gemeinschaft von innen oder von auflen bedroht ist. Wenn sie dies nicht unter
Zwang tun sollen (was sich fiir eine freie politische Gemeinschaft verbietet), dann
miissen sie es selbst wollen.“”> Auf der Stufe des Not- und Verstandesstaates er-
scheint der Staat nun als eine dem Individuum #uBerliche Kraft,”* die zur allgemei-
nen Sicherung der partikularen Zwecke befugt ist, notfalls Zwang anzuwenden. In
Ubereinstimmung mit dem vertragstheoretischen Staatsverstindnis und in Kants
Worten sorgt der Rechtszwang dafiir, dass ,,die Freiheit der Willkiir eines jeden mit
jedermanns Freiheit nach einem allgemeinen Gesetze zusammen bestehen’> kann.
Die dem Not- und Verstandesstaat zugeordnete ,Rechtspflege’ sichert so das ,Genie-
ren aller gegeneinander®, also die wechselseitig garantierte dullere Handlungsfrei-
heit. Das Recht bedeutet hier die ,,Befugnis, den, der ihm Abbruch tut, zu zwin-
gen.*’® Dieser Zwang hat den grofen Vorzug, allen Gesellschaftsmitgliedern in
gleicher Weise die Verfolgung ihrer Zwecke in einem durch ihn reduzierten Umfang
zu gestatten. Er bleibt aber aus Perspektive des Subjekts des ontologischen Atomis-
mus ein Zwang, der seine Willkiir und Zwecke beschneidet. Der Staat ist in dieser
Sichtweise eine Zwangsordnung und ein Ubel, aber immerhin ein zur wechselseiti-
gen Freiheitssicherung notwendiges Ubel.”” Dies reicht in Taylors Augen jedoch
nicht aus: ,,Um eine freie Gesellschaft zu haben, mufl man diesen Zwang durch
etwas anderes ersetzen. Dies kann nur die freiwillige Identifizierung der Biirger mit
der Polis sein, die Uberzeugung, daB die politischen Institutionen, unter denen sie
leben, ein Ausdruck ihrer selbst sind.“’® Damit der Staat aufhort, eine duBere
Zwangsordnung zu sein, reicht es jedoch nicht aus, dass er sich hin zu einem identi-
fikationsfahigen Gemeinwesen transformiert. Auch das Subjekt muss aufhoren,
ausschlieBlich auf seinen partikularen Standpunkt zu beharren und zusétzlich ein
,allgemeines Leben® fiihren. Es muss vom bourgeois zum citoyen werden. Der Ein-
zelne soll nicht einer Zwangsordnung folgen, weil sie seine Zweckerfiillung garan-
tiert, sondern an einem politischen Gemeinwesen teilhaben, das Ausdruck seiner
selbst ist. Nur so erlangt das Verhalten in Hegels wie in Taylors Augen einen Grad
der Freiwilligkeit, der dem Menschen als einem verniinftigen Wesen angemessen ist.

Die Identifikation der Biirger mit ihrem politischen Gemeinwesen ist fiir Taylor
zweitens deshalb essentiell, weil sie in seinen Augen die Basis eines lebendigen

73 Taylor 1992, S. 15f.

74  Hegel nennt ihn daher auch den ,,duBeren Staat.“ (RPh §183, S. 340).

75  Kant1797,8S.337 (= AA VI, S. 230).

76  Ebd., S.339, siche auch S. 340 (= AA VI, S. 231f)).

77  Siehe hierzu ausfiihrlich meine Dissertation Zwang und Heteronomie in der politischen Theorie der
Moderne, deren Publikation in Vorbereitung ist.

78  Taylor 1989, S. 110.

54



demokratischen Gemeinwesens bildet. In diesem Bereich ist nun Taylors weiteres
Gesellschafts-, Staats- und Politikverstdndnis angesiedelt, das zwar gewisse Hegel-
sche Topoi aufgreift, insgesamt aber deutlicher von Hegels Konzept der Wechsel-
wirkung zwischen biirgerlicher Gesellschaft und politischem Staat abweicht. Hegel
umreilit die biirgerliche Gesellschaft wie gesagt als eine durch den Not- und Ver-
standesstaat gesicherte und regulierte Marktgesellschaft. Weil sie der genuine Ort
der Herausbildung der subjektiven Besonderheit ist, stellt sie sich auch als ,,das
System der in ihre Extreme verlorenen Sittlichkeit*”” dar. Sie liefert allerdings nicht
das Bild einer atomistischen Marktteilnehmergesellschaft, wie man sie sich als
Aquivalent eines libertiren Minimalstaates vorstellt. Sie ist vielmehr durch Stéinde
und Korporationen gegliedert. Hegel unterscheidet in der Rechtsphilosophie zwi-
schen dem ackerbauenden, dem Gewerbe treibenden und dem allgemeinen Stand.
Diese ,,besonderen Systeme der Bediirfnisse“* bilden so etwas wie sozialmoralische
Milieus, die sich ,,in Lebensstilen und Wertvorstellungen voneinander unterschei-
den.*®" Hegel verwirft jedoch die vormoderne Standeslehre, weil in ihr der Einzelne
durch Geburt einem Stand zugewiesen wird und das moderne Moment der subjekti-
ven Freiheit nicht zu seinem Recht kommt.*? Freie Berufswahl und die Entstehung
sozialmoralischer Milieus aus der Art und Weise der Beschéftigung sind demnach
fiir Hegel kein Widerspruch. Sie waren fiir Hegel wie auch heute noch zentral fiir die
Art und Weise der legislativen Représentation. Weil er jedoch den heute grundle-
genden Repriisentationsmodus der allgemeinen freien Wahl als Aquivalent einer
ungegliederten, atomistischen Gesellschaft (einem ,,Haufen“83) betrachtete und mo-
derne Strukturierungsmodi der Représentation durch politische Parteien nicht kann-
te, pladierte Hegel klar fiir eine stdndische Reprisentation. Taylor verwirft dieses
Konstrukt aus verstindlichen Griinden, teilt jedoch Hegels Ansicht, dass die biirger-
liche Gesellschaft kein ,Haufen® atomistischer Individuen sein darf (sei es als Kon-
sequenz eines minimalstaatlichen Libertarismus oder des Rousseauschen Identitéts-
prinzips), sondern pluralistisch gegliedert sein muss.

79 RPh §184,S. 340.

80 RPh §201, S. 354.

81  Taylor 1975, S. 568.

82  Vgl. RPh §206, S. 358f. Hier auch noch einmal verbunden mit einer Kritik des Platonischen Staa-
tes. Siehe auch Taylor 1975, S. 570.

83  RPh §290Z, S. 460, §302, S. 472 und andernorts. Stets ist ,Haufen® eine Formel fiir eine atomisti-
sche Gesellschaft. Siehe auch Taylor 1975, S. 576, S. 583, S. 590. An dieser Stelle artikuliert sich
auch einer der wichtigsten Unterschiede zwischen Hegel und Rousseau: Dieser ,,hélt die Schaffung
einer Gliederung fiir die politische Todsiinde, wohingegen nach Hegels Meinung die Abschaffung
der Gliederung den Staat zerstort. Auch wird diese Zerstérung nicht als blol metaphorisch gedacht.
Ein derart in Atome aufgeloster Staat muf3 die Treue seiner Biirger verlieren.“ (ebd., S. 591). Vgl.
auch Taylor 1991, S. 78-81.

55



Neben den Stinden kennt Hegel die Korporationen als Gliederungsmomente der
biirgerlichen Gesellschaft. Als Orte, an denen das ,,Gleiche der Besonderheit als
Gemeinsames in der Genossenschaft zur Existenz*** kommt, erfiillen die Korporati-
onen die wichtige Funktion, das auf seine partikularen Zwecke fokussierte Individu-
um der biirgerlichen Gesellschaft in ein ,kleines Allgemeines® zu liberfiihren.

In unseren modernen Staaten haben die Biirger nur beschrankten Anteil an den allgemei-
nen Geschiften des Staates; es ist aber notwendig, dem sittlichen Menschen auler seinem
Privatzwecke eine allgemeine Tétigkeit zu gewéhren. Dieses Allgemeine, das ihm der mo-
derne Staat nicht immer reicht, findet er in der Korporation.85

In der berufsgenossenschaftlichen oder kommunalen Selbstverwaltung findet der
bourgeois demnach eine Moglichkeit, an einer allgemeinen, ndmlich der Angele-
genheit jener Selbstverwaltungseinheit teilzuhaben. Wenn Taylor in Wieviel Ge-
meinschaft braucht die Demokratie? und andernorts eine Dezentralisierung und eine
Ausrichtung des Politischen am Subsidiaritdtsprinzip fordert, um den Biirgern neue
Moglichkeiten ,,positive[r] Partizipation“®® zu ermdglichen, dann schwingt darin
genau diese Uberlegung Hegels mit. Der Biirger als citoyen muss an allgemeinen
Angelegenheiten teilhaben konnen. Weil aber im modernen Staat und ,,in einer
weitgehend schweigenden, biirokratisierten Gesellschaft [...] Partizipation auf die
alle vier Jahre erfolgende Stimmabgabe beschriankt™ sei, bedarf es dezentraler ,,Iden-
tifikationsgemeinschaften, die es gestatten, auf lokaler oder regionaler Ebene an
einem ,,gemeinsamen Vorhaben beteiligt“®” zu sein. Hegel nennt die Korporationen,
die bei ihm iibrigens auch die kommunale Selbstverwaltung umfassen,* etwas pa-
thetisch eine der ,,sittlichen Wurzel[n]“89 des Staates, meint aber wie Taylor den
Umstand, dass ein politisch florierendes Gemeinwesen nicht nur aus einer Marktge-

84 RPh §251, S. 394. Um diese etwas komplizierte Formulierung etwas verstdndlicher zu machen:
Alle Bécker teilen den besonderen Beruf, Biacker zu sein. Wenn sie sich in einer Berufsgenossen-
schaft organisieren, kommen sie auf Basis dieses ,Gemeinsamen‘ zusammen und regeln ihre ge-
meinsamen Angelegenheiten.

85  RPh §255Z,S. 397.

86  Taylor 1992, S. 25, siehe insgesamt S. 23-26. Siche etwa auch: Taylor 1993, S. 125-128.

87  Alle Zitate: Taylor 1992, S. 25f.

88  Vgl. RPh §290Z, S.460. Hegel betont dort, ,,dal in den Gemeinden die eigentliche Stirke der
Staaten liegt. [...] Man hat seit einiger Zeit immer von oben her organisiert, und dies Organisieren
ist die Hauptbemiihung gewesen, aber das Untere, das Massenhafte des Ganzen ist leicht mehr oder
weniger unorganisch gelassen; und doch ist es hochst wichtig, dal es organisch werde, denn [...]
sonst ist es nur ein Haufen, eine Menge von zersplitterten Atomen.*

89  RPh §255, S.396. Daneben gilt ihm die Familie als zweite sittliche Wurzel des Staates. §289,
S. 458 formuliert noch einmal — freilich in einem etwas despektierlichen Ton — das Subsidiaritits-
prinzip und kniipft den Patriotismus gegeniiber dem politischen Staat an den Korporationsgeist, al-
so die Identifizierung mit jenem ,kleinen Allgemeinen‘.

56



sellschaft und einem Zentralstaat bestehen kann, sondern eines vielgestaltigen sozia-
len und politischen Pluralismus ,dazwischen® bedarf.” Dieser bietet eine Alternative
zur postdemokratischen Krise zentralstaatlicher Reprisentationssysteme. '

Wenn man nun auf die Gliederung des politischen Staates selbst schaut, offenbart
sich einer der wesentlichen Unterschiede zwischen Hegel und Taylor nicht nur in
inhaltlicher, sondern auch in konzeptioneller Hinsicht. Hegel verwirft bekanntlich
die klassische Gewaltenteilungslehre Montesquicus und setzt an deren Stelle die
fiirstliche, die regierende und die gesetzgebende Gewalt. Dass jemandem wie Taylor
eine konstitutionelle Erbmonarchie mit stédndischer Repridsentation und einer vor
allem auf einer rationalen Biirokratie ruhenden Regierung wenig schmeckt, iiber-
rascht Wenig.92 All dies wiederum zu verwerfen, fallt Taylor leicht, und er setzt
damit dort an, wo Hegel den festen Grund seines gesamten Systems sah: in seiner
Logik und Metaphysik des Geistes. Wir hatten oben gesehen, dass der ,vollkommen
rationale Staat® dem Begriff nach, d.h. verniinftig gegliedert sein muss. Hegel bean-
sprucht also, dass seine Gewaltenteilungslehre und damit die Institutionenlehre des
politischen Staates aus seiner Logik abgeleitet werden konnen. Indem Taylor wie die
meisten Hegel-Interpreten des ,nachmetaphysischen Zeitalters® diesen Ansatz ver-
wirft, kann er mit ihm ohne weiteres Hegels politische Institutionenlehre entsorgen.
Dies wire an sich nicht problematisch, entstiinde auf diese Weise nicht eine Span-
nung zu der These, dass nur ein auf eine bestimmte Art und Weise eingerichteter
Staat in der Lage ist, als Substanz einer ,freiheitsverbiirgenden® Sittlichkeit und
damit als Identifikationspol eines verniinftigen Patriotismus zu wirken. Wenn er
diese These aufrechterhalten will, stiinde Taylor in der Pflicht, eine Institutionenleh-
re zu prisentieren, die dies gewihrleistet.”> Er umreiBt zwar in vielerlei Hinsicht,
wie er sich Staat und Gesellschaft vorstellt, die dies leisten, kommt dabei zu einer
weitgehenden Affirmation einer dezentral-foderalistisch organisierten, parlamentari-
schen Demokratie mit hohem Wohlfahrtsstaatsanteil, ist mit diesen verstreuten An-

90  Dieser muss flir Taylor in der Tat unbedingt auch ein politischer (d.h. foderalistischer) Pluralismus
sein. Denn allein ein privater Pluralismus wiirde einem zeitgendssischen Verstandnis der biirgerli-
chen Gesellschaft entsprechen, den Taylor als ,,Sammelsurium privater Enklaven® kritisiert, siche
Taylor 1991, S. 84, siche auch S. 64 und Taylor 1992, S. 25.

91 Vgl Taylor 1978. Siehe auch den Beitrag von Jorke/Miiller in diesem Band.

92 Vgl etwa Taylor 1975, S. 585f.

93  Er tut dies umso mehr, als dass ansonsten ein Vorwurf schnell gemacht ist, der Kommunitaristen
oft gemacht wurde, ndmlich der des Relativismus. Hegels Vernunft-Metaphysik war gewisserma-
Ben ein hermetischer Feuerwall gegen diesen Vorwurf, weil allein der verniinftige Staat, besser ge-
sagt der Begriff des Staates den MaBstab fiir alle bestehenden, zuféllig in der Welt seienden Staaten
bildete. Wenn dieser Begriff wegfillt, fallt auch der Bewertungsmaf3stab weg und es ist unklar, wo-
ran sich ein ,freiheitsverbiirgender® Staat messen lassen muss. Hiermit soll nicht einer Riickkehr
zur Metaphysik das Wort geredet, sondern auf ein argumentatives Problem der Metaphysikkritiker
hingewiesen werden.

57



deutungen aber doch weit davon entfernt, iiber eine explizite politische Theorie des
Staates, seiner Institutionen und seiner Funktions- und Arbeitsweise zu verfiigen. Er
wischt Hegels engere Staatlehre — in weiten Teilen sicherlich zu Recht — beiseite,
ohne eine ausformulierte Alternative zu prisentieren.

4. Fazit: Moderne Sittlichkeit als Rekonstruktion autonomieerméglichender
Institutionen

Wir konnen das vorangegangene nun dahingehend zusammenfassen, dass Taylors
politisches Denken abgesehen von der Ablehnung der Gewaltenteilungslehre und
friihmodernen Demokratieskepsis Hegels zu groBen Teilen in Hegelschen Uberle-
gungen wurzelt. Dies beginnt in der grundlegenden Konzeption des politischen
Denkens, die einen ontologischen Holismus mit einem normativen Individualismus
kombiniert. Die Freiheit des Einzelnen und damit die Pluralitdt der Moderne miissen
zu ihrer vollen Entfaltung kommen, aber das politische Gemeinwesen als identifika-
tionsfahige Gemeinschaft fortbestehen. Beide Denker sind eindeutig der aristoteli-
schen Tradition zuzuordnen, die dem Politischen einen qualitativen Eigenwert bei-
misst. In beiden Fillen bleibt dieser Eigenwert jenseits der Versohnung bzw. Ver-
mittlung von Besonderem und Allgemeinem jedoch auf eigentiimliche Weise leer.
Taylor scheint sich so sehr auf den Identifikationsaspekt zu konzentrieren, dass das,
was die Identifikation gewdhrleisten soll, ndmlich ein demokratisches Leben, nur
verstreut skizziert wird. Taylor folgt hier weitgehend Arendt, die im Politischen das
gemeinsame Besprechen und Gestalten der 6ffentlichen Angelegenheiten (der res
publica) sieht.”* Auch wenn auf Taylors Konzept der Offentlichkeit nicht genauer
eingegangen werden konnte, deuten sich hier Konturen eines deliberativen Demo-
kratiemodells an.” Dariiber hinaus kniipfen zentrale Elemente des politischen Den-
kens Taylors an Hegelsche Topoi an und passen sie der modernen Theorieentwick-
lung an, so etwa die Unterscheidung zwischen einem instrumentellen und einem
politischen Staatsverstindnis, die auf einer Kritik des utilitaristischen Kontraktua-
lismus wurzelt. Mit dieser Unterscheidung unterzieht Taylor alles einer Kritik, was
in Hegelscher Tradition nicht nur mit einem methodologischen, sondern auch mit

94 Vgl. etwa Taylor 1979a, S. 208: ,If realizing our freedom partly depends on the society and culture
in which we live, then we exercise a fuller freedom if we can help determine the shape of this so-
ciety and culture. And this we can only do through instruments of common decision. This means
that the political institutions in which we live may themselves be a crucial part of what is necessary
to realize our identity as free beings. [...] Men's deliberating together about what will be binding on
all of them is an essential part of the exercise of freedom.”

95 Vgl Taylor 1991 und Taylor 1993.

58



einem sozialen Atomismus verbunden ist. Auch Taylors Forderung nach politischer
Dezentralisierung und Subsidiaritit, die Ausdruck einer gelebten Pluralitit sind,
lassen sich auf Uberlegungen Hegels zur Rolle der Stinde und Korporationen als
Bindeglied zwischen biirgerlicher Gesellschaft und politischem Staat zuriickfiihren.
Er verwirft sie im Detail aus den genannten Griinden, aber auch, weil mit politischen
Parteien heute Organisationen existieren, die manche ihrer Funktionen {ibernehmen.
Man kann Taylors Hegel-Rezeption daher auch so zusammenfassen: Wenn Hegels
praktische Philosophie ,,ihre Zeit in Gedanken erfaft“*® ist und aus der nachrevoluti-
ondren Periode jene Gedanken in ein System zu integrieren versucht, die dem Geist
der Freiheit Wirklichkeit verleihen, dann macht Taylor etwas &dhnliches. Er ent-
nimmt der sozialen und politischen Realitédt der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts
Elemente, die er fiir eine ,freiheitsverbiirgende® soziale und politische Ordnung fiir
essentiell hilt und fligt sie zu einem recht spezifischen neoaristotelischen politischen
Denken zusammen.”’ Er lisst sich dabei von einem Hegelschen Kompass leiten (der
nicht sein einziger ist), aber nicht zu dem Versuch verleiten, sie zu einem auf einer
Vernunft-Metaphysik fulenden Gebdude zusammenzusetzen. Im Vergleich zu He-
gel muss sein politisches Denken und Staatsverstindnis daher eklektisch wirken.
Dies muss kein Nachteil, sondern kann ein Vorteil sein.

Literatur

Avineri, Shlomo, 1976: Hegels Theorie des modernen Staates, Frankfurt a.M. [engl. Orig. 1972].

Braune, Andreas, 2011: Positive Freiheit und politische Bildung im Anschluss an Hegel. In: Zeitschrift
flir Politische Theorie 2, H.2, S. 151-170.

Cassirer, Ernst, 1949: Vom Mythus des Staates, Nachdruck, Hamburg 2002.

Constant, Benjamin, 1819: Uber die Freiheit der Alten im Vergleich zu der der Heutigen. In: Ders., 1972:
Werke in vier Banden, Bd. IV: Politische Schriften, Berlin, S. 363-396.

Franco, Paul, 1999: Hegel’s Philosophy of Freedom, New Haven/London.

Gdhler, Gerhard, 1994: Hegel und das Problem der gesellschaftlichen Einheit — Die Staatslehre neu
gelesen. In: Greven, Michael Th./Kiihler, Peter/Schmitz Manfred (Hrsg.): Politikwissenschaft als kri-
tische Theorie. Festschrift fiir Kurt Lenk, Baden-Baden, S. 109-132.

Gordon, Rupert H., 2000: Modernity, Freedom, and the State. Hegel's Concept of Patriotism. In: The
Review of Politics 62, S. 295-325.

Guggisberg, Hans R., 1972: Holborn, Hajo. In: Neue Deutsche Biographie, Bd. 9, S. 522, abrufbar unter:
http://www.deutsche-biographie.de/pnd116959991.html, letzter Zugriff am 22. Juli 2014.

96  RPh, Vorrede, S. 26.
97  Nichts anderes tut auch Axel Honneth, nur tut er es expliziter und nennt dies die Methode der
,normativen Rekonstruktion®, vgl. Honneth 2011, S.23,S. 117 und S. 123.

59



Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, 1821: Grundlinien der Philosophie des Rechts oder Naturrecht und
Staatswissenschaft im Grundrisse. Mit Hegels eigenhdndigen Notizen und den miindlichen Zusétzen,
(= Werke in 20 Banden, Bd. 7, 1986), Frankfurt a.M. (= RPh).

Honneth, Axel, 2011: Das Recht der Freiheit. Grundrif einer demokratischen Sittlichkeit, Berlin.

Kant, Immanuel, 1797: Metaphysik der Sitten. In: Ders., 1977: Die Metaphysik der Sitten (= Werkausga-
be, Bd. VIII, hrsg. von Wilhelm Weischedel), Frankfurt a.M., S. 303—-634.

Marcuse, Herbert, 1962: Vernunft und Revolution. Hegel und die Entstehung der Gesellschaftstheorie,
Darmstadt.

Neuhouser, Frederick, 2000: Foundations of Hegel's Social Theory: Actualizing Freedom, Cambridge.

Popper, Karl R., 1945: Die offene Gesellschaft und ihre Feinde. Bd. 2: Falsche Propheten: Hegel, Marx
und die Folgen, 7. Aufl. mit weitg. Verbesserungen. u. neuen Anhédngen, Tiibingen 1992.

Schmidt, Steffen, 2010: Moderne Sittlichkeit? Vorschlag zur Neuaufnahme des Sittlichkeitskonzepts im
Anschluss an Hegel. In: Eichenhofer, Eberhard/Vieweg, Klaus (Hrsg.): Bildung zur Freiheit. Zeitdi-
agnose und Theorie im Anschluss an Hegel, Wiirzburg, S. 47-62.

Talmon, Jacob L., 1952: Die Geschichte der totalitiren Demokratie. Bd. 1: Die Urspriinge der totalitiren
Demokratie, hrsg. u. eingeleitet von Uwe Backes, Gottingen u.a. 2013.

Taylor, Charles, 1978: Hegel’s Sittlichkeit and the Crisis of Representative Institutions. In: Yovel,
Yirmiahu (Hrsg.): Philosophy of History and Action, Dordrecht, S. 133—154.

Taylor, Charles, 1979a: Atomism. In: Ders, 1999: Philosophy and the Human Sciences. Philosophical
Papers Vol. 2, Cambridge, S. 187-210.

Taylor, Charles, 1979b: Der Irrtum der negativen Freiheit. In: Ders., 1992: Negative Freiheit? Zur Kritik
des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M., S. 118-144.

Taylor, Charles, 1983: Hegel, Frankfurt a.M. [engl. Orig. 1975].

Taylor, Charles, 1989: Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitarismus.
In: Honneth, Axel (Hrsg.), 1995: Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die moralischen Grundlagen
moderner Gesellschaften, 3. Aufl., Frankfurt a.M., S. 103-130.

Taylor, Charles, 1990: Institutions in National Life. In: Ders., 1993: Reconciling the Solitudes. Essays on
Canadian Federalism and Nationalism, hrsg. von Guy Laforest, Montreal u.a.

Taylor, Charles, 1991: Die Beschworung der Civil Society. In: Ders., 2002: Wieviel Gemeinschaft
braucht die Demokratie? Aufsétze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 64-92.

Taylor, Charles, 1992: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? In: Ders., 2002: Wieviel Gemein-
schaft braucht die Demokratie? Aufsétze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 11-29.

Taylor, Charles, 1993: Liberale Politik und Offentlichkeit. In: Ders., 2002: Wieviel Gemeinschaft brauch
die Demokratie? Aufsitze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 93—139.

60



Tilman Reitz

Die katholische Ethik und der Geist des Sozialismus
Charles Taylors frithe Marx-Rezeption

Der Titel dieses Beitrags ist bewusst ein Stiick zu hoch gehingt: Man kann bei Tay-
lor nicht wirklich von einer Marx-Rezeption sprechen. Zwar erwédhnt er den Namen
Marx in seinen frilhen Texten hdufiger — zumeist austauschbar mit ,,Marxism* —,
aber konkrete Bezugnahmen oder gar wortliche Zitate sind diinn gesit. Uberwiegend
bleibt es bei summarischen Einordnungen und Abgrenzungen. Daher ist entgegen
der Ansichten einiger Forscher nicht leicht zu sehen, inwiefern ,Marxist ideas*
Taylor ,,in a most fascinating fashion in both his metaphysical and social views*'
beeinflusst haben, worin seine ,,long history of sympathy, albeit critical, with the
more humanist side of Marx’s and Marxist writings** bestehen mag und ob man ihm
{iberhaupt ein (ambivalentes) ,,Verhiltnis zu Marx“’ zuschreiben kann. Methodisch
diirfte das darauf hinauslaufen, dass man Taylors textfernen Vermutungen, Unter-
stellungen und Extrapolationen zu Marx weitere (zu seiner Marx-Verarbeitung)
hinzufiigt.

Dennoch gibt es gute Griinde, das fragliche Verhéltnis néher zu betrachten. Ers-
tens kann man so einem verbreiteten Schweigen begegnen; in den ausgedehnten
Diskussionen zu Taylor ist seine intellektuelle Frithgeschichte in der britischen Neu-
en Linken kaum présent.* Zweitens ist der Stil seiner (Nicht-)Befassung mit Marx
oder dem Marxismus exemplarisch fiir ein ideengeschichtliches Vorgehen, das sich
seine Themen von oben herab zurechtlegt — eine Analyse kann sowohl andere Marx-
Einordnungen als auch Taylors spitere Geistesgeschichten kritisch zu lesen helfen.
Trotzdem setzt er sich in den angesprochenen Texten drittens ernsthaft mit einer
sachlichen Frage auseinander: den Aussichten eines nicht-sowjetischen, nicht-
staatsautoritdren Sozialismus. Im Lauf dieser Reflexion, die man recht genau von
1957 (Taylors ersten Reaktionen auf Edward Thompsons humanistischen Sozialis-
mus) bis 1975 (der Publikation seines Hegelbuchs, mit einem ldngeren Abschnitt zu

Berlin 1994, S. 2.

Fraser 2007, S. 2.

Rosa 1998, S. 38.

Die im ersten Absatz genannten Beitrdge sind fast schon das ganze Feld; als weitere wichtige
Ausnahme vgl. die saubere Argumentation von Nicholas Smith 2002, S. 172-183, und den unten
erwahnten (allerdings wenig an Taylor interessierten) Beitrag von Wendy Brown 2010.

O R

61



Marx) datieren kann, polt er seine Kapitalismuskritik erkennbar von diesseitiger
Wohlfahrt auf protoreligiése Sinnerwartungen um. Da beides zudem unter dem Titel
,Gemeinschaft’ geschieht,5 kann man hier Argumente entstehen sehen, die bis in
Taylors 4 Secular Age und die vielleicht postsédkulare Gegenwart wichtig bleiben.

Die Gliederung meines Beitrags orientiert sich locker an diesen Punkten. Zum
ersten Komplex, Taylors Anfangen in der Neuen Linken, werde ich nur einige Rah-
menangaben zusammenstellen und Themen einkreisen. Der zweite Punkt, sein me-
thodischer Umgang mit Marx bzw. dem Marxismus, wird textndher (allerdings
exemplarisch) auszufiihren sein. Die Analyse lédsst schlieBlich nach den Griinden fiir
festgestellte Auslassungen und Verzerrungen fragen, die dann im dritten Block zu
erortern sind. Was beide Teile verbindet, kann vielleicht eine Frage verdeutlichen,
die meinen Obertitel prézisiert: Welche marxschen und marxistischen Gedanken
muss man aktiv ausblenden, um einen Sozialismus zu erhalten, der gleitend in eine
katholische Gemeinschaftsethik iibergehen kann?

1. Etwa neun der zwolf ersten, zwischen 1957 und Anfang 1960 publizierten Texte
von Taylor haben Marxismus, Sozialismus und Staatssozialismus zum Thema. Zieht
man Besprechungen und semitheoretische Texte (darunter die thematischen Rand-
fille einer Popper-Rezension und eines Berichts iiber 1956 aus Ungarn gefliichtete
Studenten) ab, bleiben fiinf bis sechs von acht Aufsdtzen (mit dem Grenzfall Can
Political Philosophy Be Neutral? von 1957, in dem der Marxismus nur ein zentrales
Beispiel darstellt). Die Aufsétze sind teilweise nicht lang und schlieBen Debattenbei-
trdge ein — aber sie lassen sich gut als Bemiihung lesen, eine eigene theoretisch-
politische Position zu gewinnen. Dazu passt der von Taylor mit gestaltete Kontext,
die Zeitschrift Universities and Left Review, die zusammen mit dem New Reasoner
(in dem ebenfalls einer der einschlagigen Aufsitze erscheint) 1960 in der New Left
Review aufgeht. Bei Universities and Left Review war Taylor Griindungsmitglied,
und in der New Left Review arbeitete er mit, bis er 1961 nach Kanada zuriickkehrte;®
in der urspriinglich aktivierenden Bewegung, der Campaign for Nuclear Disarma-
ment, war er seit 1954 engagiert.” Ein Hauptthema dieser Phase ist die doppelte
Frontstellung zu Stalinismus und Sozialdemokratie. An der einen Front will Taylor
iber die Abgrenzungsbemiihungen E. P. Thompsons hinausgehen, da sie nicht in

5 Nicht alle einschldgigen Texte Taylors verbinden alle drei Motive. Ein Aufsatz zu den komplemen-
tdren Méngeln von Kapitalismus und Sozialismus stellt den Marxismus zwar als Gemeinschaftsleh-
re in die Tradition Rousseaus (7aylor 2002, S. 17), bietet aber keine religiose Interpretation an.

6 Das Editorial der Ausgabe 1/12 (November/Dezember 1961) verabschiedet ihn aus der Redaktion
und hélt fest, dass er korrespondierendes Mitglied bleibt.

7 Smith 2002, S. 121f.

62



Betracht ziehen, inwiefern marxistische Lehren selbst autoritdr nutzbar sind. Neben
dem erwihnten ,,Humanismus® bietet dafiir auch die Rolle der Intellektuellen An-
lass.” An der anderen Front argumentiert Taylor selbst sozialistisch: Er bestreitet
entschieden die Ansicht der Labour Party, dass der Wohlfahrtsstaat den Kapitalis-
mus gezdhmt hat; fliir ihn wird er im Westen nur optimiert und bleibt untragbar,
solange Profitmotive statt gemeinsamer Zwecke bestimmen, wie der gesellschaftli-
che Reichtum verwendet wird.'” Ein direkt angrenzendes Themenfeld bilden Sinn-
verlust, privatisierte Lebensaussichten, Konformismus und ,,Entfremdung® in der
kapitalistischen, aber auch allgemein in der industriellen Moderne.''

Hier setzt eine Folge eigenstandigerer, allerdings weiter verstreuter Aufsitze Tay-
lors zu Marxismus und Sozialismus an. Zentral sind drei Texte: erstens ein Sammel-
band-Beitrag mit dem Titel Marxism and Empiricism'z, der erldutert, weshalb der
Marxismus (in Taylors Wahrnehmung) in der britischen Philosophie sowie Wissen-
schaft insgesamt randstindig ist; zweitens der Essay From Marxism to Dialogue
Society”, in dem Taylor das weiterhin bejahte Bediirfnis nach Gemeinschaft auf
inzwischen angenommene spirituelle Bediirfnisse jenseits des Marxismus bezieht;
schlieBlich der Text Socialism and Weltanschauung'®, der an der gleichen Stelle
ansetzt, aber die Bemiihung um eine genuin sozialistische Weltdeutung verteidigt. In
diesen Aufsitzen werden die Weichen gestellt. Taylor begreift den Marxismus als
sozialtheoretische Geschichtsphilosophie, er schreibt ihm das Ziel eines ginzlich
konfliktfreien Zusammenlebens zu, er ordnet ihn der ,,expressivistischen Stromung
in der Moderne zu, die rationaler Naturbeherrschung ausgleichend die Selbstdarstel-
lungen und -konstruktionen der Menschen entgegensetzt — und er blendet zuneh-
mend das Gebiet Skonomischer Analyse aus.'® Die schlieBlich in Taylors Hegelbuch
zusammengestellten Marx-Zitate'® unterstiitzen diese Tendenzen. Sie stammen we-
sentlich aus Marx’ Friihschriften, sollen darin eine Fortsetzung Hegelscher und
romantisch-,expressivistischer’ Ansdtze belegen und helfen eine direkte Linie von
diesen Befreiungsideen in die ,,Marxist societies“!” des Ostblocks zu ziehen. Damit

8 Taylor 1957b.

9 Taylor 1957a.

10 Taylor 1960.

11 Taylor 1958, 1960.

12 Taylor 1966.

13 Taylor 1968.

14 Taylor 1974.

15 Vgl. Smith 2002, S. 182.
16 Taylor 1975, S. 547-558.
17 Ebd., S.558.

63



ist die Arbeit getan, auf die Taylor in spéteren Darstellungen des Marxismus und
seiner wachsenden Differenzen zu ihm nur noch zuriickgreifen muss.'®

2. Der gegebene Uberblick legt es nahe, genauer nach Taylors Textgrundlage zu
fragen. Welche Formulierungen und Argumente von Marx hat er im Blick, wie liest
er sie, welche marxistischen Autoren zieht er ergénzend heran? Die Antwort fallt
wie gesagt nicht ganz leicht, weil Taylor in der gesamten interessierenden Phase, vor
1975, kaum mit nachvollzichbaren Textbeziigen arbeitet. What’s Wrong With Capi-
talism? etwa nimmt kein einziges Mal explizit auf Marx Bezug. Das Grundargument
erinnert stark an Das Kapital: ,]In a capitalist society [...] conditions of survival are
such that a firm must either make profit or go under; and, more important, the moti-
vation for growth, for better or more production, is the prospect of greater profit and
hence the accumulation of capital.“'® Statt Marx oder einer anderen dkonomischen
Theorie kommen im Kontext aber nur politische Programme zu Wort. Unschirfen
dieser Art werden bedenklicher, wenn es um schwierige Deutungen, etwa von Marx’
Position zu Demokratie, Menschen- und Biirgerrechten geht. Um sie zu rekonstruie-
ren, bietet sich ein Verfahren an, das vorhandene auf fehlende Textbeziige bezieht.
Wo Taylor doch einmal sagt, welche Formulierung, welcher Text oder Autor ge-
meint ist, 14sst sich am besten sehen, was fehlt. Mit diesem Verfahren will ich den
frithen Beitrag Marxism and Humanism, die sympathisierende Darstellung Marxism
and Empiricism sowie den AbstoBungsaufsatz From Marxism to Dialogue Society
genauer betrachten.

Der erste Text ist der philologisch dichteste; er enthélt auf sechs Seiten drei
Marx-Zitate aus drei verschiedenen Schriften. Taylor belegt damit seine Zweifel an
Thompsons These, dass der Stalinismus Marx’ urspriingliche Hochschétzung han-
delnder, Zwecke setzender, schopferischer Individuen zugunsten eines dkonomi-
schen Automatismus durchgestrichen habe. Das Gegenargument hat zwei Aspekte.
Einerseits zeigt Taylor treffsicher, dass der Stalinismus durchaus schopferische,
zielgerichtete menschliche Aktivitdt kannte, aber nur von Seiten der Partei und ihrer
Fiihrer, sodass sich eine Kopplung von ,,extreme economic determinism and [...]
unbridled voluntarism* ergebe.?’ Diese Figur wird unmittelbar als Marx sehr fern
(bzw. ,,foreign to Marxism®) beurteilt: ,,Marx [...] saw man as both limited and able
to transcend limits, as both conditioned and creative, as inseparably one and the
other.“*' Im zweiten Teil seines Arguments will Taylor jedoch zeigen, dass die de-

18  Taylor 1978 und 1989.
19 Taylor 1960, S. 8.

20 Taylor 1957, S. 93.
21  Ebd.

64



terministisch-voluntaristische Kippfigur bei Marx zumindest angelegt ist — in der
,conception of the proletariat, as the class, that is the suppression of all classes, the
locus of Communism as a living force, and not simply as a system of ideas*.** Dafiir
zieht er eine Stelle aus der Deutschen Ideologie und einen Halbsatz aus dem Kom-
munistischen Manifest heran. Der erste, bekannte Beleg lautet im deutschen Origi-
nal: ,,Der Kommunismus ist fiir uns nicht ein Zustand, der hergestellt werden soll,
ein Ideal, wonach die Wirklichkeit sich zu richten haben [wird]. Wir nennen Kom-
munismus die wirkliche Bewegung, welche den jetzigen Zustand aufhebt.“** Taylor
merkt zu Recht an, dass diese Bewegung trotzdem politische Akteure bendtigt, etwa
eine die Arbeiterklasse organisierende und anflihrende Partei. Und er ergénzt, dass
Marx Gruppen, die der erwiinschten Entwicklung im Weg stehen, zuweilen mit
harten Worten beschreibt, so — im zweiten angefiihrten Zitat — das ,,Lumpenproleta-
riat* als ,,passive Verfaulung der untersten Schichten der alten Gesellschaft“.** Die
mogliche (explizit als nicht zwingend dargestellte) Schlussfolgerung lautet, dass
solche Gruppen im Dienst der historischen Befreiung gewaltsam aus dem Weg ge-
rdumt werden miissen: ,,,Mankind’ is still mankind, even shortened by several
heads.**’

Es féillt unmittelbar auf, dass die Belege ihren Zweck nicht ganz erfiillen. Sie re-
den weder von der Arbeiterklasse noch von der Rolle der Partei, ganz zu schweigen
vom Umgang mit politischen Gegnern. Marx’ Friihschriften hétten mehr und deutli-
cheres Material geboten.”® Vor allem fehlen jedoch AuBerungen, die einen theoreti-
schen Kontext bilden konnten: iiber die Rolle von Ideologen in hierarchischen Ver-
héltnissen (das Hauptthema der Deutschen Ideologie), liber die Gewaltstruktur jedes
Staates (die Marx spéter etwa in seinen Randglossen zum Gothaer Programm der
deutschen Arbeiterpartei diskutiert), iber das schwierige Unterfangen, aus zersplit-
terten Klassenlagen politische Biindnisse zu bilden (das Problem des Achtzehnten
Brumaire, dem zufolge die Menschen ihre Geschichte selbst machen, aber nicht
unter selbst gewidhlten Bedingungen). Wenn es Taylor nur darum ging, zu zeigen,
welche ungefihr passenden Formeln stalinistische Ideologen bei Marx finden konn-

22 Ebd, S.95.

23 MEW 3, S. 35 (Herv. im Orig.); Taylor 1957b, S. 95.

24 MEW 4, S. 28; Taylor 1957b, S. 97.

25  Ebd.

26 Zu denken wire vor allem an die sehr frithe Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphiloso-
phie, an deren Ende Marx bekanntlich eine Gruppe entdeckt, ,,welche sich nicht emanzipieren
kann, ohne sich von allen {ibrigen Sphédren der Gesellschaft und damit alle {ibrigen Sphéren der Ge-
sellschaft zu emanzipieren, welche mit einem Wort der véllige Verlust des Menschen ist, also nur
durch die villige Wiedergewinnung des Menschen sich selbst gewinnen kann. Diese Auflosung der
Gesellschaft als ein besonderer Stand ist das Proletariat.“ (MEW 1, S. 390; Herv. im Orig.) Das ist
allerdings die erste Formulierung einer Idee, nicht ihre Entwicklung.

65



ten, sind seine Assoziationen wohl ausreichend — nicht aber, wenn er ernsthaft prii-
fen wollte, was Marx zu Voluntarismus, Determinismus und unvermeidlichen Op-
fern zu sagen hat.

Die Rekonstruktion Marxism and Empiricism stellt diese Fragen eindeutig nicht
und kann daher gut mit nur einem Marx-Satz auskommen, der sechsten Feuerbach-
These”” — immerhin dem einzigen Zitat im ganzen Text. Angestrebt ist ein Theo-
rienvergleich; die angenommene ,relative absence of Marxism from the British
intellectual scene*®® wird tastend dadurch erklért, dass er nicht zum dominanten
Empirismus passt: ,,Marxist historicism is [...] incomprehensible to the empiricist
mind.“*’ Im Einzelnen zeichnet Taylor (der Poppers Begriff ,historicism’ in seiner
Rezension des Buchs noch abgelehnt hatte)’® eine marxistische Geschichtsauffas-
sung nach, die fiir Anhénger von Individuen und Sinnesdaten zu kollektivistisch, zu
teleologisch und zu holistisch ist. Auf der ,marxistischen’ Seite des Vergleichs
finden sich entsprechend Aussagen, die nicht jede Marxistin teilen wiirde: ,,the goal
to which history is moving is a society in which men have at last achieved control
over nature [...] and their own destiny, that is, history. [...] The different collective
goals which societies have set themselves in history are therefore represented by
Marxists as approximations to one final goal, as groping attempts to define it which
have come as near as is possible in the conditions.’' Louis Althusser hat zur glei-
chen Zeit das Gegenteil alles dessen (ndmlich die Ablehnung jeder Teleologie) als
marxistische Lehre dargestellt. Taylor musste das nicht sofort wissen, doch es fallt
auf, dass er nicht einmal mdgliche marxistische Gegenmeinungen diskutiert — auch
Thompson hétte sich im gezeichneten Bild wohl nicht erkannt. Eine Ambivalenz
wird allein in der marxistischen Stellung zur Moral erahnbar, die laut Taylor sowohl
als Moralisierung der Geschichte wie auch als Ablehnung aller Ethik erscheinen
konnte; auch hier bietet er aber eine Vereindeutigung, die das verbreitete ,,misunder-
standing concerning Marxian morality” zu vermeiden hilft: ,,Marxist morality can be
said to be founded on one fact or alleged fact, viz. that the human essence is as Marx
defines it“*? Das reibt sich zwar mit der zitierten Feuerbachthese, die gerade kein
Wesen des Menschen definieren will, sondern offen auf die gesellschaftlichen Ver-

27  ,Feuerbach 16st das religiose Wesen in das menschliche Wesen auf. Aber das menschliche Wesen
ist kein dem einzelnen Individuum innewohnendes Abstraktum. In seiner Wirklichkeit ist es das
Ensemble der gesellschaftlichen Verhdltnisse.“ (MEW 3, S. 534)

28  Taylor 1966, S. 245.

29  Ebd, S.241.

30  Schon die (Poppers Titel erweiternde) Uberschrift der Besprechung ist klar: ,,The Poverty of the
Poverty of Historicism™ (Taylor 1957c¢); inhaltlich kritisiert Taylor liberale Kampfrhetorik und ei-
nen unbrauchbaren Hauptbegriff.

31  Taylor 1966, S. 239.

32 Ebd, S.245.

66



hiltnisse verweist — doch eine vom geschichtlichen Endziel gedachte ,teleological
notion of human nature itself** passt besser in Taylors Gesamtdeutung.

Das Hauptproblem des Textes liegt an anderer Stelle. Man fragt sich fast durch-
géngig, liber welche Marxisten Taylor eigentlich spricht. Bereits seine Eingangsdi-
agnose hat gespenstische Ziige. Der Marxismus, so liest man, sei in England wéh-
rend der 1930er kurz wichtig gewesen, inzwischen aber nur noch bei einer Gruppe
von Historikern relevant (Taylor nennt bloB Christopher Hill, ergéinzen kann man
etwa Eric Hobsbawm, Thompson und fiir die Wirtschaftsgeschichte Maurice Dobb).
Mit keinem Wort erwdhnt er dagegen seinen eigenen Herkunftskontext, die New Left
Review. Dort schreiben, wihrend Taylor das marxistische Geschichtsbild rekonstru-
iert, etwa Perry Anderson, Stuart Hall, Hobsbawm, Crawford B. Macpherson, Ralph
Miliband und Raymond Williams — namhafte Intellektuelle, deren Wirkungsge-
schichte bis in die Gegenwart reicht. Nimmt man hinzu, dass fiir die behauptete
Inkompatibilitdt zum britischen Denken auch keine kontinentalen Autoren herange-
zogen werden, ergibt sich ein Marxismus ohne Marxisten. Einem solchen Gebilde
kann man klarer Weise alles Mogliche zuschreiben.

Taylor nutzt die gewonnenen Konstruktionsfreiheiten, indem er sein Marxismus-
bild in eine groBere, begrifflich zunehmend verselbststindigte Erzédhlung der Mo-
derne und ihrer Probleme eintrigt. Die Grundfrage lautet hier, wie man an den
Errungenschaften der Aufkldrung festhalten kann, ohne bei einer bloB technischen
Rationalitét zu landen, der viel vorzuwerfen ist: ,,that it cuts man off from his living
relation to nature, that it cuts him off from his relations of meaningful solidarity with
other men, that it cuts him off from his own nature, crushes his individuality, blunts
his creativity, kills his spontaneity*.** Die wichtigste Losungsaussicht bzw. die Aus-
sicht auf Ausgleich behandelt Taylor wie erwédhnt unter dem (Isaiah Berlin entliehe-
nen) Titel ,Expressivismus’ oder einfach ,,expression: ,,a concept of human activity
as being the expression through change of self or surroundings of an inner nature**’,
kiirzer: ,,action seen as expressing an essence*.*® Genauer (bzw. iiberhaupt nachvoll-
ziehbar, weil nicht stiandig das definiendum im definiens auftaucht)’’ wird die Be-
griffsbestimmung erst, als Taylor auch den Marxismus unter die Theorien menschli-
chen Selbstausdrucks einordnet: ,,Marxism follows Hegel in casting this notion in a

33 Ebd.

34 Taylor 1968, S. 150.

35 Ebd,S.151.

36  Ebd.

37  Auch in anderen Texten bestimmt Taylor den Expressivismus dadurch, dass er etwas ausdriickt:
,Human life is seen as the external expression of man’s potential.* (Taylor 1974, S. 49) Statt wech-
selnder Substantive (nature, essence, potential) konnten vielleicht Aquivalente fiir das Verb ,to ex-
press’ die Begrifflichkeit klarer machen.

67



rigorously non-dualist form, such that the essence cannot properly said to be until
expressed in an external reality. Thus, for Marx, man can be said to construct his
own nature by transforming his environment and thus himself.“’® Die Spaltungen
der Moderne sind damit eine kollektive Selbstentfremdung und kdnnen geschicht-
lich-sozial iiberwunden werden. Genau hier setzt jedoch Taylors Widerspruch ein.
Fiir ihn enthidlt der Ausdrucksmarxismus nicht blo3 das unerfiillbare Versprechen
,,0f complete reconciliation of man to other men, his creation and himself, all in one
act”’ — er vernachlissige auch vollig die auBermenschlichen Realitdten, von denen
uns der Prozess der technologischen Aufklarung ebenfalls abkoppelt: ,less-than-
human nature®, etwa Pflanzen und Tiere, sowie ,,more-than-human reality“4°, das
Letzte, Heilige, Gottliche. Da der Marxismus diese Instanzen nicht anerkennt, hat er
zwar einiges gegen private 6konomische Verfligungsmacht zu sagen, nicht jedoch
gegen die Privatisierung von Lebenssinn in einer ,,technological society [...] which
tends to be void of public meanings*.*'

Die sachliche Differenz diirfte dieses Mal auf einer zutreffenden Deutung beru-
hen: Marx und die allermeisten Marxisten sind tatsdchlich der Auffassung, dass
einigermafen frei zusammen lebende Menschen kein Bediirfnis nach Religion haben
werden — und sehen sich und andere in der Lage, bereits gegenwirtig die religidse
Ideologie abzustreifen. Ansonsten stellt sich aber nicht nur die {ibliche Frage nach
Textbeziigen, sondern auch die, wozu die gewdhlte Theorie dienen soll. Taylor
macht ,den Marxismus’ fiir ein Problem zusténdig, fiir das er ihm anschlieend die
Kompetenz und sogar das Interesse abspricht. Selbstverstandlich gibt es Marxisten,
die modernisierungs-, aufklarungs- und sogar vernunftkritisch argumentieren — viel-
leicht schon William Morris und einige Guild Socialists, sicher Vorlaufer und Ver-
treter der Frankfurter Schule wie Lukacs, Kracauer, Horkheimer, Adorno und Mar-
cuse. Doch ihre Werke und Argumente kommen in Taylors Text wieder einmal
nicht vor, teils weil sie thm noch nicht zuginglich sind (die Dialektik der Aufkldrung
erscheint erst 1969 im offiziellen Neudruck und erst 1972 in englischer Uberset-
zung), teils weil er sie offenbar noch nicht als relevant wahrnimmt (wie Lukacs’
Geschichte und Klassenbewusstsein, Horkheimers Eclipse of Reason oder Marcuses
One Dimensional Man).** Im komfortablen historischen Riickblick kann man fest-
stellen, dass sie sein Problem auf beiden Seiten gelost hitten: Sie dullern ein dhnli-

38  Taylor 1968, S. 152.

39  Ebd, S.153.

40  Ebd, S.175.

41  Ebd, S.173.

42 Zu Marcuse dulBert sich Taylor spéter kritisch (Taylor 1970), Adorno diskutiert er in den Sources of
the Self als Asthetiker (vgl. Fraser 2007, S. 95-110)

68



ches Unbehagen an der Zivilisation wie Taylor, und sie suchen in &hnlichen Feldern
nach Losungen — im menschlichen Naturverhiltnis, nicht selten auch in den abge-
werteten Bestdnden von Religion und Metaphysik. Die so gewonnen Konzeptionen
lieBen sich sinnvoll auf die Kernfragen des Aufsatzes beziehen. In dem ,Marxis-
mus’, den Taylor selbst anbietet, korrespondiert diesen Fragen dagegen kaum mehr
als das Thema ,Privatisierung’ und der fragwiirdige Einordnungsbegriff des ,Aus-
drucks’.

In dem spiteren Aufsatz iiber Weltanschauung® und den Marx-Passagen von He-
gel™ bringt Taylor die gewonnene Position in eine elegantere Sprache und reichert
sie mit einigen weiteren Belegen an. Sie sollen hier nicht mehr durchgegangen wer-
den. Es ist jedoch anzumerken, dass Taylor im Hegelbuch die Selektivitit seiner
Lektiire offenlegt. Bevor er dort vom frithen Marx zum Marxismus-Leninismus
kommt, hilt er fest: ,,The position I outlined above is drawn from the Paris Manu-
scripts of 1844, complemented with a few details from the Manifesto.“*> Er hilt
dieses Vorgehen, mit dem er nahezu alle politischen und dkonomischen Analysen
von Marx ausklammert, flir unproblematisch: ,,The conflict between the ‘scientific’
stance of mature Marx and his expressivist transposition of Hegel is in the mind of
later commentators, and in this they are probably more clairvoyant than Marx. But it
is an unjustified projection to attribute this sense of incompatibility to Marx himself.
The fact is that from the beginning, his position was a synthesis between the radical
Enlightenment, which sees man as capable of objectifying nature and society in
science in order to master it, and the expressivist aspiration to wholeness.“*® Das ladt
einen letzten methodischen und einen sachlichen Kommentar ein. Zum einen duflert
sich hier offen Deutungswillkiir: Die bestitigten Erkenntnisfortschritte eines Autors
beiseite zu schieben, weil sie seinem unterstellten Selbstbild nicht entsprechen, ist
grob fahrlissig, und als Ziel erweist sich unmittelbar Taylors eigene, inzwischen als
,fact’ auftretende Ausdrucksbegrifflichkeit. Inhaltlich kommt er damit jedoch auf
eine Art urspriingliche Einsicht zuriick: Gerade der junge, utopische, philosophische
Marx eignet sich schlecht als Alternative zu einem totalitdren Staatssozialismus —
denn er geht in der Tat aufs Ganze. Eine entsprechende Kritik des ,marxistischen
Humanismus’ hitte eine saubere Ausfiihrung verdient gehabt.

3. Es bleibt zu sehen, inwiefern Taylors nichtmarxistischer Sozialismus eine Positi-
on eigenen Rechts darstellt. Da ich es anders als Taylor nicht fiir die Aufgabe aka-

43 Taylor 1974.
44 Taylor 1975.
45  Ebd, S.551.
46  Ebd.

69



demischer Texte halte, ethisch-politische Orientierungen zu geben, werde ich mich
dabei auf eine Explikation seiner Neuerungen beschrianken und ihre Konsequenzen
herausstellen. Sie fallen, wie werkgeschichtlich bekannt ist, katholisch aus.

Ein Rahmen ergibt sich, wenn man Taylors frithe Beantwortung der Frage What’s
Wrong With Capitalism? mit den Texten zur Dialogue Society und sozialistischen
Weltanschauung vergleicht. Taylors erster Ansatz ist klar: Die Menschen in einer
auf Profit ausgerichteten Gesellschaft sind nicht in der Lage, gemeinsam gewéhlte
Zwecke zu verfolgen. Ob es um Mittel fir Wohnungen, Krankenh&user oder Er-
ziehung geht, ,.the really vital choices we are discussing here are forever excluded
from the realm of ‘free’ choices. The notion that we could go about setting our basic
social priorities via the market as consumers is nothing short of absurd.“*’ Eine
Stirkung des Sozialstaats wird diese Situation allenfalls sehr begrenzt dndern, denn
sie stofit auf die Gegenwehr der Unternehmen, deren Steuern der Staat bendtigt und
die ihrerseits auf Akkumulation festgelegt sind: ,,The brute fact about the profit
system is that it resists any planning which would take the real decisions about the
allocations of resources away from it.“** Die einzige echte Alternative liegt daher in
einem ,,system primarily based on common ownership“.* Diese Position vertritt
Taylor auch noch 1968, selbst wenn er der liberalen Gesellschaft nun mehr verniin f-
tige Reaktionen auf Probleme wie Umweltzerstorung zutraut. Er stellt den gemein-
samen Handlungszielen jedoch wie gesehen eine andere Problematik zur Seite, zu
der die marxistische Linie flir ihn wenig sagen kann: ,, The privatisation of life. This,
of course, is the liberal dream, so we are in the heart of the ideological debate in
western society. The privatisation of life is the open society, where individuals
choose, from a counter stocked with an ever larger variety of life-styles, their private
pattern.“>® In diesem Traum sieht Taylor eine Reihe von Schwierigkeiten, fiir die
Entfremdung von den anderen, nicht- und iibermenschlicher Realitdt nur die allge-
meine Formel bildet. Im Horizont privatisierter Sinngebung verlieren wir unter an-
derem die Ressourcen fiir Solidaritét, den Bezug zu einer gemeinsamen Vergangen-
heit, Muster zur Bewiltigung von Ubergingen und Lebenskrisen, Grundlagen unse-
rer Identitdt und den Sinn fiir die ,broader world* insgesarnt.51 Helfen konnte fiir
Taylor nur das gebende und nehmende Verhéltnis zu einer Gemeinschaft, die sich
bis auf Beziige zu letzten Dingen erstreckt: ,.the exigencies of creating a really socia-
list society, one where a technological civilisation can express authentic public me-

47  Taylor 1960, S. 9.
48  Ebd, S. 10.

49  Ebd, S.11.

50  Taylor 1968, S. 168.
51 Ebd., S.169.

70



anings, go further than just abolishing private ownership of the means of production.
It means the creation of a community with which men can identify, with which they
can maintain a recipient/donor relation constitutive (in part) of their identity. But a
community of this kind must help to link men to what they consider to be the ulti-
mate realities, otherwise it will appear to them as being of secondary importance, of
largely instrumental value, and not a community which can call forth a recipi-
ent/donor response.

Damit ist offenkundig der Schritt vom Kommunismus zum Kommunitarismus
vollzogen. Aus liberaler und marxistischer Perspektive scheint er freilich in einen
Gemeinschafts-Alptraum zu flihren. Es féllt zunichst schwer, Taylors Vision von
der dichten Integration in traditionalen Gesellschaften oder totalitdren Staaten zu
unterscheiden. Sein einfacher, aber effektvoller Ausweg besteht darin, dass er
grundsétzlich mehrere, konkurrierende und biindnisfahige kollektive Sinnhorizonte
vorsieht. Bereits im Aufsatz zur Dialogue Society empfiehlt er beildufig ,,the ultima-
te under any description, whether theistic or purely humanistic.>> Seine Verteidi-
gung der sozialistischen Weltanschauung hat dann die Pointe, dass es viele davon
gibt. Gegen die frei drehende Dynamik kapitalistischer Akkumulation — als deren
Hauptproblem nun zerstorerisches Wachstum identifiziert wird®* — miissen sich nur
Gruppen verbiinden, die iiberhaupt substanzielle Kollektivziele haben: ,Marxists,
Christians, neo-Romantics and others might come to some agreement on the kind of
shift in aspiration and ideal we need today. But without being linked to some such
view of man and the ends of life, I doubt that a socialist movement can generate the
power to make the changes it aims to encompass.*> Die pluralistische Offaung geht
sogar so weit, dass die ,,original preoccupation of socialism* Taylor heute als ,,eve-
rybody’s problem® erscheint: ,,how to create a [...] society [...] in which men are
maximally free agents, capable of choosing their own ends and acting effectively
towards them, while preserving what are more and more seen to be man’s essential
relations to other men, to the past, and to nature®.*® Das klingt nach guten Nachrich-
ten fiir die Sozialisten. Doch wenn man fiir einen Moment ausklammert, dass im
Kontext weiter ,,common ownership and control of the means of production* gefor-
dert wird,”” kann man Taylors Entwurf ebenso gut als friilhe Kombination von Libe-

52 Ebd, S.174.

53 Ebd., S.169.

54  Taylor hat sich friih fiir Umweltfragen interessiert und auch weiter an der Debatte um Grenzen des
Wachstums beteiligt (vgl. Taylor 1976). Das macht seine Fortschrittskritik sachlich relevant.

55  Taylor 1974, S. 55.

56 Ebd., S.53.

57 Ebd, S.47.

71



ralismus und Kommunitarismus lesen. In der umrissenen Weltanschauung ist nichts
,Sozialistisches’ mehr zu erkennen.

Zu diesem Befund passt, dass Taylor zwanzig Jahre spiter die am Marxismus und
Sozialismus erprobte Struktur ohne wesentliche Anderungen auf den Katholizismus
iibertragen kann. Auch in seinem Vortrag A Catholic Modernity? begreift er es als
entscheidend, dass Menschen iiberhaupt eine substanzielle Verbindung zu einer auf
letzte Dinge orientierten Gemeinschaft pflegen — und auch dort entschirft er den
Anspruch dadurch, dass keine einzelne dieser Gemeinschaften das Geschehen be-
stimmt. Hinzu kommt, dass der Katholizismus nun in gewisser Weise Teil und Gan-
zes ist, nicht nur eine von vielen Glaubensgemeinschaften, sondern auch das Ange-
bot von ,,unity-across-difference: ,,Human diversity is part of the way in which we
are made in the image of God.*™®

Die realen Glaubensgemeinschaften der Gegenwart, inklusive Katholizismus,
verhalten sich weniger grofziigig zueinander und zu den Nichtglaubigen, als Taylor
dies vorsieht. Sie setzen oft weiterhin auf ,,unity-through-identity*** und streben ihre
Lebensweisen gewaltsam als allgemeine zu etablieren. Man kann darin einen Beleg
fir Taylors hiufig gegen Marx und den Marxismus gerichtete These sehen, dass
Konflikte unabwendbar zum menschlichen Leben gehoren. Man kann aber auch, wie
Wendy Brown gegen Taylor vorgeschlagen hat,”’ an die These des jungen Marx
denken, dass es Religion geben wird, solange die Menschen in ihrer Lebensfithrung
zwischen Privategoismus und sachlich vermittelter Fremdbestimmtheit lavieren. Sie
wiére dann blo zu erweitern: Unter den Bedingungen kapitalistischer Konkurrenz
und Abhingigkeit lebt Religion nicht nur als ,,Privatschrulle fort,"' sondern auch
als reaktives Bediirfnis nach starker gemeinschaftlicher Einbindung. Taylor hat den
ersten, sozusagen protestantischen Komplex unter dem Titel ,,Privatisierung® analy-
siert — fiir den zweiten, gleichsam katholischen Fall sind seine Schriften Symptome.

Literatur

Berlin, Isaiah, 1994: Introduction. In: J. Tully (Hrsg.), Philosophy in an Age of Pluralism. The Philoso-
phy of Charles Taylor in Question, Cambridge u.a., S. 1-3.

Brown, Wendy, 2010: The Sacred, the Secular, and the Profane: Charles Taylor and Karl Marx. In: M.
Warner/J. VanAntwerpen/C. Calhoun (Hrsg.), Varieties of Secularism in a Secular Age, Cambridge,
Mass./London, S. 83—104.

58  Taylor 1999, S. 14f.
59  Ebd.

60  Brown 2010.

61 MEW 1, S. 356.

72



Fraser, Ian, 2007: Dialectics of the Self. Transcending Charles Taylor, Exeter/Charlottesville.

Marx, Karl, 1843: Zur Judenfrage. In: Ders./Friedrich Engels, Marx Engels Werke (=MEW), Bd. 1,
Berlin/DDR 1956, S. 347-377.

Marx, Karl, 1844: Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung. In: MEW 1, Berli/DDR
1956, S. 378-391.

Marx, Karl, 1852: Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte. In: MEW 8, Berlin/DDR 1960, S.
111-207.

Marx, Karl, 1875: Kritik des Gothaer Programms. In: MEW 19, Berlin/DDR 1962, S. 13—32.
Marx, Karl, 1888: Thesen iiber Feuerbach. In: MEW 3, Berlin/DDR 1958, S. 533—535.
Marx, Karl/Engels, Friedrich, 1845/46: Die deutsche Ideologie. In: MEW 3, Berlin/DDR 1958, S. 9-530.

Marx, Karl/Engels, Friedrich, 1848: Manifest der Kommunistischen Partei. In: MEW 4, Berlin/DDR
1959, S. 459-493.

Rosa, Hartmut 1998: Identitdt und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles Taylor, Frank-
furt a.M./New York.

Smith, Nicholas H., 2002: Charles Taylor. Meaning, Morals and Modernity, Cambridge.

Taylor, Charles, 1957a: Socialism and the Intellectuals. In: Universities and Left Review 2 (Sommer), S.
18-19.

Taylor, Charles, 1957b: Marxism and Humanism. In: New Reasoner 2 (Herbst), S. 92-98.

Taylor, Charles, 1957c¢: Can Political Philosophy be Neutral? In: Universities and Left Review 1
(Friihjahr), S. 68—70.

Taylor, Charles, 1958a: The Poverty of the Poverty of Historicism. In: Universities and Left Review 4
(Sommer), S. 77-78.

Taylor, Charles, 1958b: Alienation and Community. In: Universities and Left Review 5 (Herbst), S.
11-18.

Taylor, Charles, 1960: What's Wrong with Capitalism? In: New Left Review 2 (Mérz/April), S. 5-11.

Taylor, Charles, 1966: Marxism and Empiricism. In: B. Williams/A. Montefiore (Hrsg.), British Analytic
Philosophy, London, S. 227-246.

Taylor, Charles, 1968: From Marxism to the Dialogue Society. In: T. Eagleton/B. Wicker (Hrsg.), From
Culture to Revolution: The Slant Symposium 1967, London, S. 148—181.

Taylor, Charles, 1970: Marcuse's Authoritarian Utopia. In: Canadian Dimension 7, H.3 (Au-
gust/September), S. 49-53.

Taylor, Charles, 1974: Socialism and Weltanschauung. In: L. Kolakowski/S. Hampshire (Hrsg.), The
Socialist Idea: A Reappraisal, London, S. 45-58.

Taylor, Charles, 1975: Hegel, Cambridge.

Taylor, Charles, 1976: The Politics of the Steady State. In: A. Rotstein (Hrsg.), Beyond Industrial
Growth, Toronto, S. 47-70.

Taylor, Charles, 1989: Marxism and Socialist Humanism. In: R. Archer (Hrsg.), Out of Apathy: Voices
of'the New Left Thirty Years on, London, S. 59-78.

Taylor, Charles, 1999: A Catholic Modernity? In: A Catholic Modernity? Charles Taylor’s Marianist
Award Lecture, hrsg. v. J. L. Heft, New York, S. 13-37.

Taylor, Charles, 2002: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? In: Ders., Wieviel Gemeinschaft
braucht die Demokratie? Aufsétze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 11-29.

73



Maike Weifspflug

Zwei Wege der Versohnung mit der Welt.
Charles Taylor und Hannah Arendt

Es ist beinahe verwunderlich, dass Charles Taylor und Hannah Arendt nicht hdufiger
im selben Atemzug genannt werden.' Beide beschiftigen sich intensiv mit der Gene-
se der Moderne und der ihr inhdrenten Probleme, beide arbeiten wesentlich histo-
risch und interpretierend — sie fragen sich, wie die soziale und politische Welt, in der
wir heute leben, entstanden ist, wie die Entstehung und Beschaffenheit ihrer norma-
tiven Ausstattung verstanden und kritisiert werden kann. Fiir beide erfiillt das Erzéh-
len eine zentrale Rolle in der gesellschaftlichen Erzeugung von Wirklichkeit — und
als eigene Arbeitsweise. Beide scheinen dabei Vertreter einer Theoriegattung zu
sein, die man mit Michael Walzer als den ,,Pfad der Interpretation‘® bezeichnen
kann: Sie konstruieren keinen idealen Mafistab zur Bewertung gesellschaftlichen
Handelns, sondern versuchen die vorhandenen Ideen, Werte oder Mentalitdten zu
verstehen und zu interpretieren. Diese Gemeinsamkeit beschreibt James Tully sehr
treffend, wenn er Taylor und Arendt — neben einer ganzen Reihe anderer Theoretiker
— zu Angehorigen einer ,.eklektischen* Theoriefamilie macht, die sich durch eine
praktische, kritische und historische Vorgehensweise auszeichne.’

Sucht man im Werk Charles Taylors nach sichtbaren Einfliissen Hannah Arendts
oder konkreten Bezugnahmen auf ihr Werk, sind die Funde zwar rar, aber auch
aussagekriftig. An einer flir sein eigenes Politikverstindnis zentralen Stelle beruft
sich Taylor ausdriicklich auf Arendt und die von ihr und Tocqueville geprégte re-
publikanische Demokratietheorie®. Das ist insofern bemerkenswert, da Arendt ge-
meinhin nicht als Statthalterin einer bestimmten Denktradition, sondern als isolierte

1 Ausnahmen sind etwa: Fliigel-Martinsen 2008 und Redhead 2002. Beide vergleichen Arendt und
Taylor direkt und punktuell miteinander, Fliigel-Martinsen im Hinblick auf den gemeinsamen Be-
zug auf Aristoteles, Redhead hinsichtlich der Haltung zur Geschichte.

2 Walzer 1990, vgl. dazu auch Fliigel-Martinsen 2008, S. 70.

3 Tully 2009, S. 20.

4 Im Hinblick auf Arendt ist dieser Ausdruck etwas ungenau, unterscheidet sie doch, vor allem im
Revolutionsbuch, recht scharf zwischen einer republikanischen und einer demokratischen Regie-
rungsform (vgl. Arendt 1974, S. 212f.). Dass Taylor dieser Unterscheidung nicht folgt, deutet be-
reits auf eine geringe, aber interessante Differenz in den beiden Denkhaltungen hin, auf die ich im
Folgenden ausfiihrlich eingehen werde.

74



,.Denkerin ohne Gelander*® gilt. Von dieser konkreten demokratietheoretischen und
politischen Bezugnahme mdchte ich ausgehen, um Nahen und Distanzen zwischen
beiden Denkern auszuloten. Ich beginne mit dem Modell eines differenzorientierten
Republikanismus, fiir das der Name Arendt in Taylors Augen steht und mit dem er
sich selbst identifiziert (1.). Davon ausgehend werde ich die Arbeits- und Herange-
hensweise beider vergleichen. Sowohl Arendt als auch Taylor stellen das Verstehen
und die Interpretation der sozialen Welt in den Mittelpunkt ihrer theoretischen Be-
mithungen (2.) und verfahren dabei historisch, jedoch auf recht unterschiedliche
Weise. Taylors Umgang mit der Geschichte ldsst sich als ,affirmative Genealogie*
beschreiben, wihrend Arendt eher eine Form fragmentarischer Geschichtsschrei-
bung betreibt. Die beiden historischen Arbeitsweisen konnen als unterschiedliche
Form bzw. Haltung der Kritik beschrieben werden (3.). Lésst sich zwischen den
Ansétzen von Arendt und Taylor zunédchst Familiendhnlichkeit feststellen, unter-
scheiden sich beide letztlich sowohl in ihrer politischen als auch theoretischen Hal-
tung stirker voneinander als zundchst angenommen. Wéhrend Taylor die Frage
danach, was die gemeinsame Welt zusammenhélt, aus dem Feld der Kultur und der
Bedeutung geteilter Identitdt entwickelt und eine neue ,,groe Erzdhlung®™ fiir die
Moderne herausarbeitet, hélt Arendts solch eine vorpolitische, kollektive Identitét
fir freiheitsgefdhrdend; in threm Denken steht das politische Handeln und die Frage
nach der ,institutionellen Verfassung der Freiheit“® im Mittelpunkt, deren Elemente
sie ,,perlentauchend, d.h. fragmentarisch aus der Geschichte zu bergen hofft. Ein
starkes und fiir politische Theoretiker mit kritischem Anspruch ungewdhnliches
Motiv teilen beide jedoch: Es sind zwei Versuche, sich mit der Welt zu verséhnen.

1. Republikanische Politik jenseits von Kant und Rousseau

Die Stelle, an der Taylor sich klar und deutlich auf Hannah Arendt bezieht, findet
sich in seinem Aufsatz Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie?.” Es ist ein
nahezu programmatischer Text, in dem Taylor seine eigene Auffassung einer demo-
kratischen Ordnung in kurzer und prignanter Form darlegt und begriindet. Er wen-

5 So beschreibt sich Arendt auch selbst. In Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft schreibt sie
etwa liber ihre Arbeitsweise: ,,Zwischen den platt gewordenen Regeln des gesunden Menschenver-
standes, die keinem modernen Ereignis mehr addquat sind, und der Verstiegenheit der Ideologien
muf} der Geschichtsschreiber seinen Weg zu finden versuchen, und das heifit auf viele liebgewon-
nene Gewohnheiten und Methoden verzichten. Er muB3 lernen, gleichsam ohne Gelidnder zu den-
ken.“ (Arendt 2005, S. 42).

6 Forster 2009.

7 Taylor 2002, S. 11-29.

75



det sich dabei gegen die zwei dominant erscheinenden Demokratiemodelle, die er
die auf Schumpeter zuriickgehende ,,06konomische Theorie” und die auf Rousseau
zurlickgehende ,,Theorie des Gemeinwillens* nennt. Beide Ansitze spiegelten Tay-
lor zufolge zwar gewisse politische Erfahrungen in heutigen Gesellschaften wider,
bildeten die demokratische Praxis und die sozialen Beziehungen der Biirger in ei-
nem demokratischen Gemeinwesen jedoch in keinem zufriedenstellenden Sinne ab.
Die 6konomische Theorie gehe davon aus, dass die Demokratie ihre Basis in der
Verwaltung und prozeduralen Verarbeitung individueller Interessen habe. Sie iiber-
sehe dabei etwas, das von alters her als zentrales Moment der Demokratie gegolten
habe: dass sie diejenige politische Ordnung sei, in der sich die Biirger durch aktive
Partizipation selbst regieren. Taylor betont, dass sein Argument an dieser Stelle
nicht normativ oder moralisch in dem Sinne zu verstehen sei, dass die 6konomische
Theorie ein wichtiges demokratisches Gut missachte, sondern dass sie vielmehr den
Kern der Demokratie nicht richtig erfasse, nicht angemessen interpretiere — ein
demokratisches Gemeinwesen, das einzig auf dem Management von Einzelinteres-
sen beruhe, wiirde schlicht nicht funktionieren, sondern recht bald erodieren. Der
Sinn fiir das Gemeinsame sei die Kraft, ohne die eine stabile demokratische Ord-
nung nicht bestehen kénne.® Doch auch die Traditionslinie demokratischen Denkens,
die im Anschluss an Rousseau genau dies ins Zentrum stellt, kritisiert Taylor. Eine
Theorie, die davon ausgehe, dass die Demokratie im Kern der Ausdruck des Ge-
meinwillens sei, lasse nicht genug Raum fiir Differenz und Pluralitét. Somit verfehle
auch dieses Modell die Demokratie, die ohne Pluralitdt nicht gedacht werden kon-
ne.” Taylor priferiert ein drittes Modell, das seiner Auffassung nach ,,dem Wesen
einer lebendigen demokratischen Gesellschaft besser gerecht wird“'’. Und an dieser
Stelle kommt Hannah Arendt als Gewéhrsfrau ins Spiel. Bei ihr findet Taylor eine
Theorie, die Differenz und Pluralitit achte, ohne die Sphire des Gemeinsamen
durchzustreichen und die eine Auffassung des Gemeinsamen und der Politik habe,
die den Einzelnen nicht notwendig dem Terror der Gemeinschaft unterwerfe. Die
gemeinsame Identitdt gewinne die Gemeinschaft nicht, wie in der Rousseau ‘schen
Demokratie, aus dem einheitlichen Willen ihrer Mitglieder, sondern in gemeinsamen
Institutionen und Verfahren, in einer geteilten Offentlichkeit, die durch den politi-
schen Streit und die Differenzen iiberhaupt erst erzeugt wird. Taylor findet bei
Arendt also eine alternative Beschreibung des Gemeinsamen der Demokratie; es
entspringt dem gemeinsamen Engagement fiir die Welt; ,,nur die gemeinsame An-
strengung z&hlt und nicht die Einheitlichkeit von Motiven, Vergangenheit und Ab-

8 Vgl. Taylor 2002, S. 16.
9 Vgl. Taylor 2002, S. 19.
10  Ebd.

76



stammung, den entscheidenden Prirequisiten des Nationalstaats.“'' An vielen Stel-
len in Taylors Text klingt sehr deutlich die Sprache und Begrifflichkeit Arendts an,
wenn er die Sphire des Gemeinschaftlichen beschreibt: ,,.Der volle Reichtum ent-
steht erst, wenn all die verschiedenen Stimmen zusammengefiihrt werden und etwas
schaffen, das in dem Raum zwischen ihnen existiert.“'* Der zweite Referenzautor,
den Taylor neben Arendt nennt, ist Alexis de Tocqueville — was nicht verwundert,
denn schliefilich ist Arendts Denken Tocqueville in vielerlei Hinsicht verpflichtet.
Sowohl Arendt als auch Tocqueville formulieren eine Kritik am liberalen Individua-
lismus, am modernen ,, Atomismus“"> und der damit verbundenen Geringschitzung
des Politischen.'*

Trotz dieser starken demokratietheoretischen Anndherung zweigt der Pfad, den
Taylor in seinem Werk beschreitet, starker von der Tradition Arendts (und Tocque-
villes) ab, als der Vergleich auf den ersten Blick vermuten lésst. Dies lésst sich an
den Antworten und Konsequenzen ablesen, die Taylor aus der Kritik des liberalen
Atomismus zieht. Taylor sieht — im Gegensatz zu Arendt — die grofite Gefahr in der
politischen Fragmentierung und dem Verlust der Einheit eines Gemeinwesens:
,,Langfristig stabil sind vor allem jene Demokratien, in welchen die nationale Identi-
tit mit den Institutionen und Verfahren der Selbstregierung eng verwoben sind.*"’
Sein politisches Werk kann darum auch als Versuch verstanden werden, die Grund-
lage fiir eine gemeinsame, Einheit stiftende politische Kultur zu etablieren — eine
Kultur, die Differenz achtet und wertschétzt.

Erkennbar wird die Differenz vor allem in den ideengeschichtlichen Bezugnah-
men und Interpretationen, die beide vorlegen. In seinem Aufsatz iiber Die Beschwi-
rung der Civil Society unterscheidet Taylor zwei Auffassungen von Zivilgesell-
schaft, die ,,L-“ (wie Locke) und die ,,M-Variante* (wie Montesquieu).16 Mit Locke
ist die Auffassung verbunden, dass ,,die Gesellschaft ihre eigene vor-politische Exis-
tenz und Einheit hat, der die politische Struktur dienen muss“'’. Montesquieu hinge-
gen verankert das Recht — und damit den Ursprung der politischen Gemeinschaft —
nicht in einem der Politik vorgédngigen gesellschaftlichen Bereich, sondern in den
politischen Verfahren und Institutionen, die die Macht der Regierung beschrianken.
Taylor interpretiert die Amerikanische Revolution als Locke‘sches Moment: Die
Revolutiondre hitten aus Lockes Theorie des Gesellschaftsvertrags den politisch

11 Arendt 1974, S.225.

12 Taylor 2002, S. 43, Hervorhebung M.W.
13 Vgl. Taylor 1985a.

14 Vgl. hierzu Villa 2003, S. 2011f.

15 Taylor 2002, S. 23.

16 Vgl ebd, S. 64-92.

17 Ebd, S.85.

77



radikalen Schluss gezogen, dass das Volk als vorpolitische Einheit einen Willen und
damit auch das Recht habe, ,,politische Strukturen zu schaffen'®.

Wiéhrend Taylor die M-Variante als notwendige Ergdnzung der L-Variante be-
greift, die jene jedoch nicht ersetzen kann, schldgt sich Arendt eher auf die Seite
Montesquieus. Das ldsst sich in ihrer Version der Verflechtung beider Varianten in
dem Aufsatz Ziviler Ungehorsam recht gut beobachten. In ihrer Beschreibung des
Amerikanischen Gesellschaftsmodells greift auch sie auf Lockes Vorstellung eines
urspriinglichen Vertrages zwischen den Gesellschaftsmitgliedern zuriick, interpre-
tiert ihn jedoch als Versprechen und macht ihn damit interpretativ anschlussféhig fir
die ,,M-Variante“. Die horizontale Vertragsvariante in Form des Versprechens sei
die ,,einzige Regierungsform [...], in der die Menschen nicht durch historische Erin-
nerungen oder durch ethnische Bande miteinander verkniipft sind.“'” Der Grund fiir
diese Umdeutung des urspriinglichen Vertrags liegt darin, dass der stillschweigende
Konsens, der am Grunde der Locke‘schen Gesellschaftskonstitution liegt, gesell-
schaftliche Differenz und Heterogenitit in der Praxis hdufig nur schwer anerkennen
kann. Schwarze und Indianer etwa waren im urspriinglichen amerikanischen Gesell-
schaftsvertrag nicht eingeschlossen, was fiir Arendt ein schwerwiegendes Problem
darstellt.”® Nach Arendt liegt die Losung jedoch nicht in Richtung Herders — also
dem Versuch, durch verstehendes Anerkennen von Differenz zu einer gesellschaftli-
chen Einheit zu gelangen —, sondern in der Praxis der ,,freien Assoziation* und da-
mit in einer Pluralisierung der Gesellschaft. Das Versprechen dieses Modells liegt
darin, Konsens und politische Stabilitit gewissermalBlen huckepack auf dem Riicken
des handelnd vollzogenen Dissenses zu etablieren. Erst die Freiheit jedes einzelnen
Biirgers, im Zweifelsfalle tatsichlich Nein sagen zu koénnen, garantiert die still-
schweigende Zustimmung. Mit anderen Worten: die Zustimmung beruht nicht auf
dem hypothetischen Vertrag, sondern erneuert sich in der Praxis der freien Assozia-
tion, des zivilen Ungehorsams, in den Ausdrucksformen des politischen Nein, die
den Biirgern in einer freiheitlichen Ordnung zur Verfligung stehen. Den Lo-
cke‘schen Konsens integriert Arendt also hier in die Vorstellung, dass die politische
Praxis der Assoziation, nicht die vorpolitische gesellschaftliche Einheit den Grund-
stock eines Gemeinwesens bildet. Die stillschweigende Zustimmung geht damit der
Politik nicht voraus, sondern wird, insofern der ,,Geist der Gesetze* und damit das
Recht auf Widerspruch als lebendig vorausgesetzt werden kann, von Arendt als die
zentrale handlungsanleitende und orientierende Kraft des Amerikanischen Gemein-
wesens verstanden:

18 Ebd
19 Arendt2012, S.308.
20 Vgl ebd, S.312f

78



Aber entscheidend ist, daf} in einer Republik sich dieses Leben [der Nation; M. W.] mit
seinen wechselnden Beschliissen im Rahmen und im Einvernehmen mit einer Verfassung
abspielt, die ihrerseits von dem Nationalwillen und den wechselnden Majorititen so wenig
abhéngt, wie etwa ein fertiges Gebdude von dem Willen des Architekten oder dem seiner
Bewohner abhingig ist.”!

Die Betonung des ,,Lebens®, mit anderen Worten: der gelebten Praxis im Gegensatz
zu einer theoretisch rekonstruierten Einheitsstiftung ist eine kleine, jedoch folgenrei-
che Bedeutungsverschiebung, die Taylor in dieser Form nicht vollzieht. Dass Tay-
lors Sorge um die demokratische Einheit zentralen Stellenwert hat, 1dsst sich deut-
lich auch an seiner Kritik des Liberalismus erkennen. Dieser konne sein Ziel, durch
das Absehen von individuellen Eigenheiten einen weltanschaulich neutralen, unum-
strittenen Bereich zu etablieren, in dem Konflikte verniinftig geregelt werden kon-
nen, ndmlich nicht erreichen. Der Liberalismus habe (auch in seiner prozeduralen
Fassung™) nicht nur keine angemessene Vorstellung des gesellschaftlichen Kitts,
sondern werde auch seinen eigenen normativen Prinzipien nicht gerecht. Auf den
ersten Blick sei es ein Vorzug der 6konomischen Theorie des Liberalismus, sich
neutral gegeniiber den Werten und Préferenzen der Einzelnen zu verhalten und sich
auf ein gemeinsames Terrain zuriickzuziehen: die Gewdhrung und Wahrung von als
universell verstandenen Biirger- und Menschenrechten. Der Liberalismus sei aber,
argumentiert Taylor, gerade darum in politischer Hinsicht konflikttrachtig. Er ver-
lange eine Abstraktion von den individuellen Besonderheiten und Eigenarten der
Einzelnen und eine Hinwendung zu dem, was allen Menschen gleich ist: die Fahig-
keit zur Autonomie. Dadurch verhindere das liberale Verstindnis von politischer
Gemeinschaft geradezu, dass sich die Mitglieder einer Gemeinschaft in ihrer jewei-
ligen Besonderheit wechselseitig verstehen und anerkennen kdnnen. Taylor glaubt
jedoch nicht an das liberale Versprechen, durch die Abstraktion von den Eigenarten
und Besonderheiten der Einzelnen Konflikte {iber (aus liberaler Perspektive: grund-
sitzlich unlosbare) ethische Konflikte iiber Lebensweisen zu vermeiden. Taylor
betreibt hier beinahe eine Form immanenter Kritik, indem er — wenn auch vorsichtig
— darauf hinweist, dass der Liberalismus sein hochstes Ziel, neutral gegeniiber indi-
viduellen Differenzen zu sein, moglicherweise gar nicht erreichen kénne: ,,Vielleicht

21 Arendt 1974, S. 213. Hier wird deutlich, dass sich Arendts Terminologie stark von der Taylors
unterscheidet. Arendt grenzt die Republik begrifflich recht strikt von der Demokratie ab, meint da-
mit aber in der Regel das Rousseau‘sche Modell. Taylor trifft diese Unterscheidung anders — er hat
den weiteren Demokratiebegriff —, jedoch in der Sache dhnlich. Dennoch lassen sich schon an der
Wahl der Begriffe gewisse Nuancen in der Haltung erkennen: Arendts Distanz zu Rousseau scheint
etwas grofler zu sein als Taylors.

22 Taylor meint an dieser Stelle auch erst einmal nur das prozedurale Modell des Liberalismus im
Anschluss an Kant, vgl. Taylor 2002, S. 34.

79



ist es sogar so, dass das gegen Differenzen neutrale Modell am Ende eher eine Quel-
le von Zwietracht ist.“* Bis heute habe ,,niemand eine Prozedur entwickelt, die von
allen Betroffenen als neutral angesehen wird.“** Der Liberalismus bendtigt nach
Taylor also eine Ergédnzung, ein alternatives Verstdndnis menschlicher Gemein-
schaft, um die Einheit der Demokratie nicht zu gefahrden. Interessanterweise kom-
men in diesem Aufsatz an dieser Stelle nicht Arendt und Tocqueville ins Spiel, son-
dern Gadamer und Herder. Und die Losung, die diese Denker fiir die Losung der
Spannung zwischen Individuum und Kollektiv anzubieten haben, ist eine ganz ande-
re als die von Montesquieu, Arendt und Tocqueville. Die Verséhnung mit der Diffe-
renz ist in diesem humanistisch-hermeneutischen Modell ein Bewusstseinsakt, der
eine verdnderte Einstellung gegeniiber anderen Lebensformen ermdglicht: ,,Das
heif}t, sie [die Menschen; M.W.] empfinden die Eigenarten des oder der anderen als
Bereicherung, weil sich ihr Lebenshorizont durch die Gemeinschaft mit ihnen 6ffnet
und weitet.“> Hier geht es also vielmehr um die Herausbildung einer Kultur der
Anerkennung und des Respekts, nicht um die Schaffung von Institutionen, die dies
gewdhrleisten.

Interessanterweise findet sich auch bei Arendt eine dhnliche Bezugnahme auf
Herder, wenn auch in dem sehr frithen Text Aufkldrung und Judenfrage von 1932.
Die Position, die Arendt hier vertritt, fiigt sich vielleicht nicht nahtlos in ihre spéte-
ren Texte ein, doch zeigt sie eines ganz deutlich: dass sich Arendt in der Frithphase
ihres politischen Denkens mit ganz dhnlichen Fragestellungen auseinandersetzte wie
Taylor. Es geht ihr um die Frage, wie Juden als Juden in einer aufgeklarten Gesell-
schaft existieren kénnen und dabei sowohl als Biirger als auch als Juden anerkannt
sein kénnen. In ithrem Aufsatz klopft sie die Ideengeschichte nach Denkmodellen
dieses Verhiltnisses ab. Die klassische Position der Aufkldrung, fiir Arendt in der
Gestalt Lessings verkorpert, ging davon aus, dass die jiidische Emanzipation durch
die Betonung des gemeinsamen Menschlichen und Toleranz und der geschichtslosen
Wahrheit der Vernunft verwirklicht werden kénne. Dadurch werden die Juden je-
doch zu eigentiimlich geschichtslosen Wesen oder zu Kampfern gegen die eigene
Geschichte: ,,Die Gegenwart von der Last und den Folgen dieser Geschichte zu
befreien wird zum Werk der Einbiirgerung und Befreiung der Juden.“** Im Denken
Herders nun scheint das Versprechen zu liegen, die Besonderheit der Juden und
ihrer Geschichte anzuerkennen. ,,Herder versteht die Juden so, wie sie selbst diese

23 Ebd, S.43.
24 Ebd, S.45.
25 Ebd, S.42.

26 Arendt 2000, S. 124.

80



Geschichte deuteten, als die Geschichte des auserwihlten Volkes Gottes.“>” Die
Einbeziehung der Juden im Staat, als gleichberechtigte Biirger, wird jedoch fiir Her-
der nur durch Erziehung und Bildung moglich. Doch diese Bildung, stellt Arendt
fest, sei fiir die Juden ,notwendig all das, was nicht jiidische Welt ist.“*® Damit
entreile Herders Weg den Juden, wenn auch anders begriindet, ihre eigene Ge-
schichte genauso wie die geschichtsvergessene Aufklarung. ,Bildung®, schreibt
Arendt, ist fir Juden ,die einzige Moglichkeit, diese Gegenwart zu iiberstehen.«*
Herders reflexive Distanz in der Bewegung des Verstehens, schlieit der Aufsatz,
bréachten die Juden aufgrund ihrer gesellschaftlichen Stellung und der notwendigen
Uberlebensstrategie, die Geschichte der Mehrheitsgesellschaft zu erforschen, ja
bereits mit. Hier schwingt die Skepsis gegeniiber dem romantischen Geschichtsmo-
dell mit, doch offeriert Arendt an dieser Stelle kein Geschichtsmodell, das das Ver-
sprechen, Pluralitit anzuerkennen, tatsdchlich zu halten vermag.

Fiir Arendt, das zeigt ihr Text aus dem Kontext der jiidischen Assimilationsdebat-
te vor dem Aufstieg der Nazis, steht von Anfang an die Schattenseite von Einheits-
stiftung und Konsens im Mittelpunkt ihres Interesses. Taylor hingegen sieht das
Problem der ,,Einheit im Dissens* eher in den Hiirden der Einheitsstiftung. Er rea-
giert damit auf die Situation in den modernen Einwanderungsgesellschaften, die von
kultureller und damit auch immer politischer Fragmentierung bedroht sind. Beide
antworten auf diese Probleme mit der Formulierung eines differenzsensiblen Repub-
likanismus, doch bleiben die ganz unterschiedlichen Erfahrungen, aus denen sich
das Denken von Taylor und Arendt speist, in den unterschiedlichen Problembe-
schreibungen und der daraus resultierenden Differenz ihrer Denkhaltungen immer
sichtbar.

Vor dem Hintergrund dieser Uberlegungen soll es hier nicht darum gehen, aus
dem jeweiligen Gesamtwerk beider Autoren zwei abstrakte Modelle zu destillieren,
auf ihre begrifflich-logische Kohédrenz hin zu untersuchen und gegeniiberzustellen.
Ich mochte die unterschiedlichen Ausprigungen ihrer theoretischen Ansitze auf
ithren wunterschiedlichen Erfahrungshintergrund zuriickfiihren. Dies wird entspricht
auch der Art und Weise, wie Taylor und Arendt politische Theorie verstehen und
betreiben, betonen doch beide, dass politische Theorie — oder Gesellschaftstheorie —
immer eine Reflexion von Erfahrung sein solle. Im Werk von Taylor und Arendt
nach universalistischen, vom Kontext vollig abgehobenen Begriffen, Prinzipen oder
deren Begriindung zu suchen, wiirde dem, was ihre Theorien erfassen sollen, nicht
gerecht. Ich kann an dieser Stelle nur thesenhaft und in groben Strichen andeuten,

27  Ebd, S.129.
28  Ebd, S.134.
29  Ebd.

81



welche spezifischen politischen Erfahrungen das Denken der beiden Autoren ent-
scheidend gepriagt haben und welchen grundlegenden politischen Problemen sie in
ihrem Denken jeweils gestellt haben.

Charles Taylor machte seine priagenden politischen Erfahrungen in seiner Heimat
Québec. Er beschreibt, wie er bereits seit der frithen Kindheit die kulturelle Spaltung
und politische Fragmentierung der kanadischen Gesellschaft als Problem erfuhr:

I have experienced the Quebec-Canada problem from early childhood. I have lived astride
these two worlds which do not understand each other. And it was clear to me that there
were not only very concrete inequalities and injustices, such as the different wage levels
between English and French speakers, or the prohibition to speak French in certain enter-
prises, but that the very understandable grievances of French Canadians were made more
acute and complex by the perception they were not acknowledged by the English speaking
world. They wanted to be recognized as a community and not as a collection of French
speaking individuals.*

Spiter engagierte er sich als Politiker, er war Vizeprésident der New Democratic
Party und deren Président auf bundesstaatlicher Ebene in Québec, zwischen 1962
und 1968 kandidierte er viermal fiir das kanadische Parlament. Vor diesem Hinter-
grund wird verstdndlich, warum Taylor erstens die Herstellung von politischer Ein-
heit als vorrangiges Ziel der Demokratie begreift und warum flir ihn zweitens der
Bereich der Kultur das Terrain ist, auf dem iiber den Verlauf gesellschaftlicher Kon-
flikte entschieden wird. Er hat erlebt, wie der Mangel an Anerkennung unterschied-
licher Kulturen zur tiefen, beinahe nicht mehr zu tiberbriickenden politischen Spal-
tung einer Nation fiihren kann. Dieser Mangel an Anerkennung der politischen Be-
deutung der Kultur fithrt ihn dazu, ein umfassenderes Verstdndnis der modernen
Kultur zu entwickeln, das Pluralitdt und Differenz einbezieht. Die Einheit eines
Gemeinwesens kann ihm zufolge nur erhalten werden, wenn wir den Versuch ma-
chen, uns selbst und die anderen zu verstehen und eine politische Kultur der Offen-
heit und Akzeptanz fiir Unterschiede zu entwickeln.

Bei Arendt verhilt sich gewissermaBen genau andersherum: Fiir sie ist der Be-
reich der Politik das Terrain, auf dem die entscheidenden Fragen geklirt werden
miissen. Thr Problem ist nicht die unversehrte Identitét eines gelingenden Lebens,
sondern die Rechtlosigkeit von Individuen aufgrund der bloBen Zugehérigkeit zu
einem ethnischen Kollektiv. Sie beginnt ihr politisches Denken vor dem Hintergrund
der Entrechtung, Vertreibung und Ermordung der europiischen Juden durch die
Nazis. Sie setzt sich intensiv mit der Frage auseinander, wie die Menschenrechte
politisch garantiert werden konnen und macht die kulturelle Aufladung der politi-

30 De Lara 1998, S.107.

82



schen Gemeinschaft durch den Nationalstaat als zentrales Problem aus. Zugleich
wird sie angesichts der nationalsozialistischen Verbrechen zu einer Denkerin des
Bruchs, die den tiberkommenen Begriffen und Denktraditionen der politischen Phi-
losophie nicht zutraut, die Erfahrungen angemessen reflektieren zu helfen.

Der erste Unterschied besteht somit darin, dass Taylor die Spannung von kultu-
reller Differenz und politischer Einheit als politisches Problem begreift, wahrend
Arendt gerade die Politisierung der Kultur — zumindest im Hinblick auf den Natio-
nalstaat — kritisiert und problematisiert. Sie stellen in gewissem Sinne unterschiedli-
che Fragen und sehen unterschiedliche Gefahren. Taylors Perspektive erdffnet eher
den Blick auf die politischen Probleme innerhalb bestehender Demokratien, die von
Einwanderung und kultureller Vielfalt geprégt sind. Er erweist sich dabei jedoch
nicht als begrenzter, nationalistischer Denker, sondern hat stets vor Augen, dass es
in Zeiten ,multipler Modernen®, der Migration und globalisierter Vergesellschaf-
tung viele alternative Vorstellungen des Guten gibt. Arendts Nachdenken bewegt
sich sowohl historisch als auch von der Problembeschreibung her auf einer ganz
anderen Ebene, es ist stark geprigt von der Perspektive und den Erfahrungen der
Staatenlosigkeit in der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts und 6ffnet damit den Blick
auf die Grenzen und Probleme nationalstaatlicher Politik.

Der zweite Unterschied zeigt sich im unterschiedlichen Umgang beider mit der
Ideen- bzw. Mentalititsgeschichte. Wahrend Taylor an die Denktradition der Mo-
derne ankniipft und versucht, sie flir uns noch einmal neu zu artikulieren und zu-
riickzugewinnen, sicht Arendt den Weg der Tradition als versperrt an. In ihren Au-
gen konnen aus der Geschichte nur noch Denkbruchstiicke geborgen werden, im
Versuch, heutige politische Erfahrungen zu erhellen. Bevor ich diesen doch sehr
fundamentalen Unterschied naher beleuchte, skizziere ich eine weitere gemeinsame
Grundlage — die von beiden geteilte Auffassung, politische Theorie kénne nur inter-
pretierend verfahren —, um von dort aus die Unterschiede in ihrer Denkhaltung kon-
trastreicher herausarbeiten zu kénnen.

2. Handeln, Politik, Interpretation

Taylor und Arendt teilen das grundsitzliche Verstindnis, dass die soziale Welt an-
ders betrachtet werden miisse als die Natur. Beide lehnen zudem die Vorstellung ab,
dass menschliches Handeln vollstdndig empirisch beschrieben werden konne. Taylor
hilt, wie er bereits in seinem frilhen Aufsatz Interpretation und die Wissenschaft
vom Menschen begriindet, die in der Sozialforschung verbreitete methodische Re-
duktion auf messbares Verhalten fiir falsch. Diesem Ansatz entginge gerade das,
was der Stoff der sozialen Welt sei. Soziale Tatsachen seien keine rohen Fakten
(,,brute data®), sondern konstituierten sich aus Handlungen und intersubjektiven
Bedeutungen, die nur interpretativ erschlossen werden konnten: ,,But what it in fact

83



cannot allow for are intersubjective meanings, that is, it cannot allow for the validity
of descriptions of social reality in terms of meaning, hence not as brute data, which
are not in quotation marks and attributed as opinion, attitude, etc. to individual(s).*'
Die empirische Reduktion auf messbare Daten sei falsch, da sie nicht erfassen kon-
ne, was die Grundlage von sozialen Gemeinschaften ausmache: die Sprache und die
ihr zugrunde liegenden Bedeutungen, die in die sozialen Praktiken und Institutionen
eingelassen seien und diese konstituierten.*”

Common meanings are the basis of a community. Intersubjective meaning gives a people a
common language to talk about social reality and a common understanding of certain
norms, but only with common meanings does this common reference world contain signif-
icant common actions, celebrations, and feelings. These are objects in the world that eve-
rybody shares. This is what makes a community.**

Diese geteilten, intersubjektiven Bedeutungen interessieren Taylor, und genau diese
fallen durch die zu engen Maschen der empirischen Sozialwissenschaft. Schon hier
wird Taylors — tatsdchlich recht ,,monomanisches* — Erkenntnisinteresse, das auch
seine spéteren Arbeiten anleitet, sehr deutlich sichtbar, das Rosa als ,,die Frage nach
der Weltbeziehung des Menschen, nach der Art und Weise seines In-die-Welt-
gestellt-Seins*** beschreibt.

Zugleich bleibt die Sprache, mit der die Sozialwissenschaftler die soziale Welt
beschreiben, mit den sozialen Praktiken verbunden, ihnen verschrieben. Sie ist damit
reflexiv — aus der Annahme, dass der untersuchte Gegenstand nur mit den Mitteln
beschrieben werden kann, die ihm selbst zu eigen sind. Einfacher gesagt: Sozialwis-
senschaftler miissen sich einer Sprache bedienen, die der sozialen Welt selbst ent-
stammt, sie darf zwar artikulierter sein und komplexe Zusammenhinge darstellen,
doch sie darf sich nicht kategorial von der Alltagssprache unterscheiden. Darin
driickt sich eine ganz bestimmte Haltung aus, die Arendt und Taylor grundsétzlich
teilen. Fiir Arendt und Taylor besteht die politische bzw. soziale Welt aus geteilten
Bedeutungen, aus Handlungen und Interpretationen von Handlungen. Da diese nicht
im strengen Sinne empirisch erfasst, d.h. objektiv gemessen werden konnen, ist in
ihren Augen der einzige Weg, eine dem Handeln angemessene Politik- bzw. Sozial-
wissenschaft zu betreiben, die Interpretation. Damit verwischt jedoch auch die
Grenze zwischen der Tatigkeit der Akteure und die Tétigkeit der Theoretiker. Politi-
sche Theorie kann so als eine kritisch reflektierende Praxis verstanden werden, die,

31  Taylor 1971, 8S.22.

32 Ebd, S.29.

33 Ebd, S. 30.

34  Rosa2011,S. 15 (Herv. i. Orig.).

84



um erneut eine Beschreibung Michael Walzers aufzugreifen, nur Zentimeter’ von
den alltdglichen Handlungen der anderen Biirger trennt. Was den Theoretiker vom
gewdhnlichen Volk trennt, ist nicht die Uberlegenheit seiner Methode (den Pfad der
Interpretation beschreiten wir alle stindig in unseren Handlungen), sondern seine
Haltung: es ist der Mut, frei zu urteilen. Zum freien Urteilen gehort es, sich nicht
nach den Befindlichkeiten einer bestimmten Gruppe zu richten, sondern der konkre-
ten Situation ins Auge zu blicken und eine eigene Sprache zu finden, um den Phé-
nomenen der Gegenwart ndher zu kommen, sich in Bezichung zu den Personen,
Dingen und Ereignissen zu setzen, mit denen man es zu tun hat.

Fiir Arendt ist die sprachliche Form, die diesem Anspruch gerecht wird und diese
Haltung zur Welt ausdriickt, die Erzahlung. Aus diesem Grunde beschreibt Arendt
ihre eigene Vorgehensweise als storytelling, als Geschichtenerzihlen: ,,[U]ber jedes
Ereignis, das iiberhaupt erinnert wird, wird nachgedacht. Das Erzdhlen einer Ge-
schichte ist der geeignete Weg, dariiber nachzudenken. Daraus entsteht Theorie®.*®
Taylor beschreibt seine eigene Vorgehensweise ganz dhnlich. In 4 Secular Age etwa
wird er, wie Ulf Bohmann schreibt, ,. kaum miide zu betonen, dass es ihm nicht um
(den Inhalt von) Theorien geht, sondern um das, was er tatsichliche, ,gelebte Erfah-
rung* nennt.*’” Auch hier kann man, wenn auch ,,;nur®, von einer Familiendhnlich-
keit zwischen Arendt und Taylor sprechen, denn auf den zweiten Blick ldsst sich der
unterschiedliche Charakter beider Erzdhlungs- und Erfahrungsbegriffe erkennen.
Taylors Geschichten und die Art und Weise des Erzdhlens weisen einen ganz ande-
ren Charakter auf als Arendts Versuch, erzihlend ,,gegenwirtig zu sein“.*® Taylors
entwirft eine ,,grole Erzdhlung®, die das Selbstverstiandnis, die Mentalitit, den kul-
turellen Geist moderner Gesellschaften beleuchtet (und verdndern will). Arendt
sucht in ihren Erzdhlungen eher nach dem Besonderen, nach dem ,,widerstdndigen
Detail“,* das sich gerade nicht in den Hauptstrom der Geschichte einfiigt. Augen-
scheinlich schreiben Taylor und Arendt dem Erzdhlen dabei recht unterschiedliche
Krifte zu: Wihrend Arendt dem Erzéhlen zutraut, dem Einzelfall, dem Ephemeren,
Besonderen, der individuellen Erfahrung gerecht zu werden und diese auf die Ebene
der Kommunizierbarkeit zu heben, glaubt Taylor an die Identitdt und Gemeinschaft
stiftende Bindungskraft der Erzdhlung. Der Unterschied offenbart einen jeweils
anderen Begriff sozialer Kollektive bzw. des Kitts, der diese zusammenhalt. Nach

35, Kritische Distanz ist eine Frage von Zentimetern.” (Walzer 1990, S. 31).

36  Arendt, zit. nach Heuer 2007, S. 210.

37  Bohmann 2013, S. 199.

38  Arendt stellt ihrem Buch Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft dieses Zitat Karl Jaspers'
voran: ,,Weder dem Vergangenen anheimfallen noch dem Zukiinftigen. Es kommt darauf an, ganz
gegenwartig zu sein.” (Arendt 2011, S. 5)

39  Koschorke 2012, S. 53.

85



Arendt ist es die Macht des gemeinsamen Handelns, die hinter jeder Gemeinschaft
und jeder Institution steckt und sie zusammenhélt. Dieses Handeln bringt Geschich-
ten hervor, die jedoch so zahlreich sind wie ihre Protagonisten. Nach Taylor ist es
das Einheit stiftende Band eines gemeinsamen Bewusstseins, einer gemeinsamen
Erzdhlung, einer geteilten (politischen) Kultur: ,Nationales Bewusstsein héngt in
hohem MaBle von den narrativen Formen ab, die ein Gefiihl daflir hervorbringen,
woher wir kommen und wohin wir gehen.“* Der Kulturwissenschaftler Albrecht
Koschorke hat in seiner Allgemeinen Erzihltheorie herausgearbeitet, dass beide
Aspekte — die Identitdt und Einheit stiftende (Taylor) und die auf das Besondere
verweisende Kraft (Arendt) — zu den Grundoperationen des Erzihlens gehoren.*!

Mit diesen unterschiedlichen Erzdhlhaltungen sind auch zwei unterschiedliche
Haltungen der Kritik verbunden. Direkt sichtbar wird dieses andersartige Verhiltnis
zur Uberlieferung in der Art und Weise, wie Taylor und Arendt in ihrem Werk mit
der Geschichte umgehen: Wiahrend Taylors Arbeitsweise als affirmative oder ,,weile
Genealogie”“ (Rosa) bezeichnet werden kann, verfihrt Arendt fragmentarischer,
vielleicht auch widerspriichlicher.

3. ,, Weifse Genealogie “ oder ,, Perlentauchen **?
Zwei Moglichkeiten historischer Kritik

Charles Taylor beschreibt seine Arbeitsweise selbst an verschiedenen Stellen als
,monomanisch“**, Das trifft in gewissem Sinne auch auf seine Haltung zur Ge-
schichte zu: ,,Taylor erzdhlt [...] groBe Geschichten“®, er verfasst eine »groBe
Erzihlung von einem Rahmenwerk in der westlichen Moderne*** und er hat dabei
die groBen Entwicklungslinien und Deutungshorizonte der Moderne im Blick. Tay-
lor formuliert dabei ,.keine Radikalkritik der vorhandenen politischen Institutionen
oder umfassende Konzeptualisierung einer neuen Institutionenordnung“*, sondern
zielt auf einen Bewusstseinswandel, auf eine Verdnderung der Selbstwahrnehmung
der Modernen und versucht, ,,das Bestehende bei aller Unzulénglichkeit und Unver-
sohntheit als Ausdruck eines sinnvollen Kerns zu verstehen“.*® Die Verinderungs-

40  Taylor 2002, S. 22. Sehr deutlich wird diese Position auch in Taylors Text Interculturalism or
Multiculturalism?, in dem er den Unterschied beider Konzepte auf die unterschiedlichen Erzahlun-
gen, die diesen zugrunde liegen, zuriickfiihrt. Vgl. Taylor 2012.

41 Vgl Weifpflug 2014.

42 Taylor 1985b, S. 1; Bohmann/Montero 2014, S. 14; vgl. auch Rosa 2012, S. 15.

43 Bohmann 2013, S.201.

44 Kriiger 2012, S. 763.

45  Haus 2011, S. 199.

46  Ebd., S.201f.

86



chancen liegen, macht man sich Taylors Sichtweise zu eigen, nur in einer langsamen
und tiefgreifenden Verdnderung der kulturellen Landschaft, die einen Bewusst-
seinswandel voraussetzt.*’” Was ist daran Genealogie? Der Begriff ist mit den Namen
Nietzsche und Foucault verbunden. Foucault hélt — ganz dhnlich wie Nietzsche — die
Geschichte flir ein sich nur scheinbar fortschreibendes Verhingnis, das durch die
Arbeit der genealogischen Kritik in seiner ganzen Willkiir, Zufélligkeit und Gewalt-
formigkeit dargestellt und dadurch delegitimiert werden soll.*® Es erscheint verwun-
derlich, Taylors Verfahren damit gleichzusetzen, ist seine Haltung doch grundver-
schieden®: sie lasst sich eher als affirmativ und legitimierend beschreiben. In seinen
Werken sucht Taylor nach einer neuen, bestirkenden Selbstbeschreibung der Mo-
derne, wobei er deren ,,verschiittete Giiter durch Neuartikulierung wiederzuentde-
cken‘® hofft. Sein Ziel ist es, letztlich den — wenn auch neu artikulierten — normati-
ven Gehalt der Moderne als Quelle der Moral, der Kultur und des politischen Han-
delns neu zu erschlieBen. Er wendet sich gegen eine bestimmte, einseitige Deutung,
wie er sie im Utilitarismus und im instrumentellen Aufklarungsdenken am Werke
sicht. Bohmann spricht hier von einer ,,Riickgewinnungsarbeit’'. Foucault und
Nietzsche sind hier viel unversohnlicher, sie lassen an den Grundlagen der moder-
nen Lebensform letztlich kein gutes Haar und unterwerfen sie einer destruktiven
Kritik, die von Taylor in seiner Auseinandersetzung mit Foucault harsch kritisiert
und zuriickgewiesen wird.”> Zwar ist auch in Taylors Werk an vielen Stellen eine
Kritik an der Moderne finden, doch nur, um sie im néchsten Schritt als einseitig zu
verwerfen bzw. in einer neuen Erzdhlung im Hegelschen Sinne ,,aufzuheben®. So
thematisiert Taylor in den Quellen des Selbst den modernen Weltverlust als ,,Sub-
stanzverlust unserer heutigen, vom Menschen verfertigten Welt>* am Beispiel von
Rilkes siebter Duineser Elegie:

Nirgends, Geliebte, wird Welt sein, als innen. Unser
Leben geht hin mit Verwandlung. Und immer geringer
schwindet das Auflen. Wo einmal ein dauerndes Haus war,
schldgt sich erdachtes Gebild vor, quer, zu Erdenklichem
vollig gehorig, als stdnd es noch ganz im Gehirne.

47 Vgl ebd.

48 Vgl Rosa 2012, S. 26.

49  Vgl. Bohmann 2013, S. 187.

50  Taylor 1994, S. 899.

51  Bohmann 2013, S. 189.

52 Wenn die modernen Lebensformen aus einer kontingenten Geschichte der Zurichtung und der
Gewalt entstanden sind, er6ffnet dies natiirlich auch den Raum fiir andere Identitdten und Lebens-
formen und neuer, affirmativer Selbstbeschreibungen. Auf diesem Pfad bewegen sich etwa die Ar-
beiten von Judith Butler.

53 Taylor 1994, S. 865.

87



Auch wenn Taylor dieser Kritik im Kern zuzustimmen scheint, hélt er sie fiir zu
einseitig und sieht sie als Symptom einer der Moderne inhirenten Spannung. Eine
solche Kritik speise sich gerade aus derselben Fiille, derselben Quelle, die das mo-
derne Selbstgefiihl erst hervorbringe. Dies kann man auch daran erkennen, dass
Rilkes Duineser Elegien selbst als hochster Ausdruck des modernen Selbstgefiihls
verstanden werden, sie stehen nicht au3erhalb der Moderne: ,,Es ist nicht nur so, daf3
viele dieser einseitigen Anschauungen nicht Stich halten, sondern vielfach ist es
weder der Fall noch tiberhaupt moglich, daB sie riickhaltlos, ernsthaft und eindeutig
von ihren Befiirwortern vertreten werden.“>* Taylor setzt nun genau dort an und
schlagt eine deutlich andere, affirmative Haltung vor. Mit seiner Darstellung der
neuzeitlichen Identitét versucht er das Ausmal} zu zeigen,

in dem sie alles durchdringt, uns einhiillt, und uns in sie verstrickt, ndmlich in ein Gefiihl
des Selbst, das sowohl durch die Kréfte der desengagierten Vernunft als auch durch die der
schopferischen Phantasie bestimmt wird, in die typisch neuzeitlichen Auffassungen von
Freiheit, Wiirde und Rechten, in die Ideale der Selbsterfiillung und der Selbstduflerung so-
wie 515n die Forderungen des allgemeinen Wohlwollens und der universellen Gerechtig-
keit.

Es sei darum fiir einen Menschen, der der modernen Kultur entstamme, eigentlich
gar nicht moglich, die Moderne selbst grundsétzlich abzulehnen — er entkommt ihr
nicht und es ist besser, sich das einzugestehen. Andererseits wird eine Kritik der
Moderne dadurch nicht unmdglich gemacht. Taylor pléddiert als Konsequenz daraus
fiir eine andere Haltung der Moderne gegentiber, fiir eine Anerkennung des eigenen
Hintergrundes und der Quellen der Kritik. Er schldgt vor — und dies ist zugleich eine
sehr treffende Beschreibung seines eigenen Programms — ,unterdriickte Giiter**®
innerhalb des modernen Selbstverstéindnisses und der modernen Identitét wiederzu-
entdecken, um die Moglichkeit zu erschlie3en, ,diese Identitit riickhaltloser auszu-
kosten®. Hierin spiegelt sich ein durchaus tiefreichendes Vertrauen in die ungebro-
chene moralische Kraft der modernen Tradition.

Mit Hartmut Rosa ldsst sich Taylors genealogisches Verfahren an drei Punkten
verdeutlichen, die sich dariiber hinaus sehr gut eignen, seine Arbeitsweise mit
Arendts zu vergleichen:

(1) Die Geschichte anders erzihlen. Eine Kritik der Gegenwart zu entwickeln,
gelingt nur durch eine genealogische Durchdringung der Geschichte, indem wir
fragen, wie wir — und damit die Welt — zu dem geworden sind, was wir heute sind:

54  Ebd., S. 868.
55 Ebd.
56 Ebd., S. 870.

88



Fiir Foucault wie fiir Taylor erfordert ein addquates Verstdndnis der sozialen und politi-
schen Realitit eine Explikation oder ein Sichtbarmachen der verborgenen Wirkungsweisen
und oft auch der Widerspriiche der dominanten Selbstinterpretation einer Gesellschaft, und
vor ?%lem der sie leitenden Normvorstellungen, starken Wertungen und Giiterkonzeptio-
nen.

(2) Selbstdeutung und Weltdeutung. Diese Selbstinterpretationen sind nicht ein-
fach bloBe Ideen, sondern Teil gesellschaftlicher Institutionen und Praktiken. Mit
anderen Worten: Selbst- und Weltdeutungen sind immer miteinander verquickt. Sie
bilden gemeinsam ein Set an Hintergrundannahmen, die unsere kulturelle Selbst-
wahrnehmung und Deutungspraktiken entscheidend pragt.

(3) Der Begriff der Geschichte. Auch wenn Taylor die Kontinuitdten und Traditi-
onszusammenhinge in den Mittelpunkt seines Umgangs mit der Geschichte stellt,
bedeutet dies nicht, dass die Geschichte sich als durchsichtig und von heute aus
betrachtet verstehbar erweist. Im Gegenteil. Die Hintergrundannahmen als eine
Form impliziten kulturellen Wissens und &ndern sich unmerklich iiber ziemlich
lange Zeitrdume, so dass wir heute nicht mehr ohne weiteres verstehen kénnen, was
es etwa bedeutete, im Jahre 1500 an Gott zu glauben: ,,To put the point in different
terms, belief in god isn't the same thing in 1500 and 2000.°® Die Schwierigkeit des
Verstehens liegt vor allem daran, dass der Hintergrund sich in den 500 Jahren zwar
langsam, jedoch vollstdndig gewandelt hat. Unbemerkt bleiben diese groBskaligen
kulturellen Verdnderungen vor allem deswegen, weil sie zwar die Interpretationsfo-
lie aller expliziten Wertungen bilden, dabei selbst jedoch immer unausgesprochen
bleiben. Taylors Arbeit lisst sich so auch als Form der Sichtbarmachung und Uber-
setzung verstehen. In 4 Secular Age macht er die Verdnderung der Hintergrundan-
nahmen im Prozess der Sékularisierung sichtbar, in Quellen des Selbst eine alterna-
tive Deutung unserer geteilten modernen Selbstbeschreibung.

Der erste Punkt trifft auf Arendts Haltung der Kritik durchaus ebenfalls zu. Sie
zeichnet nach, wie es in der Moderne — und eigentlich schon seit Platon — zu einem
Vergessen des Politischen kommt. Sie beobachtet ein Verschwinden eines addquaten
Verstindnisses dessen, was Freiheit im gemeinsamen Handeln bedeutet und zeichnet
diesen Verlust in der Geschichte (sowohl ideen- als auch ereignisgeschichtlich)
nach. Doch bereits in dem frithen Werk Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft
bereitet ihr diese Form der Erzdhlung Bauchschmerzen. ,,Thus my first problem was
how to write historically about something — totalitarianism — which I did not want to

57  Rosa2011,8S.24.
58  Taylor2007,S. 13.

89



conserve but on the contrary felt engaged to destroy.“”’ Sowohl die traditionelle,
geschlossene Form der Erzdhlung, als auch die Methode der Historiographie, die die
Ereignisse in eine chronologische Abfolge reiht, verleihe der Geschichte eine innere
Kohidrenz und fiihre schnell zur Illusion einer unvermeidlichen Geschehensfolge,
einer Unvermeidlichkeit der Abldufe, die das Geschehene rechtfertige. Als Konse-
quenz daraus bemiiht sich Arendt um eine Methode der Geschichtsschreibung, die
geeignet ist, der Vergangenheit zu begegnen, ohne sich dem Schein einer geschicht-
lichen Notwendigkeit beugen zu miissen — ihre Problembeschreibung klingt also
durchaus genealogisch. Doch die Antwort féllt ein wenig anders aus: Wéahrend
,schwarze® Genealogien Geschichten der Macht sind, die die Genese eines be-
stimmten Selbstverstindnisses hinterfragen® und Taylor ,,Geschichten des ,Gu-
ten*““! erzahlt, nennt Arendt ihre Vorgehensweise ,,Perlentauchen“®?. In ihrem Werk
rekonstruiert Arendt immer wieder Momente in der Geschichte, in denen politische
Freiheit spilirbar und begreifbar wurde. Vielfach sind dies Neubeschreibungen, die
beinahe genealogische Ziige tragen, da Arendt an diesen Stellen gerne die dominante
Erzéhlung in Frage stellt und ein ganz neues Licht auf die Ereignisse wirft. Ich den-
ke hier etwa an lhre Neuinterpretation der beiden groBen Revolutionen. Was
Arendts Verfahren wesentlich von einer genealogischen Verfahrensweise wie sie
Taylor praktiziert unterscheidet, ist also das Fragmentarische und die Weigerung,
eine neue ,,groBe Erzédhlung* zu etablieren.

Auch dem zweiten Punkt folgt Arendt nicht, denn sie trennt Selbst- und Weltdeu-
tung voneinander. Politik ist fiir sie ,,die Sorge um die Welt“, nicht die ,,Sorge um
das Selbst®, in der Politik geht es ihr zufolge stets um das, was ,,zwischen den Men-
schen® liegt, was sie teilen, woriiber sie sich streiten. Die ,,Perlen sind gerade keine
Geschichten der (kollektiven) Selbstdeutung, sondern neue Interpretationen von
Handlungen, die manches Mal die Akteure selbst iiberraschen und iiberfordern, wie
sich etwa in der Résistance-Geschichte von Réné Char zeigt und in dem Aphorismus
,Unserer Erbschaft ist kein Testament vorausgegangen“®® ausdriickt. Die Verwandt-
schaft zur Genealogie zeigt sich im Anspruch, die Frage an die Geschichte anders zu
stellen, doch setzt Arendt an ihre Stelle keinen neuen Deutungszusammenhang,
sondern stellt diesen durch die fragmentarischen Erzéhlungen in Frage. Es sind héu-
fig ,,Wundergeschichten®, die von der Kraft des politischen Handelns berichten —

59  Arendt 1953,S.77.

60 Vgl Saar 2007, S. 128.

61  Bohmann 2013, S. 196.

62  Eigentlich wahlt sie den Begriff, um das Denken Walter Benjamins zu beschreiben. In dem Text
macht sie das Ndhen jedoch so stark, dass es auch als eine Selbstbeschreibung verstanden werden
kann. Vgl. Arendt 2006, S. 96.

63 Vgl Arendt 1994, S.7.

90



und von den Schwierigkeiten, diese partikularen Erfahrungen der Freiheit in dauer-
hafte Institutionen zu tiberfiihren.

4. Zwei Wege der Verséhnung

Das, was bei aller Ahnlichkeit und Verwandtschaft Taylor und Arendt am meisten
trennt und sich sowohl in ihrem Versténdnis republikanischer Politik, ihrer Hand-
lungstheorie, als auch in ihrer kritischen Haltung zeigt, scheint ihr Verhéltnis zur
Tradition und zur Uberlieferung zu sein. Wihrend Taylor an die moralische Kraft
unserer Zivilisation glaubt, die — bei aller Kritik an den Fehlentwicklungen der Mo-
derne — zuriickgewonnen werden kann, stellt sie fiir Arendt diesen Bezugsrahmen
nicht mehr dar. Thre Haltung zur Moderne ist also etwas ,,zogerlicher* oder ,,zuriick-
haltender“®* als die Taylors; gleichwohl ist es keine hoffaungslose. Im Gesprich mit
Giinther Gaus gibt sie zu Protokoll, der Traditionsbruch eréffne ihr die Moglichkeit,
die Politik ,mit [...] ungetriibten Augen“® zu sehen. In dieser Haltung liegt auch
Arendts Hoffnung auf Versohnung, die sie so beschreibt: ,,Wenn wir auf der Erde zu
Hause sein wollen, miissen wir sogar um den Preis des Zu-Hause-Seins-in-diesem-
Jahrhundert versuchen, an dem unendlichen Dialog mit seinem Wesen teilzuneh-
men.“%

Taylors Versuch der Verséhnung mit der Moderne besteht darin, ein alternatives
Verstindnis moderner Selbst- und Weltdeutung zu entwickeln, das den liberalen
Verzerrungen und ihren Folgen widersteht. Er glaubt an die Moglichkeit und die
einheitsstiftende Kraft einer neuen grofen Erzdhlung, die uns hilft, eine positive
Vorstellung von uns selbst und unserer Kultur zu entwickeln. Arendts Verséhnungs-
versuch geht von der Einsicht aus, dass die Moglichkeit einer solchen Einheit un-
weigerlich dahin ist und verortet die Hoffnung in der menschlichen Fahigkeit, zu
handeln und etwas Neues zu beginnen. Taylor steht fiir die Riickgewinnung einer
politischen Kultur der Moderne; Hannah Arendt fiir die Erneuerung einer Kultur des
Politischen in modernen Zeiten.

64  So formuliert es auch Seyla Benhabib im Titel ihres Arendt-Buchs The Reluctant Modernism of
Hannah Arendt (Benhabib 1996). Im Deutschen ist der Titel mit ,,Die melancholische Denkerin der
Moderne* libersetzt, was die Haltung Arendts in diesem Punkt weniger klar zum Ausdruck bringt.

65  Arendt 1964, S.31.

66  Arendt 1994, S.127.

91



Literatur

Arendt, Hannah, 1953: [The Origins of Totalitarianism]: A Reply. In: The Review of Politics 15, H.1, S.
76-84.

Arendt, Hannah, 1964: Was bleibt? Es bleibt die Muttersprache. Ein Gespriach mit Glinter Gaus. In:
Adalbert Reif (Hrsg.): Gesprache mit Hannah Arendt, Miinchen, S. 9-35.

Arendt, Hannah, 1974: Uber die Revolution, Miinchen.

Arendt, Hannah, 1994: Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubungen im Politischen Denken I, Miin-
chen.

Arendt, Hannah, 2000: Aufklarung und Judenfrage. In: Dies., Die verborgene Tradition. Essays, Frank-
furta.M., S. 117-137.

Arendt, Hannah, 2006: Walter Benjamin. In: Detlev Schottker/Erdmut Wizisla (Hrsg.): Arendt und
Benjamin. Texte, Briefe, Dokumente, Frankfurt a.M., S. 45-97.

Arendt, Hannah, 2011: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, 14. Aufl., Miinchen.

Arendt, Hannah, 2012: Ziviler Ungehorsam, in: Dies., In der Gegenwart. Ubungen im politischen Denken
11, Miinchen, S. 283-321.

Benhabib, Seyla, 1996: The reluctant modernism of Hannah Arendt, Thousand Oaks, California.

Bohmann, Ulf,2013: Charles Taylors Mentalitatsgeschichte als kritische Genealogie. In: Andreas Bu-

sen/Alexander Weil} (Hrsg.): Ansitze und Methoden zur Erforschung des politischen Denkens, Ba-
den-Baden, S. 185-214.

Bohmann, Ulf/Montero, Dario, 2014: History, Critique, Social Change and Democracy. An Interview
with Charles Taylor. In: Constellations 21, H.1, S. 3—15.

De Lara, Philippe, 1998: From Philosophical Anthropology to the Politics of Recognition: An Interview
with Charles Taylor, Thesis Eleven 52, S. 103—-112.

Fliigel-Martinsen, Oliver, 2008: Grundfragen politischer Philosophie: Eine Untersuchung der Diskurse
iiber das Politische, Baden-Baden.

Forster, Jiirgen, 2009: Die Sorge um die Welt und die Freiheit des Handelns. Zur institutionellen Verfas-
sung der Freiheit im politischen Denken Hannah Arendts, Wiirzburg.

Haus, Michael,2011: Charles Taylor und Michael Walzer. Fliichtige Begegnungen, tiefe Verbundenheit?,
in: Michael Kiihnlein/Matthias Lutz-Bachmann (Hrsg.): Unerfiillte Modern? Neue Perspektiven auf
das Werk von Charles Taylor, Frankfurt a.M., S. 185-214.

Heuer, Wolfgang, 2007: Politische Erfahrungen im 20. Jahrhundert. In: Heuer, Wolfgang/von der Liihe,
Irmela (Hrsg.): Dichterisch denken. Hannah Arendt und die Kiinste, Géttingen, S. 213-223.

Koschorke, Albrecht,2012: Wahrheit und Erfindung. Grundziige einer Allgemeinen Erzihltheorie, Frank-
furt a.M.

Kriiger, Hans Peter, 2012: Glaube und Vernunft. Ironie in der conditio humana? Interview mit Charles
Taylor. In: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 60, H.5, S. 763-784.

Redhead, Mark, 2002: Making the Past Useful for a Pluralistic Present: Taylor, Arendt, and a Problem for
Historical Reasoning. In: American Journal of Political Science 46, H.4, S. 803-818.

Rorty, Richard, 2000: Vier Formen des Schreibens von Philosophiegeschichte. In: Ders., Wahrheit und
Fortschritt, Frankfurt a.M., S. 355-394.

Rosa, Hartmut, 2012: ,,Weille” und ,,schwarze* Genealogie. Affirmative und pejorative Wertgeschichten
bei Taylor und Foucault. In: Wetzel, Dietmar (Hrsg.): Perspektiven der Aufklarung. Zwischen Mythos
und Realitét, Paderborn, S. 23-34.

Saar, Martin, 2007: Genealogie als Kritik. Geschichte und Theorie des Subjekts nach Nietzsche und
Foucault, Frankfurt a.M./New Y ork.

92



Taylor, Charles, 1971: Interpretation and the Sciences of Man. In: The Review of Metaphysics 25, H.1,
S.3-51.

Taylor, Charles, 1985a: Atomism. In: Ders., Philosophy and the Human Sciences, Cambridge/New Y ork,
S. 187-210.

Taylor, Charles, 1985b: Philosophical Papers I, Philosophy and the Human Sciences, Cambridge.
Taylor, Charles, 1994: Quellen des Selbst, Frankfurt a.M.

Taylor, Charles, 2002: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie?, Frankfurt a.M.

Taylor, Charles, 2007: A Secular Age, Cambridge, Mass./London.

Taylor, Charles, 2012: Interculturalism or Multiculturalism? In: Philosophy & Social Criticism 38, H.4-5,
S. 413-423.

Tully, James, 2009: Politische Philosophie als kritische Praxis, Frankfurt a.M./New York.

Villa, Dana, 2003: Arendt und Tocqueville. Offentliche Freiheit, Pluralitit und die Voraussetzung der
Freiheit. In: Thaa, Winfried/Probst, Lothar (Hrsg.): Die Entdeckung der Freiheit. Amerika im Denken
Hannah Arendts, Berlin, S. 201-236.

Walzer, Michael, 1990: Kritik und Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik, Berlin.

Weifipflug, Maike, 2014: Erzahlen und Urteilen. Narrative politische Theorie nach Hannah Arendt. In:
Wilhelm Hofmann/Judith Renner/Katja Teich (Hrsg.): Narrative Formen der Politik, Wiesbaden, S.
209-226.

93






II. Positionen und Begriffe






John Dunn

Die fliichtige Gemeinschaft. Zur politischen Theorie Charles Taylors

In der Einleitung zu seinen zweibandigen Philosophical Papers beschreibt sich
Charles Taylor ziemlich einnehmend als einen ,Monomaniac*.! Nur jemand mit
solch einem breiten Wissens- und Interessensspektrum wie dem seinigen wird wohl
den Drang verspiiren, gegeniiber dem Anschein der Vielfaltigkeit auf der zugrunde
liegenden Einheit zu bestehen.” Beide Akzente haben gleichwohl mit Sicherheit ihre
Stirke. So wie er anzumerken, dass sich die Zusammenstellung von Aufsidtzen mit
einer eher eng umschriebenen Agenda befasst,’ sagt erheblich mehr aus, als schlicht
darauf zu verweisen, dass sie allesamt die Gedankenwelt einer einzigen, sich ener-
gisch selbst interpretierenden Person widerspiegeln. Die Vielfiltigkeit der behandel-
ten Gegenstinde einzurdumen, ist hingegen kaum mehr, als das Offensichtliche
anzuerkennen.

Die Heterogenitit ist seit der frithesten Werkphase Taylors hinldnglich offenkun-
dig. Sie hat ihm {iber die Jahre mindestens vier relativ scharf voneinander abgrenz-
bare Reputationen eingebracht, ganz abgesehen von seinem Ansehen als Mitwirken-
der in der kanadischen Politik. Die erste dieser vier ist die Reputation als philosophi-
scher Kritiker der modernen empirischen Psychologie (sowohl auf Menschen wie
auf Tiere bezogen) als einer Mochtegernnaturwissenschaft, beginnend mit seiner
bissigen Taxierung der behaviouristischen Bewegung der 1950er und friihen 1960er
Jahre in The Explanation of Behaviour,* und fortgefiihrt als ausgedehnter Partisa-
nenkampf gegen ein Gemisch aus etwas weniger drastisch abwertenden Darstellun-
gen rein menschlicher Fahigkeiten, bis hin zur zeitgenossischen Kognitiven Psycho-
logie (mit ebenjenen Themen beschiftigt sich der erste Band der gesammelten Auf-
sitze, Human Agency and Language, hauptsichlich). Die zweite Reputation, im
Wesentlichen von einem einzigen, zuerst 1967 erschienenen Aufsatz herriihrend,
namentlich von Neutralitit in der politischen Wissenschaft,’ erlangte Taylor als
philosophischer Kritiker der damaligen unerschiitterlichen AnmafBung nordamerika-
nischer Politikwissenschaftler, Wertfragen aus ihrem Verstindnis des Wesens der

1 Taylor 1985a, S. 1.
2 Ebd.

3 Ebd.

4 Taylor 1964.

5 Taylor 1975a.

97



Politik eliminiert zu haben. Es war eine besonders raffinierte Taktik, da Taylor sich
darauf verlegte, bei deren Schriften auf dem Ausmal} an Durchtranktheit mit Wert-
verpflichtungen zu beharren, aber nicht deshalb, um sie fiir ihre erkenntnistheoreti-
sche Unreinheit zu tadeln, sondern um sie zu ihrer Geistesgesundheit zu begliick-
wiinschen. Die dritte Reputation, die erneut von einem einzigen Aufsatz — Interpre-
tation und die Wissenschaften vom Menschen von 1971° — herriihrt, ist die eines
Verteidigers eines hermeneutischen Verstindnisses gegeniiber einem szientistischen
Modell der Geistes- und Sozialwissenschaften, sowie einer Reihe damit verbundener
Schlussfolgerungen beziiglich der Richtungen, in die sich diese Wissenschaften
wiinschenswerterweise entwickeln sollten oder eben nicht. Diese waren ein Plidoyer
fur die ,,Wissenschaft der Intelrplretation“,7 im Gegensatz zu einer Verhaltenswissen-
schaft. Die vierte Reputation, die auf einem deutlich volumindseren Beitrag als die
beiden vorangegangenen beruht, ist die eines unermiidlichen Ubersetzers der konti-
nentaleuropdischen Philosophie und des sozialen wie auch politischen Denkens,
insbesondere des deutschen, fiir die angelséchsische Welt: nicht nur in Bezug auf
Hegel (mit einem beachtlichen Bandg), sondern auch auf Herder, Humboldt und
Heidegger, um nur drei zu nennen.

Keine dieser vier Reputationen ist wirklich eine Reputation als genuiner Poli-
tiktheoretiker, obwohl etwa weite Teile des Hegelbuches sicherlich als Beitrdge zu
einer zeitgendssischen politischen Theorie durchgehen wiirden, wiirden sie als sol-
che offeriert. Ich meine jedoch dass es gerechtfertigt ist zu sagen (und dies zweifel-
los teilweise aufgrund Taylors eher praktischen Beitréige zur kanadischen Politik),’
dass diese vier allzu auffilligen und klar umrissenen Reputationen durchgéngig auf
Schritt und Tritt von einer fiinften und gewissermaBen eher heimlichen Reputation
begleitet worden sind (die sich teilweise aus seinem Einfluss als Lehrer in Montreal
und Oxford und als intellektuellem Freund und Gefahrten in weit groferen Zusam-
menhingen herleitet): die eines originellen, ideenreichen, und wirklich genuinen
politischen Denker.

Gerade in den beiden Banden der Philosophical Papers schiebt sich etwas von
den Fundamenten dieser flinften und heimlicheren Reputation beharrlicher ans Ta-
geslicht. Ich mochte mich hier im Wesentlichen auf das Resultat dieses Bestrebens —
die Monomanie, oder den wahrhaft heroischen Versuch, die Eigenart moderner
Politik neu zu durchdenken — konzentrieren. Was ist aus diesem bemerkenswert
beharrlichen, einfallsreichen und originellen Zugriff auf die Probleme des modernen

Taylor 1975b.

Ebd.,, S. 156.

Taylor 1978.

Siehe dazu auch Taylor 1970.

NolieCREN o

98



Politikverstindnisses an konstruktiver politischer Theorie hervorgegangen? Welche
Aspekte moderner Politik hilft er uns wirksamer anzugehen? (Das Kriterium der
Unterstiitzung effektiver Praxis ist eines, das Taylor selbst als einer politischen The-
orie angemessen verteidigt).'” In Anbetracht welcher — falls iiberhaupt irgendwel-
cher — Aspekte gerit er hingegen sichtlich ins Stocken? Was sind seine Stérken und
Schwichen?

Taylors Beitrag zum Verstiandnis der Politik, wie auch allgemeiner sein Beitrag
zum Verstindnis der menschlichen Lage, beruht auf einem sturen (und meines Er-
achtens in mancherlei Hinsicht oftmals wohlbegriindeten) Bekenntnis zur Giiltigkeit
einer Reihe personlicher Einsichten — oder, um es etwas hochtrabender auszudrii-
cken, zu einer Reihe aus eigener Erfahrung stammender Wahrheiten. Fiir die nach-
metaphysische Wissenschaftlichkeit der ,westlichen Welt* ist dies sicherlich nicht
das Fundament, auf dem systematische Uberzeugungen iiber was auch immer auf-
gebaut sein sollten; und es ist naturgemél recht einfach, das Ausmal} zu iiberschit-
zen, zu dem es sich bestimmte Uberzeugungen erlauben kénnen, lediglich auf einem
derartigen Fundament zu fu3en.

Was von den im Zuge der wissenschaftlichen Revolution hervorgebrachten Er-
kenntnistheorien auf langere Sicht besonders gebrandmarkt wurde, ist die menschli-
che Subjektivitdt und Wertgebundenheit. Fiir Taylor ist die Auffassung, der zufolge
sich ein menschliches Verstdndnis der menschlichen Angelegenheiten letzten Endes
verdchtlich gegeniiber Subjektivitdit oder Wertgebundenheit zeigen konnte,
schlichtweg geistig umnachtet. Was es iiberhaupt ausmacht ein Mensch zu sein, ist
die eigene Erfahrung eines Selbst von innen heraus, ist die aktive Selbstinterpretati-
on des eigenen Wesens, und ist das Streben, sich geméB einer wertgebundenen In-
terpretation (was Taylor als , distinctions of worth“'' bezeichnet) selbst zu formen
oder umzuformen; deren Werte sind wiederum auBlerhalb des Individuums in der
sozialen und natiirlichen Umwelt, der das Individuum angehort, zu verorten.

In einer der anregendsten modernen Debatten {iber den Ort der Subjektivitit in
einer faktenbasierten Welt stellte Thomas Nagel die Frage: ,Wie ist es, eine Fleder-
maus zu sein?‘,12 wobei er im Wesentlichen darauf bestanden hatte, dass es, wie
notwendig unzugénglich es uns auch immer erscheinen mag, fiir Fledermiuse ein
Erlebnis dessen gibt, wie es sich eben anfiihlt, eine Fledermaus zu sein. Was Taylors
Werk in seiner Gesamtheit zusammenhalt, ist die hartnickig verteidigte Verpflich-
tung auf sein eigenes Verstindnis der Frage: ,Wie ist es, ein menschliches Wesen zu

10 Taylor 1985b, S. 111-113. Fiir eine geringfligig andere Feststellung in die gleiche Richtung zur
gleichen Zeit siehe Taylor 1983, insb. S. 85.

11 Taylor 1985a, S. 3.

12 Nagel 1981.

99



sein?. Natiirlich wissen wir heute dass es ein iiberwiltigendes Spektrum an Antwor-
ten auf die Frage gibt, wie es frither gewesen ist und wie es gegenwirtig ist, ein
menschliches Wesen zu sein; und es gibt keine besonders zuverldssige moderne
Analysetechnik, um selbst flir die letzten paar tausend Jahre eindeutig herauszufin-
den, ob es tatsdchlich oder notwendigerweise einen klar umrissenen gemeinsamen
Kern dessen gegeben hat, was es heifit, ein menschliches Wesen zu sein.'> Taylors
Uberzeugung' ist schlichtweg, dass es, wie weit weg und in der fernen Vergangen-
heit auch immer es gewesen sein mag, zumindest in der nachromantischen, moder-
nen, wissenschaftlichen, industrialisierten Zivilisation des ,Westens‘ nunmehr defi-
nitiv so gekommen ist (und tatséchlich, soweit jegliche unserer instruktiven Belege
hierzu zuriickreichen mdgen, auch schon so gewesen ist), dass die Frage, was es
bedeutet ein menschliches Wesen zu sein, im Kern Subjektivitdt, Selbstinterpretati-
on und die aktive Verortung und Verbesserung des Selbst in Bezug auf eine Welt
externer Werte — was er ,starke Wertung‘ nennt — beinhaltet. (Natiirlich hat sich die
Wahrnehmung der Bedeutung dieses Prozesses der Selbstinterpretation und Selbst-
regulierung im Laufe der letzten dreihundert Jahre in der ,westlichen Welt* drama-
tisch geédndert, was Taylor so ausgiebig und eloquent wie nur irgendein moderner
Denker beschrieben hat). Es ist jedoch wesentlich fiir Taylors Verstdndnisstrategie,
im Gegensatz etwa zu derjenigen von Alasdair MacIntyre,"” dass die Praktik der
starken Wertung in den Versen der //ias ebenso parat liegt wie in den Romanen des
20. Jahrhunderts.

Keine Darstellung des menschlichen Handelns oder der menschlichen Lage im
weiteren Sinne, die dem erkenntnistheoretischen Kanon einer absoluten Realitéts-
vorstellung entsprechend justiert wurde, konnte diesen zentralen Eigenschaften der
Frage, was es heifit ein menschliches Wesen zu sein, Rechnung tragen, da diese
Eigenschaft selbst von wesentlich anthropozentrischer oder subjektbezogener Be-
schaffenheit sind.'® Eine absolute Realititsvorstellung ist eine, die keinen Platz fiir
die Kontingenz der wahrnehmungsbezogenen und kognitiven Eigenheiten der Gat-
tung Mensch lisst,'” mithin eine Vorstellung des Universums wie mit dem stetigen
Blick des allwissenden Schopfers betrachtet.'® Anthropozentrische Eigenschaften —
sekundire Merkmale wie Farbigkeit oder dhnliches — sind qua Hypothese von der

13 Siehe etwa die Werke von Michel Foucault, Richard Rorty, Clifford Geertz und Alasdair Maclnty-
re; siehe auch Hollis/Lukes 1982, Geras 1983.

14 Vgl Taylor 1985a, S. 3 mit Geertz 1983, insb. S. 36-54.

15 Maclntyre 1987.

16  Taylor 1985a, S. 54-76, siehe insb. S. 57: ,,Aber subjektbezogen bedeutet nicht notwendigerweise
selbstbezogen” [Ubersetzung U.B.].

17 Williams 1981.

18  Dunn 1984a, insb. Kap. 3.

100



absoluten Realitdtsvorstellung auszuschlieBen. Doch genau das, was sie nicht fiir
eine Miteinbeziechung in eine solche Vorstellung infrage kommen lédsst, macht sie
laut Taylor unverzichtbar fiir eine menschliche Vorstellung der menschlichen Reali-
tit. Wie Strawson'® bezweifelt Taylor die Moglichkeit, dass wir je an den Punkt
gelangen werden, an dem wir uns gegenseitig als mehr oder weniger harmlose oder
bedrohliche physische Gegenstinde betrachten, deren weiterer Weg kausal von
einem vorherigen Zustand des Universums vorgezeichnet wird. (Soweit ich erken-
nen kann, hegt er keine Ambition zu leugnen, dass dies ein zuldssiges metaphysi-
sches Urteil iiber ihre tatsdchliche Beschaffenheit sein kann). Interessanter ist je-
doch, dass er die Versuchung, menschliche Wesen so zu betrachten, als eine Art
langwierige Selbsthypnose erachtet, die mindestens bis ins 17. Jahrhundert zuriick-
reicht und im Laufe der Zeit zunehmend durch eine in erster Linie moralische und
dsthetische Antwort, die wiederum selbst ein Teil der von ihm so betonten stark
wertenden Reformulierung des erfahrenen Selbst ist, weiteren Antrieb erhalten hat.*

Der hermeneutische Ansatz bietet an diesem Punkt mit milde herablassender
Nachsicht bereitwillig seine Hilfe an, um uns besser zu erkléren, warum wir so iiber
uns denken und fiihlen, wie wir es tun, und wie dies auf die klarste und bestédndigste
Weise zu verstehen ist — um im Zuge dessen die Gesinnungen abzuschwichen und
die Lasten der Vision selbst aufer Kraft zu setzen.”' Das ist ein ausgekliigelter Ge-
dankengang; er legt jedoch eher ein etwas aussichtsloses Riickzugsgefecht nahe,
denn ein Authalten oder Umkehren der wirkméchtigen und einfallsreichen Stro-
mungen der letzten dreihundert Jahre. Die Hauptlast von Taylors Kritik weiter Teile
der empirischen Psychologie ist die Beanstandung gewesen, diese wiirden die Intel-
ligenz und den Einfallsreichtum drastisch unterschétzten, obgleich sie ebendiese zu
erkldren vorgaben: Im Falle von The Explanation of Behaviour wurde diese Bean-
standung ebenso energisch in Bezug auf Ratten vorgebracht wie spéter in Bezug auf
menschliche Wesen. Das Resultat dieses erkenntnistheoretisch pedantischen Zerr-
bildes der faktischen Fahigkeiten der untersuchten Subjekte war, Taylor zufolge, ein
Gewebe aus Tatsachenverdrehungen und Verwirrungen: schlichtweg ganz schwache
Wissenschaft.*> Das Gleiche gilt seiner Ansicht nach — und hier ist er um einiges
streitsiichtiger — auch fiir weite Teile der zeitgendssischen Kognitiven Psychologie
und der computergestiitzten Modellierung geistiger Vorginge im Menschen.

19  Strawson 1978.

20  Den gleichen Punkt macht er auf sehr erhellende Weise beziiglich der einfallsreichen Appelle einer
utilitaristischen Ethik (Taylor 1985b, S. 244, 266, 269 etc.; vgl. hierzu Parfit 1984).

21 Putnam 1986 diskutiert diese Eigenschaft von Taylors Hoffnungen in einer Besprechung von
Taylor 1984a.

22 Taylor 1985a, S. 1 und passim.

101



Bezogen auf die politische Theorie ist es gliicklicherweise weniger wichtig, tiber die
Triftigkeit von Taylors Kritik der empirischen Psychologie zu urteilen, als abzu-
schétzen, wie klar und wie massiv genau die Implikationen auf das Politikverstdnd-
nis sind, die seine Argumente mit sich fiihren. Nur &uferst torichte Studierende der
Politik nehmen noch an, dass ihr Gegenstand tatséchlich priazise und wirkungsvoll
ohne eine eingehende Beriicksichtigung — oder zumindest eine wachsame Abwé-
gung — menschlicher Wertfragen auskommen kann. (Neutralitit in der politischen
Wissenschaft ist jahrzehntealt). Jedoch besteht naturgeméf eine relativ erhebliche
Uneinigkeit dariiber, auf welche Weise diese Wertfragen genau eingeschitzt und in
Betracht gezogen werden sollen. Insgesamt geschen ist die Auseinandersetzung
zwischen hermeneutischen Politikverstindnissen und den etwas verfilschten Uber-
bleibseln der szientistischen Ansatzes in gleichem Mafle selbst ein politischer Kon-
flikt, wie auch eine Unstimmigkeit zwischen zwei analytischen Urteilen {iber einen
gemeinsamen Untersuchungsgegenstand.” Der hermeneutische Ansatz ist dafiir zu
bewundern (insbesondere wenn in den Hénden derjenigen, die iiber eine gewisse
literarische Begabung verfligen), dass er nacherlebbare Darstellungen von mehr oder
weniger beklagenswerten politischen Zustdnden bereitstellt. Er ist merklich weniger
dafiir geeignet, diejenigen mit einer anderen Ansicht davon zu iiberzeugen, dass es
in der Tat so ist wie beschrieben. Der Umstand, dass es dem hermeneutischen An-
satz so gut wie immer gelingt, weitere (und eigentlich ausnahmslos abschétzige)
Erkldrungen fiir das Vorhandensein ebendieser Kluft aufzubieten, streut aus der
Sicht der Gegenspieler nur Salz in die zugefiigten Wunden.** Woméglich wichtiger
ist aber, dass das hermeneutische Ideal der ,Horizontverschmelzung®, also die Ver-
kniipfung unterschiedlicher Weltbetrachtungsweisen durch gegenseitige Anpassung
von Wahrnehmungen und Werten, dazu geeignet ist, vom bedringten liberalen
Skeptiker eher als Bedrohung aufgezwungener Uniformitit denn als Versprechen
der Entdeckung von Wertungsharmonie gesehen zu werden.*

An dieser Stelle ist Taylors Begriffswahl meines Erachtens ein klein wenig un-
vorsichtig. Von einer ,,giiltige[n] Wissenschaft vom Menschen oder schlicht von
der ,,Wissenschaft der Interpretation’® zu sprechen, heiBt ein MaB an Integration
(und damit an erkenntnistheoretischer Reglementierung) im Verstindnis der
menschlichen Angelegenheiten zu versprechen (oder anzudrohen), wohingegen an
keiner anderen Stelle in Taylors duBerst umfangreichem Werk nahegelegt wird, dass
er dies erwarten oder gutheiflen wiirde. Vor die Wahl gestellt (und das ist tatsdchlich

23 Vgl. Shklar 1986.

24 Taylor 1975, insb. S. 213f. und 219.
25 Vgl Shklar 1986.

26 Taylor 19750, S. 215f.

102



nie die Wahl, vor die man gestellt wird), ob man es mit dem hermeneutischen An-
satz hélt oder mit dem was man um der Kiirze willen noch immer einen positivisti-
schen Ansatz nennen konnte (welcher relativ unbekiimmert in Bezug auf die Selbst-
verstdndnisse von handelnden Subjekten ist), wiirde ich personlich bei den meisten
Gelegenheiten zur hermeneutischen Seite neigen. Doch selbstverstéandlich wiirde ich
dies grundsitzlich als eine Heuristik sehen: auf gar keinen Fall als selbstbestitigen-
des kognitives Verfahren. Zudem wiirde ich mich darauf vorbereiten, den Einwan-
den zu meinen ,Forschungsergebnissen® gerecht zu werden, und zwar einem nach
dem anderen, wie sie erhoben werden: nicht durch den Versuch irgendeinen umfas-
senden pseudo-erkenntnistheoretischen Apparat zu entwerfen, der alle von vornhe-
rein disqualifiziert. Welche Bedeutung der Begriff ,Wissenschaft® auch sonst noch
haben mag — die meisten Menschen, die in den letzten Jahrzehnten {iberhaupt dar-
iber nachgedacht haben, verstehen darunter zumindest hochgradig institutionalisier-
te und (mit allen Vor- und Nachteilen) effektiv selbstdisziplinierende menschliche
Praktiken. Geht man von diesem Begriffsverstdndnis aus, erscheint es duflerst un-
wahrscheinlich, dass wir in Kiirze (und ziemlich unwahrscheinlich dass wir jemals)
guten Grund haben, der soliden Institutionalisierung und Selbstdisziplinierung einer
einzigen Wissenschaft vom Menschen oder Wissenschaft der Interpretation freudig
entgegenzusehen. Nach menschlichem Ermessen ist das Bekenntnis zur Interpretati-
on als Absichtserklirung®’ um einiges verlockender als die Beanspruchung einer
Errungenschaft, ganz zu schweigen von einer wirksam routinisierten Errungen-
schaft.

In der Tat scheint ebendiese Konfrontation mit positivistischen Verstidndnissen
der Geistes- und Sozialwissenschaften auf dem Felde der Methode letztlich unklug
zu sein — jedenfalls unklug, wenn sie die Form der Gegeniiberstellung einer hypo-
thetisch stichhaltigen Methode mit einer vermeintlich unzuverldssigen annimmt. Die
Auffassung, dass es im Wesentlichen die Methode ist, die Anspriiche auf giiltige
Verstindnisse gewahrleistet, war (und bleibt in gewisser Hinsicht zweifellos) der
ideologische Kern positivistischer Sozialwissenschaft. Es ist eine Auffassung, die
keinen Funken intellektueller Achtbarkeit mehr zuriickbehalten hat.”® Die Rolle von
unkodifizierbarem Ermessen wie auch spekulativer Theoriewahl und Erfindungsga-
be bei der Einrichtung der Wissenschaften der nicht-menschlichen Natur schlief3t
schlichtweg die Mdoglichkeit jeglicher Konzeption von sich selbst verfahrenstech-
nisch sicherstellendem Wissen aus. Was die Geistes- und Sozialwissenschaften

27  Vgl. Dunn 1980, S. 81-111.

28  Siehe hierzu das vollige Fehlen jeglicher solcher AnmafBlungen in elaborierten modernen Bespre-
chungen der Moglichkeit, Erkldrungs- von Bewertungsfragen abzuschirmen, wie bei Runciman
1983.

103



brauchen ist keine Methode, die ihren Erfolg verbiirgt (was sie schlicht nicht haben
konnen, ob sie es nun begriilen wiirden oder auch nicht), sondern lediglich eine
Vielfalt an Ansitzen, die ernsthaft zur Heterogenitét ihrer Gegenstinde passen, die
ihnen zumindest gestattet, dies klar und deutlich zu beleuchten, und zwar gleichzei-
tig fiir ihre eigenen Fachleute, wie auch etwas kiirzer gefasst fiir die breite Offent-
lichkeit im Allgemeinen.

Ich bin keineswegs iiberzeugt, dass Taylor dieses Urteil tatsdchlich bestreitet. Je-
doch hat er sicherlich einige seiner Leser iiberzeugt, dass er ebendies tut; und, falls
der Eindruck falsch sein sollte, wire das Missverstindnis von betrachtlicher Bedeu-
tung.

Dies ist von besonderer Bedeutung in Bezug auf zwei von Taylors ehrgeizigsten
und ertragreichsten Themen: die Konzeption, dass das selbstinterpretierende Indivi-
duum nicht metaphysisch unabhéngig, sondern vielmehr abhingig von der Gesell-
schaft ist,”” und wiederum die Abhingigkeit der Selbstinterpretation dieses Indivi-
duums von den sprachlichen Mitteln einer bestimmten Sprachgemeinschaft’ zur
Erfassung und Offenlegung einer Bandbreite an menschlichen Werten besteht, die
dieser Selbstinterpretation echte Tiefe und die Wiirde der Einsicht verleihen. (,Ver-
leihen® ist hier besser als ,geben‘, da es zentral fiir Taylors Sicht ist, dass die Vor-
stellung des Individuums als eines mdglichen Behélters oder Standorts der vollen
Bedeutsamkeit seiner Selbstinterpretation vollig inkohérent ist, obwohl sie die
grundlegende Pramisse der atomistischen Sozial- und Politiktheorien und die Theo-
riestrategie der radikalen Objektivierung bereitstellt.) Die Behauptung, dass das
Individuum als Sprecher ,,in Wirklichkeit mit zwei Arten umfassenderer Ordnung
verwoben ist, die es niemals ginzlich tiberblicken und nur punktuell und geringfiligig
umgestalten kann“’' ist Taylors stirkste Widerlegung der ,,atomistischen” Sicht auf
die Gesellschaft’? und der objektivierten Konzeption des Individuums. (Es scheint
gerechtfertigt, ,Sicht® von ,Konzeption® auf diese Art zu unterscheiden, da ,Ato-
mismus® in Taylors Vokabular im Wesentlichen die AnmaBung darstellt, dass fak-
tisch nichts Wirkliches der ,Gesellschaft® entspricht — dass ,Gesellschaft® nur einen
aggregierten Verweis darstellt —, wihrend sein Zweifel beziiglich der ,Objektivie-
rung des Individuums® keine Zweifel sind, ob solch eine Entitét existiert, sondern
lediglich Zweifel, ob das was existiert ausschlieBlich in diesen Begriffen angemes-
sen beschrieben wird.) Was Taylor letztlich zu tun hofft (wie er im Resiimee der
Einleitung zu den Philosophical Papers bekennt, und wie es zumindest zeitwillig in

29  Taylor 1985a, S. 8.

30 Ebd, S. 10f.

31  Ebd, S. 11 [Ubersetzung U.B.].
32 Siehe insb. Taylor 1995.

104



seinen ganzen fritheren Schriften zu erkennen ist), ist die Verteidigung des Rufes
dieser zwei Arten umfassenderer Ordnung (oder zumindest eines integrierten Be-
standteils dieser beiden) als wahrer Ort der Wertgebundenheit fiir menschliche We-
sen: nicht Wertgebundenheit gegen individuelles Bewusstsein, sondern Wertgebun-
denheit im und fiir und durch das individuelle Bewusstsein. Er hofft, dass sich am
Ende herausstellt, dass es im Vermogen der praktischen Vernunft liegt, diese Ver-
teidigung bereitzustellen.*® Das ist natiirlich eine alte Hoffnung, die in unterschiedli-
cher Form bei den groflen griechischen politischen Philosophen vorzufinden ist, wie
auch bei Aquinas, bei Hegel, und nach meiner Ansicht, zumindest fiir den Grofiteil
seines Lebens, auch beim vermeintlich ,atomistischen® Locke (obgleich Letzterer
seine umfassendere Ordnung natiirlich teilweise aullerhalb des Rahmens der irdi-
schen Natur ansiedelte).> Es ist zugleich eine intellektuell spektakuldr unzeitgemaBe
Sichtweise.”

Was sie so unzeitgeméaB hat werden lassen ist hinlédnglich offensichtlich, ndmlich
genau die Objektivierung des Individuums, gegen die Taylor sich so unerbittlich
verwehrt. Es lohnt sich in aller Kiirze danach zu fragen, was — falls iiberhaupt etwas
— sich als hinreichend erweisen konnte, um deren intellektuelle Gefilligkeit wieder-
herzustellen. Eine logische Antwort wire die kompensierende Objektivierung der
besagten umfassenderen Ordnungen: Gesellschaft, Wirtschaft, Sprache, vielleicht
sogar das politische Gemeinwesen und die Staatsorganisation. Diese Antwortstrate-
gie ist tatsidchlich vom modernen strukturalistischen Denken der letzten Jahrzehnte
sehr rege verfolgt worden, wie auch iiber einen ausgedehnteren Zeitraum von der
marxistischen Tradition. Taylor verwirft diese Strategie jedoch letzten Endes, selbst
in ihrer schillerndsten und verfiihrerisch erfindungsreichen jiingsten Inkarnation im
oeuvre von Michel Foucault, aufgrund ihrer unnachgiebigen Verachtung von Hand-
lungsféhigkeit und Individualitdt als solcher. Alles in allem hat er wie ich meine
recht damit, sie abzulehnen®® (wenn auch nicht notwendigerweise mit all den Vor-
wiirfen die er gegen Foucault selbst vorbringt).”” Was er jedoch an ihre Stelle setzt,
als notwendige Verkniipfung zwischen dem Mikrokosmos des Individuums und den
zwei umfassenderen Ordnungen, mit denen das Individuum stets verwoben ist, ist
die etwas prekdre Substanz der Intersubjektivitdt und eine offentliche Sphére, die
von den komplizierten rekursiven Mustern wechselseitiger Anerkennung der Bestre-
bungen individueller menschlicher Wesen gebildet wird. Prekér sind an dieser Sub-

33 Taylor 1985a, S. 12.

34 Dunn 1984a.

35 Vgl Williams 1984, 1999; Rawls 1996.
36  Dunn 1985, S.119-138.

37  Taylor 1988a.

105



stanz sowohl praktische als auch erkenntnistheoretische Aspekte. Erkenntnistheore-
tisch ist sie durch die objektivierende atomistische Tendenz des modernen Denkens
verwundbar. In der objektivierten Reprisentation einer partikularen Gemeinschaft
wird nichts Intersubjektives als wirklich vorhanden gerechtfertigt, au3er es ist in den
Individuen vorhanden. Thre Geltung kann auf dem von modernen Erkenntnistheorien
auserkorenen Schlachtfeld nicht durch den Einsatz iiberlegener kognitiver Fahigkeit
etabliert werden. Um das Abfallen von einer objektivierenden Reprisentation zu-
gunsten einer starker subjektresponsiven Repridsentation herbeizufiihren, ist keine
externe Kraft (,Eroberung‘) vonnéten, sondern interner Anreiz (,Verfilhrung®). In-
tersubjektivitit ist jedoch ebenso verwundbar durch die kulturellen Tendenzen (oder
vielleicht schlicht durch die unverhiillt augenscheinlicheren kulturellen Realitéten)
gegenwartiger Gesellschaften auf der ganzen Welt.

Intersubjektivitét ist entweder vorhanden, oder sie ist es nicht. Falls sie vorhanden
ist, kann der hermeneutische Theoretiker sie vielleicht etwas fesselnder erhellen und
sie dadurch etwas bestirken (ein wenig wie der Pfarrer, der einer gerade spirituell
empfinglichen Kirchengemeinde gegeniibersteht). Falls sie fehlt, kann der herme-
neutische Theoretiker ihr Fehlen aufzeigen und vielleicht, wenn er besonders elo-
quent ist, ein gewisses Mall an Schmerz, Bedauern oder Nostalgie beziiglich der
festgestellten Abwesenheit hervorlocken, die zuvor enthiillt wurde. Kein hermeneu-
tischer Theoretiker kann jedoch verniinftigerweise erwarten, allein mit den eigenen
theatralischen Mitteln Intersubjektivitdt zum Leben zu erwecken. Im Angesicht einer
echten Leerstelle an Intersubjektivitit — einer radikalen Kluft in den Wertintuitionen
— geht es nicht darum dies zu interpretieren, als vielmehr es zu &ndern. Natiirlich
bleibt fraglich wie weit und wie genau (falls liberhaupt) dies geéndert werden kann.
Wie Marx dargelegt hat ist Geschichte ein iiberaus widerstdndiges Medium.

Aufgrund seiner Responsivitit gegeniiber diesen Dilemmata ist Taylor solch ein
faszinierender politischer Theoretiker. Im Angesicht betriiblicher Auswahlméglich-
keiten ist er geschickt darin, das Dilemma hartnéckig an beiden Hornern zu packen,
und weigert sich aus meist menschlich hervorragenden Beweggriinden, eines von
beiden loszulassen. Was ihn vermutlich verleitet, dies zu tun, ist letzten Endes seine
eigene Sensibilitét: der Satz an Wahrheiten, den seine eigene Erfahrung bereitstellt.
Es ist ausschlaggebend — und hochst ungewdhnlich unter modernen Autoren — dass
ihn diese Erfahrung nicht nur tiefgreifend und eindrucksvoll auf das moderne nach-
romantische Vorhaben der Selbstergriindung verpflichtet, und zwar sowohl als spiri-
tuelle Odyssee wie auch als analytische Sezierung; sie verpflichtet ihn ebenso tief-
greifend auf ein ausgeprigt vormodernes Vorhaben der Verortung von sich selbst
und von anderen menschlichen Wesen innerhalb der unabhingigen und objektiven
Ordnung natiirlicher und sozialer Werte.

Die meisten modernen Philosophen sehen dieses letztere Vorhaben nicht bloB als
vormodern in seiner historischen Herkunft an, sondern als erkenntnistheoretisch
eklatant unzuldssig innerhalb jeglicher moderner Weltanschauung — und mithin als

106



offenkundig abwegig flir jedwede denkende Person, geschweige denn fiir ernstzu-
nehmende Intellektuelle nach heutiger Zuschreibung. Abgesehen vom Unterlauf
religiosen Unternehmertums (Hare Krishna und so weiter) und von den institutionel-
len Relikten der bedeutenderen vormodernen Lesarten dieser Ordnung (die Heilige
Katholische Kirche) ist der einzige Rahmen, in dem eine solche Perspektive in der
heutigen Welt voraussichtlich anziehend erscheint, die mehr oder weniger erzwun-
gene faktische Errichtung von vermeintlich sozialistischen (oder vielleicht zu gege-
bener Zeit von wahrhaft islamischen) politischen Gemeinschaften im Angesicht
einer abweisenden Welt. Und ihre Anziechungskraft in diesem Rahmen ist einleuch-
tenderweise eher instrumentell denn intrinsisch: eher die Anziehungskraft einer
drangsalierenden Ausdrucksweise offentlicher Moralisierung denn einer authenti-
schen Erfahrungsweise wie die menschliche Welt wirklich ist.

Hier gerit Taylors oeuvre meines Erachtens ins Straucheln; und es strauchelt
nicht weil es falsch ist, sondern weil die eingesetzten Mittel fiir die implizit (und
bisweilen explizit) selbst gesetzten Aufgaben unangemessen sind. Letztlich scheint
es mir iibermiBig in den Kontingenzen individueller Empfindsambkeit verankert und
unzureichend auf eine faktische Welt ausgerichtet zu sein. Es ist weniger die er-
kenntnistheoretische Selbstbestitigung von Taylors eigenem Bewusstsein, die hier
die Schuld trdgt. Ich denke Taylor hat ganz recht mit der Annahme, dass es im Ver-
standnis der menschlichen Wertgebundenheit nur das alleinige Mittel der Erkundung
der eigenen Subjektivitdt und der reflektierten Verstdndigung mit anderen Subjekti-
vitdten {iber die Ergebnisse ebendieser Erkundung gibt. (Die Verstindigung wird
offensichtlicherweise in beide Richtungen gehen miissen; und je ausgedehnter die
Bandbreite an Gespriachspartnern, desto vielversprechender die erkenntnistheoreti-
schen Erfolgsaussichten des Austausches.) In einer solchen Verstindigung ist In-
tersubjektivitit das, was man, wenn man Gliick hat, zu entdecken hoffen darf. Es ist
jedoch keine Sache, deren Verfligbarkeit man jemals mit Zuversicht unterstellen
darf. Die skeptische Strenge des modernen Verstindnisses der Beschaffenheit
menschlicher Werte konnte durch reflektierte Erkundung ein bisschen weniger
schmerzhaft gemacht werden. Doch sie wird nicht schlicht hinfort gedacht werden
konnen. (Es ist von Bedeutung, dass es sogar in der antiken griechischen Philoso-
phie — und lange bevor Descartes und Hume und Kant und Wittgenstein und Quine
den erkenntnistheoretischen Skeptizismus iiber unsere Kenntnis der Naturwelt ver-
tieft hatten — starke Stromungen des Wertskeptizismus gab.) Wo die Schwachstelle
seines Denkens als Ganzes und als politisches Denken wirklich liegt, ist im Ausmal
der Beschiftigung mit Selbstverstindnis und Selbstinterpretation, sowie in der ver-
gleichsweise diinnen Wiedergabe, die es von der wirklichen Einrichtung des moder-
nen politischen Lebens und den faktischen Problemen anbietet, mit denen dieses
Leben auf so beunruhigende Weise zu kimpfen hat.

Das halt ihn nicht davon ab, ein wirkméachtiger Kritiker vieler weiterer moderner
politischer Theorien zu sein. Etwa sein Angriff auf die moralische Schroftheit und

107



analytische Inkohérenz des nach wie vor (insbesondere in Nordamerika) dominanten
atomistischen Stranges der Politik- und Gesellschaftsverstindnisse® ist die wir-
kungsvollste Widerlegung eines gesamten Wahrnehmungsmodells, die man nur
finden kann.” Das Insistieren, dass die Erhebung von Autonomie zu einem Leitwert
(und tatsdchlich bisweilen zum einzigen Wert) in modernen liberalen Theorien
iiberhaupt nur dann eine gewisse Stichhaltigkeit bewahren kann, wenn sie sich in
einem menschlichen Rahmen bewegt, der ein echtes Wertespektrum gestattet, aus
dem man auswihlen kann,*’ ist eine auBerordentlich wichtige strategische Stellung-
nahme zur modischsten Welle gegenwartiger politischer Theorie. Und es gibt reich-
lich andere Beispiele.

Doch sogar seine Kritik des Atomismus wird ein wenig durch den Mangel an
Aufmerksamkeit geschwicht, die er der politischen Motivation der groen intellek-
tuellen Wegbereiter der atomistischen politischen Theorie erweist. Selbst etwa im
Falle der politischen Theorie von Hobbes ist es sicherlich nicht der Mangel an Fein-
gefiihl fir die Dynamik intersubjektiver starker Wertung, der die Theorie motiviert.
Es ist vielmehr ein politisches Urteil iiber die Schwierigkeiten der Verkniipfung von
individueller Eingebildetheit in Bezug auf die Vorziige des eigenen Urteils (kaum
ein Zustand, bei dem der stark wertende Selbstinterpret wirklich zuversichtlich sein
kann ihn zu vermeiden) mit einer Pluralitét an Gruppierungen, die in aller ideologi-
schen Authentizitit vorgeben, ein Anrecht auf die Monopolisierung politischer
Macht und der Hoheitsgewalt iiber die Glaubensbekenntnisse zu haben. Sowohl in
De Cive wie auch im Leviathan wird Hobbes® politisches Argument, das ein Argu-
ment iiber die Verschmelzung von klassischen demokratischen oder republikani-
schen Anforderungen an politische Entscheidungen mit sektiererischen Anmalun-
gen iiber das Religionsmonopol in der Nachreformationszeit ist, nicht richtig erfasst
durch die herkdmmliche Darstellung des notwendigen Konfliktes zwischen indivi-
duellem Begehren knapper Giiter und dem daraus resultierenden Gebot, diese Be-
gehrlichkeiten einem einzigen mafgeblichen Ort der Hoheitsgewalt unterzuordnen.
Natiirlich bleiben beide Anforderungen offenkundig bedeutsam fiir die gegenwirtige
Politik derjenigen Gesellschaften, in denen das ,angenehme Leben‘ (Hobbes) nicht
als Absurditdt, sondern als ein historisches Biirgerrecht erachtet worden ist. Doch
das Erstere liegt, im Gegensatz zum Letzteren, genau im Bereich der problemati-

38  Taylor 1995 passim.
39  Fiir ein unmittelbarer politisches Beispiel siche Dunn 1988.
40  Taylor 1995, S. 97f., und — fiir die kantianische Herkunft dieser Denkrichtung — Taylor 1984b.

108



schen Politik der Intersubjektivitdt, auf die uns Taylor so plastisch aufmerksam
gemacht hat.*!

Die zuletzt schirfsten liberalen Kritiker Taylors greifen ihn im Wesentlichen da-
fiir an, eine Form der Gemeinschaft zu beschworen oder zu verheillen, die er in
Wirklichkeit nicht liefern kann, und von der sie stark vermuten, sie ziemlich ab-
scheulich zu finden, falls er es doch bewerkstelligen konnte.** (Ich meine dass sie
mit jener Vermutung das Ausmaf seiner Hingabe an die Andeutungen des standhaft
selbstinterpretierenden Selbst unterschétzen, die so liberal ist wie solche Hingaben
nur sein konnen.) Es ist wohl wahr, dass einige von Taylors stirksten Einsichten
kommunitaristischer Natur sind, und dass sie, wie er ziemlich deutlich macht, der
republikanischen Tradition des Vorranges des Offentlichen vor dem Privaten ange-
horen: sowohl als Anspruch auf Teilhabe am offentlichen Bereich als auch als
Pflicht, individuelle Energien und Mittel zur Aufrechterhaltung und Verteidigung
ebendieses Bereiches einzusetzen.”’ Er ist sicherlich ein scharfziingiger Kritiker der
Privatisierung des individuellen Lebens in modernen kapitalistischen Gesellschaften,
was er faktisch eher als spirituelle Entstellung denn als Moglichkeit zur Kultivierung
einer umfassenderen und reichhaltigeren Individualitdt erachtet. (Tatséchlich ten-
diert er bisweilen dazu, ein gewisses Maf} an realem spirituellem Unbehagen aufsei-
ten der Biirger dieser Gesellschaften iiber ihr eigenes Gefiihl der zentralen Bedeu-
tung des materiellen Konsums fiir ihr Leben zu behaupten** — eine Einschitzung, die
ich fiir ziemlich uniiberzeugend halte.) Doch die Kombination aus seiner persénli-
chen Empfindsamkeit und seiner Ubernahme eines hermeneutischen Ansatzes ge-
wihrleistet, dass er die Heterogenitdt von bewertenden Auffassungen und die Viel-
falt an Praktiken, die darauf hinauslaufen, die heutigen hochentwickelten kapitalisti-
schen Gesellschaften auszumachen, recht klar erkennt. In der Tat ist er besonders
feinfiihlig was die unregelméBigen und disharmonischen Beziehungen anbelangt,
die hdufig zwischen diesen Praktiken herrschen, und argumentiert beispielsweise,
dass sie eine erhebliche Bedrohung der Legitimitit dieser Gesellschaften in den
Augen ihrer eigenen Biirger darstellen, und die Akzeptanz eines einheitlichen Maf-
stabes der Verteilungsgerechtigkeit verhindern.* Taylor macht insbesondere geltend
(wohl hauptsichlich mit der Erfahrung von Quebec im Kopf), dass der Sinn fiir das
politische Gemeinwesen heutzutage hdufig nicht auf der Ebene des Nationalstaates

41  Gleichartige Schwachstellen sind in vielen von Taylors Beurteilungen von Locke zu finden, siche
Taylor 1995, S. 74 oder Taylor 1988b, S. 149.

42 Vgl. Shklar 1986, Gutmann 1993.

43 Zu dieser Tradition siche Pocock 1975, Skinner 1978 und 2009.

44 Taylor 1988c, S. 270, 277f., 289f.; siehe hierzu auch die Arbeiten von C.B. Macpherson in den
zwei Jahrzehnten zuvor, zuletzt Macpherson 1985.

45 Taylor 1988b; vgl. auch Walzer 1992, Sandel 1982.

109



am ausgeprégtesten ist, und dass die fernen biirokratischen Strukturen, die heute die
Wirtschaftstétigkeit — ob nominell unter privater oder ffentlicher Kontrolle — regu-
lieren, daran scheitern, einen iiberzeugenden Sinn fiir die Produktionsgemeinschaft
zum Ausdruck zu bringen.*® Als Abhilfe fiir beiderlei Unbehagen schligt Taylor,
nicht zum ersten Mal,*” und natiirlich nebst zahlreichen anderen zeitgenossischen
Autoren,” die Dezentralisierung politischer Entscheidungen und die Ausweitung der
Kontrolle von Produzenten iiber ihre eigene Produktion vor.*’ Diese Vorschlige
haben zweifellos ihren Reiz. Es gibt jedoch eine Fiille von potentiellen Haken; und
es kann nicht behauptet werden, dass einer von beiden sehr nach dem Modell der
Zukunft — oder ,der wirklichen Bewegung der Geschichte® (Marx) — irgendwo auf
der Welt aussieht.

Ebenso wenig leisten sie allzu wirksam Abhilfe flir die besonderen Probleme, die
Taylor herausstellt, noch fiir die Melange aus anderen mehr oder weniger driangen-
den Schwierigkeiten, mit denen die Bevolkerungen aller hochentwickelten kapitalis-
tischen Lander konfrontiert sind. (Mit vielen der gleichen Probleme sind tatséchlich
auch die Bevolkerungen derjenigen sozialistischen Staaten konfrontiert, die sich
erfolgreich industrialisiert haben, was damit einhergeht, dass sie mit einer erhebli-
chen Zahl zusétzlicher Probleme ausgestattet werden, wie es dem letzteren Prozess
eigen ist.)’® Ein Gemeinschaftssinn, der sich im Bewusstsein handelender menschli-
cher Individuen widerspiegelt, ist vielleicht spirituell wiinschenswert, da es ein geis-
tig gesiinderes und reflektierteres Verstdndnis des Rahmens individuellen Lebens
erlaubt (und zu einem gewissen Grade erzwingt), da es missgiinstige Gesinnungen
hemmt und groBziigigere Gesinnungen fordert, um quer durch den gemeinschaftli-
chen Raum zu kooperieren, auf dessen Funktionsfahigkeit ebendieses Leben ange-
wiesen ist. Der Gemeinschaftssinn ist selbst eine Form der Wahrnehmungs- und
Motivationsbildung. Doch der Gemeinschaftssinn, ob er nun zu einer bestimmten
Gelegenheit vorhanden ist oder nicht, muss selbst stets das Resultat eines kausalen
Vorgangs sein, eine Folge der Art und Weise der Weltsicht, zu der bestimmte
menschliche Wesen veranlasst wurden. Denjenigen einen Gemeinschaftssinn vorzu-
schreiben, die keinen aufweisen (ein geldufiges Charakteristikum der Politik von
Staaten, die seit Kurzem nachrevolutionér sind), bedeutet faktisch ihnen den Willen
aufzuzwingen, andere Personen zu sein (oder zu werden). In dieser Hinsicht kann

46  Taylor 1975b, 1988c.

47  Taylor 1970.

48  Barber 1994, Dahl 1985, Green 1985.

49  Taylor 1988b, S. 186.

50  Dieser Umstand an sich ist von betrachtlicher Bedeutung fiir die Politik hochentwickelter kapitalis-
tischer Gesellschaften; sieche Dunn 1984b.

110



Gemeinschaftlichkeit keine wirkliche Abhilfe flir das gegenwirtige politische Unbe-
hagen bieten, da ihr Fehlen zu groflen Teilen ebendieses Unbehagen ausmacht. Den
Gemeinschaftssinn konkret erodieren liel, wie Taylor sehr wohl bewusst ist, die
Ausweitung des GroflenmaBstabes, nach dem menschliches Leben gerade organi-
siert wird — von Dorfern zu GroBstddten, von lokalen Marktregionen zu einem glo-
balen Gewebe des Borsenhandels. Selbst jene modernen Gesellschaften, die einen
starken Gemeinschaftssinn bewahrt haben®' (und damit eine weitaus groBere Fahig-
keit zur grofiflichigen Kooperation), waren dem gleichen Prozess gemeinschaftli-
cher Auszehrung ausgesetzt, welche die instrumentelle Verpflichtung auf relativ
kurzzeitige materielle Geniisse in drastisch geschrumpften menschlichen Gruppie-
rungen vertieft hat.”

Falls das Fehlen oder die Diinnheit der Gemeinschaftlichkeit eines der zentralen
politischen Probleme sein sollte (wie bereits, wenn auch ein wenig verschwommen,
von Benjamin Constant durch sein Beharren signalisiert wurde, dass die ,alte‘ durch
die ,moderne‘ Freiheit verdrangt worden ist),53 dann kann die bloe Verordnung
jener Gemeinschaftlichkeit an sich keine Abhilfe schaffen. Falls das Problem iiber-
haupt behoben werden kann, dann nur dort, wo es angesiedelt ist, namentlich in den
Wahrnehmungen, Urteilen und Gefithlen der Bewohner der modernen Welt. Dieser
Punkt wurde bereits ziemlich klar gesehen in den ersten wirklich schlagkriftigen
Bemiihungen, die Bedeutung der modernen Wirtschaftskultur zu verstehen, und
zwar sowohl in den Betrachtungen von Adam Smith und Dugald Steward iiber die
politischen und kulturellen Folgewirkungen drastisch gesteigerter Arbeitsteilung,™
als auch in Constants Befiirchtungen iiber die grundsétzlich politische Funktionsfa-
higkeit einer modernen Freiheitsordnung.” Die Abhilfe, die Smith, Steward und
Constant allesamt beschworten, war ein System der offentlichen Biirgererziehung.
Welche Dienste auch immer ein solches System im 19. und frithen 20. Jahrhundert
vollbracht haben mag um aus Bauern Franzosen oder aus vielsprachigen Einwande-
rern Amerikaner zu machen, lassen die jiingeren Erfahrungen mit solchen System in
hochentwickelten kapitalistischen Gesellschaften diese Abhilfe fiir sich allein ge-
nommen wie einen Ratschlag aus Verzweiflung erscheinen. Ebenso wenig gewinnt

51 Vgl. Smith 1983.

52 Dore 1978, insb. S. 283.

53 Constant 1972.

54 Smith 1974, insb. S. 661-670 (siche dazu Winch 1978, insb. S. 113, 116, 119); Steward 1854-1860,
Bd. 9, insb. S. 327-349. Fiir Stewards Auffassung der politischen Probleme der Lernfihigkeit von
Eliten und Bevolkerung siehe auch Bd. 1, S. 503-523; siehe auch das Vorwort von John Veitch
iiber die Wirkung von Stewards Vorlesungen zur politischen Okonomie: ebd., Bd. 10, S. XLVI-LV.
Siehe auch Collini/Winch/Burrow 1983, Kap. 1 und Fontana 1985, insb. S. 106-111.

55  Constant 1972, S. 3921f.

111



sie stark an unmittelbarer Anziehungskraft, wenn sie nur als bloBe Ergénzung zur
anderen Hauptzutat des staatsbiirgerlich-republikanischen Rezeptes fiir das Schmie-
den einer politischen Gemeinschaft aufgefasst wird, namentlich die Gestaltungstéa-
tigkeit eines Gesetzgebers oder einer dauerhaft institutionalisierten politischen Fiih-
rung. In der Tat neigen die politischen Erfahrungen des 20. Jahrhunderts dazu, zwei
durchaus verschiedene Erscheinungsformen dieses Vorschlags nahezulegen, eine
davon auf skurrile Weise wirkungslos, und die andere zwar letztlich wohl gleicher-
maflen wirkungslos, dafiir indessen zumindest spektakuldr abstolend. Angesichts
der pluralistischen und instrumentellen politischen und kulturellen Dynamiken ge-
genwirtiger kapitalistischer Demokratien grenzt die bloe Idee der moralisch erzie-
henden politischen Fiihrung an eine Farce, wéihrend ihr Widerhall in der bewegten
Geschichte der autoritiren sozialistischen Staaten des 20. Jahrhunderts nahezu zwei-
felsfrei finster ist.

Es ist moglich, in diesen in vielerlei Hinsicht einzigartig beklemmenden Erfah-
rungen eine Offenlegung der unvermeidlichen systemischen Eigenschaften aller
bekannten Organisationsformen moderner Gesellschaften zu sehen, vielleicht wer-
den sogar, zumindest in groben Ziigen, alle nur denkbaren Organisationsformen
ausgeschopft. Ich hege den Verdacht, dass Taylor heute, ungeachtet seiner Beschwo-
rung der Vorziige von Dezentralisierung und Selbstverwaltung, ein gutes Stiick
ndher an diesen beiden Vorstellungen ist, als er nur im Entferntesten sein mochte.
Ich personlich denke nicht dass es irgendwelche triftigen Griinde gibt, sie in dieser
Form zu akzeptieren. Dies wiirde im Besonderen der dynamischen dkonomischen,
sozialen wie auch politischen Instabilitdt der modernen Welt sowie der vergleichs-
weise trdgen Geschichte der Intellektuellen und Vorstellungen der vorangegangenen
Jahrzehnte viel zu wenig Bedeutung beimessen. Es wiirde zudem misslingen, das
AusmalB zu erfassen, zu dem diese Geschichte selbst ein massives politisches und
kulturelles Scheitern darstellt, ein schlichtes Verwelken menschlicher Intelligenz,
Vorstellungskraft und Fertigkeit angesichts der Herausforderungen, mit denen die
Generationen, zu denen wir alle gehdren, durch die Ausiibung dieser menschlichen
Eigenschaften durch andere in der Vergangenheit konfrontiert wurden.

Es gibt tiberhaupt keinen Zweifel, dass dieses Scheitern auBerordentlich tief
reicht; dass es ein Scheitern des reflektierten Verstindnisses unserer Umwelt in der
wir heute leben darstellt, ein Scheitern in der Interpretation und Weitergabe mensch-
lich iiberzeugender Werte (doch wer wird die Erziehenden erziehen: zuhause, an
Schulen, an Universititen?), und ein sogar noch spektakuldreres Scheitern auf der
Ebene der Ausiibung der Staatsgewalt bei der Einschiatzung der Gefahren moderner
globaler Politik. Doch innerhalb der Institutionen der Erziehung und Politik in kapi-
talistischen Demokratien gibt es zumindest wenig Ungewissheit dariiber, wer ge-
scheitert ist. Zumindest das muss der Demokratie, selbst in ihrer biirokratisiertesten,
entfremdetsten und entferntesten Form, zugutegehalten werden.

112



Letzten Endes konnen es nur wir sein, die gescheitert sind, gescheitert mit dem, was
fiir Fragen wir unserer politischen Fiihrung gestellt haben, was wir von ihnen zu
akzeptieren bereit waren, und ebenfalls zweifellos gescheitert mit dem, was wir
selbst in der einen oder anderen Situation bereit waren zu geben. Letzten Endes kann
man nur uns die Schuld dafiir geben. Natiirlich ist das besagte ,wir® hier ein ziemlich
ausgeweitetes und vielgestaltiges Gebilde, und es gibt viele Gelegenheiten und Hin-
sichten, in denen es lacherlich fiir uns ist, uns als eine Einheit vorzustellen — als eine
Gemeinschaft. (Ich identifiziere mich beispielsweise nicht allzu oft spontan mit Frau
Thatcher, von Priasident Reagan oder Herrn Gorbatschow ganz zu schweigen, und
schon gar nicht mit Herrn Le Pen oder Oberst Gaddafi.) Es gibt jedoch eine Vielzahl
anderer auBlerordentlich bedeutsamer, eminent pragmatischer wie auch moralischer
Hinsichten, denen zufolge alle heute auf der Welt lebenden menschlichen Wesen
schlicht eine Gemeinschaft sind, und in gewisser Weise zuriick in den Zustand der
,.groBen und natiirlichen Gemeinschaft“>® gezwungen wurden, die Locke als Opfer
der menschlichen Siinde erachtete, und deren Zerbrechlichkeit er fiir den Anlass
hielt, warum politische Macht iiberhaupt existiert. Es gibt zudem weitere, kompli-
ziertere und nachdriicklich relevante Hinsichten, denen zufolge alle Biirger jeglicher
modernen Demokratie einer einzigen Gemeinschaft angehéren. Und somit, mutatis
mutandis, quer durch eine institutionelle Arena des Raumes, in dem wir heute leben,
nach der anderen.

Falls eine moderne politische Gemeinschaft iiberhaupt hervorgelockt werden
kann, falls sie wiederhergestellt und ausgebaut werden soll statt sie zu einer Ruine
zusammenfallen zu lassen, muss sie dort hervorgelockt werden, wo sie eigentlich
bereits in Kraft ist, hervorgelockt, indem die Tatsache ins Bewusstsein gerufen wird,
dass sie dort eigentlich bereits in Kraft ist. Dies ist eine Herausforderung fiir unsere
Fahigkeiten der Verstindigung und des Austausches iiber die Ergebnisse dieser
Verstindigung: eine Herausforderung fiir Berufspolitiker und Unternehmer und
Arbeiter, fur Lehrer in Schulen und Universititen, fiir Eltern und Kinder, fir Banki-
ers und Gewerkschaftsfithrer und Landwirte und Polizisten und Soldaten. Es ist mit
Sicherheit ein Appell zu den Mitteln der Sprache, der Rede, gar der Rhetorik zu
greifen. Doch es ist ganz ausdriicklich keine Totenklage iiber die ideale Sprechsitua-
tion. Vielmehr ist es eine Herausforderung fiir unser Vermdgen, verstindnisvoller
gemeinsam zu denken. Und es beruht letztlich auf dem Urteil, dass, wie verniinftig
auch immer die meisten Taten, welche die Verhéltnisse der heutigen Welt ausge-
macht haben, den unzdhligen sie ausfiihrenden Handelnden zu der Zeit erschienen

56  Locke 1977, Buchll, § 128.

113



haben mogen, zusammengenommen viele Aspekte davon heute auBerordentlich
toricht und kurzsichtig aussehen: schlicht atemberaubend unklug.

Was eine Gemeinschaft iiber die Zeit zusammenhalt, ist ein Gefiihl des geteilten
Schicksals. Menschliche Wesen teilen heute die Schicksale sehr vieler anderer in
verschiedenen Umstidnden und in verschiedenen Hinsichten, ebenso sehr wie sie es
zu allen Zeiten zuvor getan haben. Sie laufen sehr Gefahr, ein einziges und endgiil-
tiges kollektives Schicksal zu teilen, wie sie natiirlich letzten Endes in gewisser
Hinsicht seit jeher ein einziges Schicksal individuell geteilt haben. Doch ihr fakti-
sches Vermdgen, dieses gemeinsame Verhédngnis zu begreifen und sich im Lichte
des selbigen einzurichten, ist heute duflerst unscheinbar. Ich glaube es ist an der Zeit,
dass sie aufthoren, nachtragend und finster auf die Vergangenheit blicken, die sie in
diese missliche Lage gebracht hat, und vielmehr damit anfangen, einen kiithneren
und reiferen Versuch zu machen ihr entgegenzutreten.

Das ist der Grund warum ich glaube, dass Charles Taylors Werk, obwohl es in
vielerlei Hinsicht aullerordentlich reichhaltig und ergiebig ist, und obwohl ich es in
hohem MaBe bewundere und die Begabung und Tatkraft beneide, die es ermdglicht
haben, genau an der falschen Stelle endet: ausgerechnet an der Stelle, wo sein groB3-
ter Beitrag tatsdchlich anfangen konnte geleistet zu werden.

Ubersetzung von Ulf Bohmann®’

Literatur

Barber, Benjamin, 1994: Starke Demokratie. Uber die Teilhabe am Politischen, Hamburg [engl. Orig.
1984].

Collini, Stefan/Winch, Donald/Burrow, John, 1983: That Noble Science of Politics, Cambridge.

Constant, Benjamin, 1972: Uber die Freiheit der Alten im Vergleich zu der der Heutigen. In: Ders.,
Politische Schriften, Werke Band IV, hrsg. von Axel Blaeschke und Lothar Gall, Berlin, S. 365-396
[frz. Orig. 1819].

Dahl, Robert A., 1985: A Preface to Economic Democracy, Berkeley.

Dore, Ronald P., 1978: Shinohata. A Portrait of a Japanese Village, New Y ork.

Dunn, John, 1980: Political Obligation in its Historical Context. Essays in Political Theory, Cambridge.
Dunn, John, 1984a: Locke, Oxford.

Dunn, John, 1984b: The Politics of Socialism, Cambridge.

Dunn, John, 1985: Rethinking Modern Political Theory, Cambridge.

57  Mit freundlicher Genehmigung von Polity Press. Zuerst erschienen als: Dunn, John, 1990: Elusive
Community. The Political Theory of Charles Taylor. In: Ders., Interpreting Political Responsibility.
Essays 1981-1989, Cambridge, S. 179-192.

114



Dunn, John, 1988: Rights and Political Conflict. In: Gostin, Larry (Hrsg): Civil Liberties in Conflict,
London, S. 21-38.

Fontana, Biancamaria, 1985: Rethinking the Politics of Commercial Society, Cambridge.

Geertz, Clifford, 1983: Local Knowledge. Further Essays in Interpretative Anthropology, New Y ork.
Geras, Norman, 1983: Marx and Human Nature, London.

Green, Philip, 1985: Retrieving Democracy. In Search of Civil Equality, Totowa.

Gutmann, Amy, 1993: Die kommunitaristischen Kritiker des Liberalismus. In: Honneth, Axel (Hrsg.):
Kommunitarismus. Eine Debatte {iber die moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften, Frank-
furt a.M., S. 68-83 [engl. Orig. 1984].

Hollis, Martin/Lukes, Steven (Hrsg.), 1982: Rationality and Relativism, Oxford.

Locke, John, 1977: Zwei Abhandlungen iiber die Regierung, hrsg. von Walter Euchner, Frankfurt a.M.
[engl. Orig. 1689].

Maclntyre, Alasdair, 1987: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart, Frank furt
a.M./New York [engl. Orig. 1981].

Macpherson, Crawford B., 1985: The Rise and Fall of Economic Justice, Oxford.

Nagel, Thomas, 1981: Wie ist es, eine Fledermaus zu sein? In: Bieri, Peter (Hrsg.): Analytische Philoso-
phie des Geistes, Konigstein/Ts., S. 261-275 [engl. Orig. 1974].

Parfit, Derek, 1984: Reasons and Persons, Oxford.

Pocock, John G. A., 1975: The Machiavellian Moment. Florentine Political Thought and the Atlantic
Republican Tradition, Princeton.

Putnam, Hilary, 1986: [Besprechung von Taylor 1984a]. In: London Review of Books 8, H.5 (20. Marz),
S.3-4.

Rawls, John, 1996: Gerechtigkeit als Fairnef. Politisch und nicht metaphysisch. In: Ders., Die Idee des
politischen Liberalismus. Aufsitze 1978—1989, hrsg. von Wilfried Hinsch, Frankfurt a.M., S. 255-292
[engl. Orig. 1985].

Runciman, Walter G., 1983: A Treatise on Social Theory, Band I: The Methodology of Social Theory,
Cambridge.

Sandel, Michael J., 1982: Liberalism and the Limits of Justice, Cambridge.
Shklar, Judith, 1986: Squaring the Hermeneutic Circle. In: Social Research 53, S. 449—473.

Skinner, Quentin, 1978: The Foundations of Modern Political Thought. Band I: The Renaissance, Band
II: The Age of Reformation, Cambridge.

Skinner, Quentin, 2009: Die Idee der negativen Freiheit. Machiavelli und die moderne Diskussion. In:
Ders., Visionen des Politischen, Frankfurt a.M., S. 135-170 [engl. Orig. 1984].

Smith, Robert J., 1983: Japanese Society. Tradition, Self and the Social Order, Cambridge.

Strawson, Peter Frederick, 1978: Freiheit und Ubelnehmen. In: Pothast, Ulrich (Hrsg.): Freies Handeln
und Determinismus, Frankfurt a.M., S. 201-233 [engl. Orig. 1962].

Smith, Adam, 1974: Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung seiner Natur und seiner Ursachen,
hrsg. von Horst Claus Recktenwald, Miinchen [engl. Orig. 1776].

Steward, Dugald, 1854—1860: Collected Works, 10 Bénde, hrsg. von William Hamilton, Edinburgh.
Taylor, Charles, 1964: The Explanation of Behaviour, London.
Taylor, Charles, 1970: The Pattern of Politics, Toronto.

Taylor, Charles, 1975a: Neutralitdt in der politischen Wissenschaft. In: Ders., Erklarung und Interpretati-
on in den Wissenschaften vom Menschen, Frank furt a.M., S. 14—-64 [engl. Orig. 1967, Wiederabdruck
in Taylor 1985b, S. 58-90].

115



Taylor, Charles, 1975b: Interpretation und die Wissenschaften vom Menschen. In: Ders., Erklarung und
Interpretation in den Wissenschaften vom Menschen, Frankfurt a.M., S. 154-219 [engl. Orig. 1967,
Wiederabdruck in Taylor 1985b, S. 15-57].

Taylor, Charles, 1978: Hegel, Frankfurt a.M. [engl. Orig. 1975].

Taylor, Charles, 1983: Political Theory and Practice. In: Lloyd, Christopher (Hrsg.) 1983: Social Theory
and Political Practice, Oxford, S. 61-85.

Taylor, Charles, 1984a: Philosophy and its History. In: Rorty, Richard/Skinner, Quentin/Schneewind,
Jerome (Hrsg.): Philosophy in History. Essays on the Historiography of Philosophy, Cambridge, S.
17-30.

Taylor, Charles, 1984b: Kant’s Theory of Freedom. In: Taylor 1985b, S. 318-337.

Taylor, Charles, 1985a: Philosophical Papers, Band I: Human Agency and Language, Cambridge.

Taylor, Charles, 1985b: Philosophical Papers, Band II: Philosophy and the Human Sciences, Cambridge.

Taylor, Charles, 1988a: Foucault iiber Freiheit und Wahrheit. In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des
neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M., S. 188-234 [engl. Orig. 1984, Wiederabdruck in Tay-
lor 1985b, S. 152—184].

Taylor, Charles, 1988b: Wesen und Reichweite distributiver Gerechtigkeit. In: Ders., Negative Freiheit?
Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M., S. 145—187 [engl. Orig. 1976, Erstver6f-
fentlichung in Taylor 1985b, S. 289-317].

Taylor, Charles, 1988c: Legitimationskrise? In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen
Individualismus, Frankfurt a.M., S. 235-294 [engl. Orig. 1981, stark erweiterter Wiederabdruck in
Taylor 1985b, S. 248-288].

Taylor, Charles, 1995: Atomismus. In: van den Brink, Bert/van Reijen, Wilhelm (Hrsg.): Biirgergesell-
schaft, Recht und Demokratie, Frankfurt a.M., S. 73—106 [engl. Orig. 1979, Wiederabdruck in Taylor
1985b, S. 187-210].

Walzer, Michael, 1992: Sphéren der Gerechtigkeit. Ein Plddoyer fiir Pluralitdt und Gleichheit, Frankfurt
a.M./New York [engl. Orig. 1983].

Williams, Bernard, 1981: Descartes. Das Vorhaben der reinen philosophischen Untersuchung, Konigs-
tein/Ts. [engl. Orig. 1978].

Williams, Bernard, 1984: Moralischer Zufall. Philosophische Aufsétze 1973—-1980, Konigstein/T's. [engl.
Orig. 1981].

Williams, Bernard, 1999: Ethik und die Grenzen der Philosophie, Hamburg [engl. Orig. 1985].

116



Paul Sorensen/Hartmut Rosa

,,Wenn die Kommandobriicken verstummen*,
Politiktheoretische und sozialphilosophische Perspektiven auf
Entfremdung im Werk Charles Taylors

1. Status ungekldrt: Entfremdung im Werk Charles Taylors

Der Begrifflichkeit der Entfremdung kommt in Charles Taylors politischem Denken
eine ambivalente Rolle zu. Zum einen besitzt der Ausdruck in seinen Schriften keine
begrifflich-einheitliche und klar definierte Bestimmung. Nahm er in der frithen und
mittleren Werkphase noch eine gewichtige Stellung ein, so distanzierte Taylor sich
zwischenzeitlich ganz von dem Begriff und verwendet ihn nun in aller Regel nur
noch beiliufig." Ambivalent ist zum anderen die Einschitzung der Relevanz von
Entfremdung in Taylors Werk in der einschldgigen Sekundérliteratur. Wahrend die
Begrifflichkeit dort in aller Regel kaum Beachtung findet, betont etwa Nicholas
Smith, die Auseinandersetzung mit Entfremdung stelle ein Zentralmotiv in Taylors
politischer Philosophie dar: ,In fact, in Taylor’s view there is nothing more im-
portant for social and political theory to do than to explain the origins of modern
alienation and to assess the resources for overcoming.”2

Wir verfolgen in diesem Aufsatz die These, dass die Auseinandersetzung mit Ent-
fremdung ein durchgdngiges Motiv und Antriebsmoment des Taylorschen Denkens
ist und vielversprechende Ankniipfungspunkte fiir politikphilosophische Fragestel-
lungen bietet. Im Folgenden soll daher eine systematische Verortung der Begriff-
lichkeit in seinem Werk vorgenommen werden. Es erscheint dabei ratsam, analy-
tisch zwischen zwei Zugéngen zu unterscheiden, die wir im Weiteren perspektivisch
gesondert darstellen werden. Zum Ersten ist Taylors Denken durchzogen von der
Sorge vor einem im Ganzen ,entfremdeten‘ Weltverhéltnis des modernen Menschen,
das einseitig auf ,instrumentelle’ Beherrschung und effiziente Nutzung zielt und
dabei in der ,expressiven‘ Dimension verkiimmert, weil ihm die Natur, die Mitmen-
schen und am Ende auch der eigene Korper zur ,stummen‘ Ressource oder zum
bloBen Gestaltungsobjekt werden. Wie ein Leitmotiv zieht sich dieser Gedanke von

1 Als exemplarisch fuir die Frithphase kann auf Taylor 1958 verwiesen werden, fiir die mittlere Phase
auf Taylor 1993a (eine gekiirzte deutsche Version ist Taylor 1994a). Die Distanzierung erfolgt in
Taylor 2002a. Diese Distanzierung ist jedoch — wie noch gezeigt wird — nur begrifflicher, nicht
sachlicher Natur. Eine beildufige und nicht néher spezifizierte Verwendung findet der Begriff als
Synonym fiir Politikverdrossenheit etwa in Taylor 2002b oder Taylor 1995a.

2 Smith 2002, S. 149

117



den sozialistisch und humanistisch inspirierten Friithschriften iiber die an Hegel und
Merleau-Ponty orientierte mittlere Phase der philosophischen Anthropologie bis zu
seinen aktuellen Diagnosen eines ,sékularen Zeitalters®, das flir ihn immer auch die
Gefahr einer entfremdeten Weltbeziehung als Folge radikaler, verdinglichender
Entzauberung und distanzierender Entbettung mit sich bringt’ (2.). Zum Zweiten
bietet Taylors Werk aber auch einen im engeren Sinne politikphilosophischen Zu-
gang zum Phanomenbereich der Entfremdung, in dessen Zentrum institutionentheo-
retische Uberlegungen stehen (3.). Politische Entfremdung bezeichnet dabei einen
Zustand, in dem die staatlichen Organe und die o6ffentlichen Institutionen — die
,Kommandobriicken‘ des Regierens — nur noch einen ,auflerlichen‘, schlimmsten-
falls zwangsformigen Bezug zu den Biirgern zu haben scheinen, aber nicht mehr als
deren lebendiger Ausdruck und als responsive, ihren Willen verkérpernde Organe
des Gemeinwesens erscheinen.’ Sind also im ersten Fall, wie man mit Georg Lucéks
sagen konnte, Fragen ,transzendentaler Obdachlosigkeit® beriihrt, so geht es in zwei-
terem um solche der ,innerweltlichen Heimatlosigkeit’. Die beiden Perspektiven
sind dabei freilich nicht so strikt zu trennen, wie es diese analytische Einteilung
nahelegt. Mogen sie sich in ihrer beanspruchten explanativen Reichweite auch un-
terscheiden, so verhalten sie sich in ihren jeweiligen Prdmissen und Konsequenzen
durchaus komplementdr. Tatsichlich, so wollen wir deutlich machen, erscheinen
politisches Handeln und die politische Aneignung von Institutionen als ein Weg, ja
vielleicht sogar als der Konigsweg, zur Uberwindung der kultur- und weltbildbe-
dingten Entfremdungstendenzen der Moderne insgesamt.

2. Entfremdung als Grundangst und Fundamentalkategorie des modernen
Weltverhdltnisses

Eine zentrale Einsicht der Taylorschen Philosophie besteht in der zunéchst vielleicht
kontraintuitiv anmutenden Erkenntnis, dass eine bestimmte Form der Entfremdung
zwischen dem Subjekt und der (natiirlichen, sozialen und subjektiven) Welt an der
Waurzel nicht nur des modernen Selbst- und Weltverhéltnisses, sondern auch seines

w

Vgl. zu Letzterem Taylor 2007 und Taylor 2011a.

4 Ein solches Entfremdungsmoment lésst sich ganz konkret etwa dort beobachten, wo das Steuern
einfordernde Finanzamt nur noch als ,Feind‘ und Bedrohung der Biirger, als verldngerter Arm einer
,nicht-responsiven‘, raffgierigen und selbstsiichtigen Politikerkaste wahrgenommen wird. Tatséch-
lich ldsst sich eine derartige Zunahme politischer Entfremdung empirisch iiberall dort beobachten,
wo die politische Kulturforschung einen stetigen Anstieg der Auffassung konstatiert, ,die Politiker*
hitten den Bezug zur Alltagswirklichkeit der Biirger verloren und kiimmerten sich nicht um deren
Wiinsche und Néte; vgl. dazu etwa Gabriel/Kropp 2008.

118



spektakuldren wissenschaftlichen, technischen und wirtschaftlichen Erfolges liegt.
Diese Entfremdung ist das Ergebnis eines radikalen naturalistischen ,Desengage-
ments‘ des Subjekts von der Welt, das es ihm ermdglicht, diese (beispielsweise in
der Wissenschaft) aus ,kalter Distanz* zu objektivieren und (etwa in der technischen
Bearbeitung und der industriellen Produktion) verdinglichend zu beherrschen.” Pa-
radigmatisch bringt Taylor besagtes Welt- und Selbstverhéltnis in folgender Passage
aus Quellen des Selbst, neben Ein sikulares Zeitalter® der zentrale Pfeiler seines
Euvres, zur Darstellung:

Das Subjekt, das in der Lage ist, sich selbst gegeniiber eine [...] radikale und auf Umge-
staltung abzielende Haltung des Desengagements einzunehmen, ist das, was ich [...] das
,punktformige® Selbst nennen mochte. Diese Haltung einzunehmen heift: sich mit dem
Vermogen der Objektivierung und Umgestaltung zu identifizieren und dadurch von allen
Einzelmerkmalen abzuriicken, die Gegenstinde moglicher Veranderung sind. Was wir we-
sentlich sind, ist nicht von dieser letzteren Art, sondern wesentlich sind wir das, was sich
imstande sieht, diese Merkmale festzusetzen und zu bearbeiten. Dies ist es, was durch das
Bild des ,Punkts‘ im geometrischen Sinne des Ausdrucks angedeutet werden soll: Das ei-
gentliche Selbst ist ,ausdehnungslos*; es ist nirgends aufler in diesem Vermdgen, Dinge als
Objekte zu fixieren.’

Taylor macht dabei zugleich deutlich, wie die rationalistisch-naturalistische Episte-
mologie, die liberal-individualistische Moralphilosophie und die politisch-
okonomische Umgestaltung der Welt zusammenwirken, um das atomisierte Selbst in
einer beziehungslosen, nicht-resonanten Umwelt gleichsam zu einer liberwéltigen-
den ,Erfahrungstatsache* werden zu lassen. Natur und Lebenswelt werden gleicher-
maBen als unabhingig, neutral und vor allem als technisch beherrschbar, offen fiir
den manipulativen Zugriff, verstanden. Dies hat mithin seinen Preis: Weil die ,Welt
— verstanden als die Welt der Menschen, aber auch die Welt der Dinge, der Natur
und des eigenen Korpers — den Subjekten dabei nur als etwas ,Stummes‘, zu Bear-
beitendes, AuBerliches entgegentritt, das sie zwar gebrauchen und veréindern kon-
nen, zu dem sie aber keine innere Beziehung und Verbindung haben und in dem sie
sich nicht wiedererkennen und zum Ausdruck bringen konnen, ldsst sich dieses
Weltverhiltnis auch in einem ,negativen‘ Sinne als ein pathologisch entfremdetes
begreifen. Ist also die distanzierende Entfremdung von der ,Welt* einerseits konsti-

5 Vgl. etwa Taylor 1985, S. 4, aber auch Taylor 1996. Ganz #hnliche Vorgéinge beschreibt im Ubri-
gen schon Hannah Arendt in ihrem zuerst 1958 verdffentlichten Werk Vita activa unter dem Stich-
wort der Erdentfremdung. Vgl. dazu Arendt 2008 und Sérensen 1.V. sowie zu Charles Taylors Ver-
héltnis zu Hannah Arendt im Allgemeinen den Beitrag von Maike Weillpflug in diesem Band.

6 Vgl. Taylor 2007.

7 Taylor 1996, S. 309.

119



tutiv fiir die ,Erfolge® des modernen Menschen, so steht sie andererseits auch emb-
lematisch fiir das Unbehagen und Leiden des modernen Menschen an und in der
,Welt‘. In nahezu allen seinen Schriften setzt Taylor diesem Weltverhéltnis den
Gedanken einer ganz anders gearteten sozialen, epistemologischen und politischen
Weltbeziehung entgegen, die sich als Resonanzbeziehung beschreiben lasst, wenn-
gleich Taylor den Resonanzbegriff eher kursorisch und unsystematisch verwendet.®
Resonanz ist als gleichsam ,positiver Gegenbegriff zur Entfremdung dadurch ge-
kennzeichnet, dass zwischen Subjekt und Welt eine Austausch- oder Antwortbezie-
hung entsteht, die eine innere Verbundenheit, eine wechselseitige Anteilnahme und
ein Ausdrucksverhéltnis impliziert. Die Differenz ldsst sich an einem einfachen
Beispiel ganz konkret verdeutlichen: Wenn ich an meinem Arbeitsplatz ,funktionie-
re’ und Geld verdiene, obwohl mir die Arbeit nichts sagt und mir die Kollegen
gleichgiiltig (oder sogar zuwider) sind, bin ich von meiner Arbeit entfremdet; fiihle
ich mich dagegen mit meinen Arbeitskollegen freundschaftlich verbunden und von
meiner Arbeit erfiillt, arbeite ich tendenziell in ,Resonanzverhéltnissen‘. Resonanz-
verhiltnisse sind mithin solche, in denen sich Subjekte von ,der Welt® (d.h. von
anderen Menschen, aber beispielsweise auch von der Natur oder der Kunst) beriihrt,
gemeint, ergriffen fihlen und umgekehrt auch davon ausgehen konnen, dass sie
andere berithren und etwas bewirken kénnen, wihrend Entfremdung dort besteht,
wo uns ,die Welt® im Grunde nichts sagt und uns stumm, gleichgiiltig oder sogar
feindlich gegeniibersteht.

Ahnlich wie in Max Webers Diagnose der Preis der rationalen, instrumentellen,
wissenschaftlichen, technischen und 6konomischen Weltbeherrschung deren radika-
le ,Entzauberung® ist,” so droht auch nach Taylors Verstindnis ein Austrocknen oder
,Verstummen der Resonanzachsen® als Ergebnis eines einseitig desengagierten und
instrumentellen Weltverhéltnisses. Entfremdung im negativen Sinne erscheint dabei
also als ein Zustand, in dem die handelnden Subjekte sich als abgetrennt und isoliert
von einer Welt erfahren, die ihnen als indifferent, schweigend oder ablehnend ge-
geniibertritt und zu der sie nur instrumentell oder kausal in Beziehung stehen."

Taylor bezeichnet die Weltsicht und Welterfahrung des ,Atomismus’, demzufol-
ge es nichts jenseits einer ausschlieBlich individualistischen Perspektive gibt oder
geben sollte, als eine der schlimmsten Konsequenzen des ,Naturalismus‘; dies je-
doch nicht deshalb, weil der Atomismus als Uberzeugung oder Einstellung keine
Beziehung oder sogar Abhéngigkeit zwischen dem Subjekt und der sozialen Welt
zulasse, sondern weil ,,diese Beziehung, ganz gleichgiiltig wie eng die Abhéngigkeit

8 Vgl. dazu ausflihrlich Rosa 2011.
9 Vgl. Taylor 2011a, S. 287f.
10 Vgl. hierzu und zum Folgenden insgesamt: Rosa 2011.

120



auch gedacht werden mag, stets in Kausalbegriffen konzipiert ist und niemals so,
dass sie unsere ureigene Identitit zu beriihren vermag®.'' Demgegeniiber betont
Taylor immer wieder, ein nicht-entfremdetes Weltverhdltnis — oder eine gelingende
Identitdt — erfordere zumindest die konzeptuelle Moglichkeit, sich mit der sozialen
Welt der Mitmenschen, aber auch mit Zeit und Ewigkeit, Welt und Kosmos, Natur
und Kultur in Einklang zu setzen und damit in ein Resonanzverhéltnis zu bringen.
Taylor illustriert dies in seinem vielleicht wichtigsten Aufsatz, Interpretation und
die Wissenschaften vom Menschen, am Beispiel des naturalistisch geprédgten Ideals
einer dem Produktionsparadigma folgenden ,instrumentalistischen® Arbeitsgesell-
schaft, die zunichst, auf dem Boden einer durch die alten Holismen gepriagten Kul-
tur gelingende, spiter jedoch entfremdete Identitdten erzeugt:

Das Gefiihl, durch die Arbeitskultur die eigene Zukunft aufzubauen, kann Menschen so
lange tragen, wie sie von sich glauben, sie hitten mit einer Jahrtausende wihrenden Ver-
gangenheit der Ungerechtigkeit und Miihsal gebrochen, um qualitativ andere Bedingungen
fiir ihre Kinder zu schaffen. Alle Voraussetzungen einer menschlich akzeptablen Identitét
werden in dieser Kategorie erfiillt: die Beziehung zur Vergangenheit (man erhebt sich iiber
sie, bewahrt sie aber in folkloristischen Erinnerungen), zur sozialen Welt (die interdepen-
dente Welt freier, produktiver Menschen), zur Erde (der Rohstoff, der darauf wartet, ge-
formt zu werden), zur Zukunft und zum eigenen Tode (das immer wéihrende Denkmal in
Gestalt des Lebens wohlhabender Kinder), zum Absoluten (die absoluten Werte der Frei-
heit, Integritit und Menschenwiirde). Aber an einem gewissen Punkt sind die Kinder nicht
mehr imstande, dieses Vorwértsdréngen in die Zukunft weiterzufiihren. Diese Anstrengung
hat sie in einen privaten Himmel der Sicherheit versetzt, in dem es ihnen nicht mehr ge-
lingt, den Bezug zu den groflen Realititen zu gewinnen und wiederzugewinnen: ihre Eltern
hatten nur eine negierte Vergangenheit, ein Leben, das vollig an der Zukunft orientiert
war; die soziale Welt ist entfernt und formlos; eher kdnnte man Zugang zu ihr gewinnen,
indem man seinen Platz innerhalb des zukunftsorientierten Produktionsmolochs einnimmt.
Aber dies erscheint heute sinnlos. Die Beziehung zur Erde als dem Rohstoff wird daher als
leer und entfremdet erfahren, aber die Wiedergewinnung einer tragenden Beziehung zur
Erde ist, einmal verloren, das Schwerste {iberhaupt; und wo wir in einem Netz von fiir uns
abgestorbenen Bedeutungen gefangen sind, da gibt es keine Beziehung zum Absoluten.
Vergangenheit, Zukunft, Erde, Welt und das Absolute sind uns daher so oder so verschlos-
sen; unii2 was daraus notwendig resultiert, ist eine Identitétskrise von bedngstigenden Aus-
mafen.

Diese Form von Entfremdung ist fiir Taylor jedoch keine unweigerliche Folge des
modernen (desengagierten) Weltverhéltnisses. Denn die Moderne ist von Anfang an
und konstitutiv gekennzeichnet durch ein Spannungsverhiltnis, bei dem der bereits
beschriebene desengagierte, ,naturalistische‘ und instrumentelle Weltbezug erginzt

11 Taylor 1985, S. 8 (unsere Ubersetzung, P.S/H.R.).
12 Taylor 1975, S. 207f.

121



wird durch eine etwa in den Denkzusammenhéngen der Empfindsamkeit und vor
allem der Romantik formulierte und praktizierte ,Resonanzsensibilitdt’. Diese er-
moglicht es den Subjekten, sich als in organischen Austauschprozessen befindlich
zu erfahren, so dass Selbst und Welt als wechselseitig konstitutiv und ,responsiv’
erscheinen und die Menschen einen fiir sie bedeutsamen ,Widerhall’ in ihren Welt-
beziehungen finden. Die ambivalente Moderne hilt mithin beide Erfahrungsmodi
bereit: Entfremdung wie auch Resonanz. Die Potenziale beider Seiten haben sich
unter modernen Voraussetzungen gesteigert, was auch darin begriindet liegen konn-
te, dass sie sich in gewisser Hinsicht gegenseitig bedingen, mithin von einer ,Dialek-
tik von Entfremdung und Resonanz‘ auszugehen ist. Wie mit Taylor jedoch deutlich
wird, droht die Resonanz in der Moderne zu kurz zu werden, weswegen es Ziel sein
muss, ihre Moglichkeiten zu stirken. Wo aber konnten diese gefunden werden? Fiir
Taylor sind das moderne Kunstverstiandnis, die Konzeption der romantischen Liebe,
das dsthetisierte Konzept einer ,Mutter Natur"> und die damit jeweils verkniipften
Praktiken (und dariiber hinaus auch wesentliche Elemente westlich-moderner Reli-
giositdt) Ausdruck eines gleichsam ,alternativen® Weltverhéltnisses, in dem Reso-
nanzerfahrungen gesucht und gefunden werden (kénnen). So formuliert er etwa mit
Blick auf das ambivalente Naturverhiltnis der Moderne, welches diese als zu verar-
beitenden Rohstoff und Gestaltungsobjekt einerseits und als Resonanzsphire ande-
rerseits zugleich konzipiert:

Zu den mafBgeblichen Bestrebungen, die uns von der Romantik vermacht worden sind, ge-
horen auch die mit dem Ziel einer Wiedervereinigung: Riickfiihrung zur Verbindung mit
der Natur, Versdhnung der Spaltungen zwischen Vernunft und Empfinden, Uberwindung
der Trennungen zwischen dem Menschen und der Schaffung von Gemeinschaftsbindun-
gen. [...] Die romantischen Naturreligionen sind zwar ausgestorben, doch die Idee der Of-
fenheit fiir die Natur in uns und aufler uns ist nach wie vor {iberaus wirksam. Der Kampf
zwischen instrumenteller Vernunft und dieser Naturauffassung tobt heute noch in den
Kontroversen iiber die Umweltpolitik. [...] Die [romantische] Auffassung erblickt in [der
naturalistisch-instrumentellen] Einstellung zur Natur eine kurzsichtige Verleugnung unse-
rer Stellung unter den Dingen. Wir sollten einsehen, dass wir einer umspannenden Ord-
nung der Lebewesen angehoren, insofern unser Leben aus ihr hervorgeht und von ihr er-
halten wird. Diese Einsicht beinhaltet, dass man eine gewisse Bindung an diese umfassen-
dere Ordnung anerkennt. [...] Wer mit dem Leben in Einklang steht, anerkennt diese Soli-
daritét [...] Der im achtzehnten Jahrhundert beginnende Kampf zwischen diesen geistigen
Einstellungen ist auch heute noch im Gang, obwohl die romantischen Theorien iiber den
Strom des Lebens oder das All der Natur beinahe vollig von der Bildflache verschwunden

13 Vgl in diesem Kontext auch Taylors, im Anschluss an Heidegger gebildeten, Uberlegungen zu
einer anderen, tiefendkologischen Haltung gegeniiber der Natur: Taylor 2013.

122



sind. [...] Die Forderung, wir sollten fiir die Natur in uns und aufer uns offen sein oder mit
ihr im Einklang stehen, ist ganz lebendig geblieben.'

Kunst, Natur und Religion erdffnen und ermoéglichen den Subjekten somit zwar
(iiberwiegend momenthafte) Resonanzerfahrungen in ihrem extra-humanen Welt-
verhiltnis, jedoch sichern sie per se noch keine Uberwindung der konstitutiven Ent-
fremdung moderner Subjekte von der sozialen Welt. Denn gerade auch die soziale
und politische Ordnung, in der sich menschliches Handeln vollzieht, bildet fiir den
modernen Menschen zunédchst keineswegs eine Resonanzsphire, sondern weit eher
einen duferen, oft genug starren und limitierenden Rahmen. Anders als in der Anti-
ke oder im Mittelalter konnen sich moderne Akteure nicht als Teil einer sinnhaft
integrierten groflen (Resonanz-) Ordnung des Daseins (,the great chain of being®)
erfahren, in der sie sich spiegeln und von der her sie sich definieren kdnnen. Die
kollektiven Bedingungen, unter denen sie handeln, gelten vielmehr als das zumin-
dest teilweise kontingente Ergebnis historischer Konstruktions- und Aushandlungs-
prozesse, und insbesondere auch als das Ergebnis zahlloser Wert- und Interessens-
konflikte. Insofern diese Bedingungen die Handlungs-, Artikulations- und Freiheits-
spielriume der Individuen einengen, werden sie von diesen als etwas ,Auferliches*,
Vorgefundenes, Fremdbestimmtes erfahren. Indessen kennt die Kultur der Moderne
ein méachtiges Instrument der kollektiven Aneignung und Anverwandlung dieser
Strukturen: Im Modus (gelingender) demokratischer Politik vermdgen sich die Ak-
teure moderner Gesellschaften die kollektiven Strukturen ihrer Lebenswelt als eige-
ne, gewollte und selbstbestimmte anzueignen." Politische Gestaltung ist dabei das
entscheidende Instrument, mittels dessen die soziale Welt fiir sie zu einer Resonanz-
sphire gemacht werden kann und die ,Kommandobriicken‘ zum Antworten gebracht
werden konnen. Das kulturell und verfassungsrechtlich verankerte ,Primat der Poli-
tik® tiber die iibrigen Wert- und Funktionssphiren der Gesellschaft (wie die Wirt-
schaft, die Wissenschaft, die Kunst etc.) ist so nicht einfach ein semantisches Uber-
bleibsel ,Alteuropas‘, wie das Systemtheoretiker gerne behaupten, sondern eine
gleichsam ,funktional® unverzichtbare Voraussetzung dafiir, eine konstitutive und
uniiberwindliche ,Entfremdung‘ zwischen den Subjekten und den Strukturen, Insti-
tutionen und Bedingungen ihres Handelns, oder kurz: zwischen den Subjekten und
der sozialen Welt, zu vermeiden. Politische Gestaltung wird damit zur ,modernen
Antwort der Moderne® auf die in ihrem Weltverhéltnis konstitutiv angelegte Ent-

14 Taylor 1996, S. 668f.

15  Selbst das Finanzamt — um zum eingangs gewéhlten Beispiel zuriickzukehren — erscheint dann
nicht als der gleichsam ,natiirliche Feind® der hart arbeitenden Biirger, sondern als deren Ausdruck
und Organ.

123



fremdungsproblematik. Diesen Gedanken wollen wir nun in den néchsten Abschnit-
ten systematisch entwickeln, indem wir uns Taylors Verstindnis des Zusammen-
hangs von Entfremdung und Politik zuwenden.

3. Eine politische Theorie der Entfremdung

3.1 Entfremdung: Ein Begriff zwischen den Ebenen

Zu Beginn dieses Vorhabens wollen wir jedoch einen Schritt zuriicktreten und eine
knappe Einordnung des ,Gegenstandbereichs® des Entfremdungskonzeptes als eines
politischen Konzepts vornechmen. Wie Rahel Jaeggi zu Recht betont, missversteht
man den Ausdrucksgehalt der Begrifflichkeit, wenn man sie nicht als sowohl sub-
jekt- wie auch strukturbezogene Kategorie begreift.](’ Stets werden damit individuel-
le (Leidens-)Erfahrungen zu beschreiben versucht, die in der einen oder anderen Art
und Weise auf die iiberindividuellen Strukturen und Institutionen des Miteinanders
verweisen. Die Begrifflichkeit der Entfremdung zielt somit nicht zuletzt auf die
Charakterisierung der Beziehung, die zwischen diesen beiden Ebenen besteht:
»[M]it dem Deutungsmuster der Entfremdung [ist] eine Perspektive gesetzt”, so
heift es bei Jaeggi an anderer Stelle, ,,in der Selbst- und Weltverhéltnis, individuel-
ler Selbstbezug und iiberindividuelle Lebensform schon konzeptuell miteinander
verschrinkt sind.“'” Bezeichnet Entfremdung somit einerseits eine subjektive Emp-
findung, so ist diese andererseits nicht von den Strukturen und Institutionen losge-
16st zu betrachten, in denen die Akteure ihr Leben fiihren. Gegen Hannah Arendts
Diktum'® sind Welt- und Selbstentfremdung deshalb also nicht zwei verschiedene,
sondern stets miteinander verkniipfte und aufeinander zu beziehende Seiten ein und
derselben Medaille. Dies gilt auch fiir Taylors Verwendung der Begrifflichkeit, die
ohne den Hintergrund zentraler Annahmen seiner philosophischen Anthropologie
und damit einhergehender Vorstellungen gelingender individueller Lebensfithrung
nicht zu verstehen ist, gleichwohl aber auch die Strukturebene systematisch einbe-
zieht. Wie noch zu sehen sein wird, verwehrt sich Taylor einer Konzeptionalisierung
von Entfremdung als rein ,psychologischer® Kategorie, wie sie durch die behavioris-
tisch orientierte, US-amerikanische Soziologie der 1960er-Jahre — insbesondere in

16  Jaeggi 2008, S. 270.

17 Jaeggi 2005, S. 15.

18  Arendts gegen Marx gerichteter Vorwurf findet sich u.a. in der Vita activa: Arendt 2008, S. 325.
Vgl. dazu auch Jaeggi 2005, S. 14.

124



Person von Melvin Seeman'’ — vorgenommen wurde, und verkniipft die Analyse
von Entfremdungserfahrungen explizit mit einer der sozialen Strukturen und Institu-
tionen. Dies ist auch der Grund dafiir, dass im Phinomen der Entfremdung bei Tay-
lor Identitdts- und Legitimationskrisen konvergieren und warum die Auseinander-
setzung mit Entfremdung insbesondere auch fiir die politische Philosophie — im
Sinne des weit verstandenen Gegenstandsbereichs der Frage nach der guten Ord-
nung und dem guten Leben — von herausragender Bedeutung ist.” Taylor entwirft,
das ist die hier vertretene Kernthese, ein dezidiert politisches (bzw. politiktheoreti-
sches) Verstindnis von Entfremdung und versucht auf die damit beschriebene Prob-
lemstellung eine entsprechende politische (bzw. politiktheoretische) Antwort zu
geben. Wenn im Folgenden nun — wie es aus politiktheoretischer Perspektive gebo-
ten erscheint — ein vornehmlich institutionenzentrierter Fokus gewdhlt wird, so steht
dies der Auffassung von Entfremdung als Begriff im Rahmen des menschlichen
Selbstverhiltnisses nicht entgegen. Riickt Letzteres ins Zentrum der Betrachtung,
indem Entfremdung als das ,Andere‘ individueller authentisch-autonomer Lebens-
fithrung positioniert wird”', so ist dies lediglich einer unterschiedlichen Schwer-
punktsetzung geschuldet. Geht es hier um die Qualitit der Beziehung zur (sozialen)
Welt, so geht es dort um die Qualitét der Beziehung zu sich selbst — beides aber ist
stets miteinander verkniipft.

Taylor legt seinen Untersuchungen dabei einen sehr weiten, soziologischen Insti-
tutionenbegriff zu Grunde, der mit seinem Verstindnis sozialer Praktiken korres-
pondiert, als deren Verfestigung bzw. Gerinnung Institutionen erscheinen. Unter
Praktiken versteht Taylor ,etwas duBerst Vages und Allgemeines: Beinahe jede
stabile Konfiguration gemeinsamer Tatigkeiten, deren Gestalt durch ein bestimmtes
Muster von Geboten und Verboten bestimmt ist, kann eine Praktik in meinem Sinne
darstellen. [...] Praktiken gibt es auf allen Ebenen des menschlichen Lebens: auf der
Ebene der Familie, des Dorfes, der nationalen Politik, der Rituale von Religionsge-
meinschaften usw.“*>. Kommt es nun im Laufe der Zeit zu einer fortschreitenden

19 Vgl. Seeman 1959. Eine kritische Auseinandersetzung mit dieser psychologisierenden und ent-
normativierenden Entwicklung findet sich bei Fischer 1970. Fiir Taylors grundlegende ,,attack on
[...] behaviourist psychology* (Taylor 1994b, S. 236) ist auf sein erstes groles Werk, The Explana-
tion of Behaviour (Taylor 1964), zu verweisen.

20  Die Adaption der Begrifflichkeit in der politischen Philosophie und Theorie erfolgt nach wie vor
zogerlich. Ausnahmen stellen etwa Christman 2009, Medearis 2010 und Sérensen (i.V.) dar. Taylor
(1992a, S. 278) weist derartige Entfremdungskrisen explizit als politische Krisen aus.

21  Die anthropologischen Annahmen Taylors, die auch seine Entfremdungsdiagnostik und -kritik
speisen, konnen und sollen hier nicht ausfiihrlich thematisiert werden. Wir werden in diesem Auf-
satz nur soweit notig darauf rekurrieren. Eine ausfiihrliche und nach wie vor aktuelle Darstellung
findet sich in Rosa 1998a; vgl. dort vor allem S. 195-211.

22 Taylor 1996, S. 364.

125



Routinisierung und Verstetigung sozialer Handlungspraktiken, so bilden sich Institu-
tionen heraus, die im Vergleich zu bloBBen Praktiken von groBerer Dauerhaftigkeit
und Wirkmichtigkeit sind. In aller Regel sagen sie, was in einer Gesellschaft der
Fall ist, sie weisen Statuspositionen zu und befdrdern die Ubernahme dieser Rollen
durch die in ihnen lebenden Subjekte. Taylor bestimmt Institutionen wie folgt: ,,We
may speak of an institution every time the practice of a given population stabilizes
around certain forms. Certain ways of acting become ,normal’ and often normative
as well. These more or less regularized forms define different roles, and the mem-
bers of a society begin to recognize themselves in these roles and consequently to
assign obligations to themselves”.” Wie Taylor bereits mit dem weiten Feld sozialer
Praktiken andeutet, so ist auch sein Institutionenbegriff umfassend angelegt: Darun-
ter werden sowohl politische Institutionen im engeren Sinne, also etwa der (Natio-
nal-)Staat oder die Institution der représentativen Demokratie, als auch simtliche
sozialen Strukturen wie etwa die ,,Produktionsverhéltnisse, die gro3formatige An-
wendung von Technologie innerhalb des Produktionsprozesses, [...] unsere sexuel-
len Beziehungen und Familienstrukturen“** subsumiert. Auf Taylors weitere institu-
tionentheoretische Bestimmungen wird sogleich zuriickzukommen sein.

3.2 Von Marx zu Hegel, von Hegel zu Tocqueville:
Charles Taylors politiktheoretisches Entfremdungskonzept

Publizistisch setzt sich Charles Taylor erstmals wahrend seiner Promotionszeit in
Oxford in den Jahren zwischen 1957 und 1961 mit Entfremdung auseinander, expli-
zit etwa in seinem Artikel Alienation and Communityzs. Taylor ist in dieser Periode
einem unorthodoxen Marxismus™ zuzurechnen und bewegt sich wie auch Stuart
Hall, Edward P. Thompson oder Alasdair Maclntyre zu diesem Zeitpunkt im Milieu
der Neuen Britischen Linken. Er veroffentlicht zahlreiche Artikel in deren Organen,

23 Taylor 1993b, S. 121.

24 Taylor 1992a, S. 272f.

25 Vgl Taylor 1958.

26 Vgl. zu Taylors Auseinandersetzung mit Marx den Beitrag von Reitz in diesem Band sowie Fraser
2003. Tan Fraser vertritt an anderer Stelle die These, Taylor habe zwar erkannt, dass die menschli-
che Selbstentfremdung inhdrent mit dem Kapitalismus als Lebensform verkniipft sei, es jedoch ver-
passe, daraus die logische Konsequenz zu ziehen, dass Entfremdung nur durch die Uberwindung
des Kapitalismus zu bewiltigen sei (vgl. Fraser 2007, S. 7 und 24ft.). Beriicksichtigt man etwa
Taylors demokratietheoretisch motivierte Auseinandersetzungen mit kapitalistischen Wirtschafts-
formen (z.B. Taylor 2002b, S. 26ff.; Taylor 1992a, S. 282ff.), so kann diese Einschédtzung nicht
vollends iiberzeugen. Richtig ist jedoch, dass Taylor an wohl keiner Stelle — auB3er vielleicht in sei-
ner in Vergessenheit geratenen Frithschrift ,The Patterns of Politics® (7aylor 1970) — eine revoluti-
ondre Umwélzung der Verhéltnisse einfordert.

126



wie etwa dem New Reasoner oder Universities and Left Review, aus denen wenig
spéter die nach wie vor einflussreiche Zeitschrift New Left Review hervorging. In
besagtem Artikel dient die Entfremdungsterminologie der Beschreibung von Macht-
und Sinnlosigkeitserfahrungen in den westlichen Industriegesellschaften. Wenn-
gleich Taylor an dieser Stelle auf die fiir ihn prigende Verwendung beim frithen
Marx verweist sowie mogliche Uberlappungen mit Emile Durkheims Anomie-
Begriff auszuloten versucht, dominiert gleichwohl eine eher zeitdiagnostisch-
unscharfe Verwendung, ohne dass eine begrifflich-systematische Erorterung vorge-
nommen wird. Verschiedentlich kommt Taylor auf ein im engeren Sinne Marxsches
Verstindnis von Entfremdung in der Arbeitswelt auch in spiteren Schriften zu-
riick”’.

Eine schirfere Konturierung — und gewissermallen sozialtheoretische Generalisie-
rung — erfolgt erst im Zuge von Taylors Auseinandersetzung mit Hegel, der ,,in
iiberraschendem Ausmal} die Entfremdungstheorie des jungen Marx**® antizipiert
habe. Im Zuge seiner frilhen Beschéftigung mit Hegel — im Rahmen derer schon
viele zentrale Stiitzpfeiler seines eigenen Grof3projektes einer philosophischen Anth-
ropologie zu Tage treten” — artikuliert Taylor explizit das Ansinnen, die Hegelschen
Begriffe der Sittlichkeit und Entfremdung fiir eine hermeneutisch orientierte kriti-
sche Zeitdiagnose fruchtbar zu machen.” Das heifit nun nicht, dass Taylor Hegels
Projekt unreflektiert zu {ibernehmen trachtet oder gar dessen unverbriichliche Rich-
tigkeit postulieren will. Er bedient sich vielmehr einzelner Elemente und zeigt deren
Relevanz fiir zeitgeméfBe Konzepte des Politischen und des Sozialen auf. Es sind
dabei insbesondere zwei sozialtheoretische Grundannahmen Hegels, die Taylor
aufgreift und die auch den Kern seiner entfremdungstheoretischen Uberlegungen
darstellen. Zum einen handelt es sich um eine — zu den oben bereits angeflihrten
Merkmalen hinzutretende — institutionentheoretische, zum anderen um eine identi-
titstheoretische Primisse. '

(a) Zunichst zu den Institutionen oder dem, was man als Verkorperungsthese be-
zeichnen konnte: Taylor lésst sich zundchst von Hegels Begriff des objektiven Geis-
tes inspirieren32 und geht davon aus, dass Institutionen stets als Verkdrperungen von
gesellschaftlich geteilten Ideen, Vorstellungen und Weltdeutungen fungieren.

27  Siehe z.B. Taylor 1992a, S. 280f. oder Taylor 1994a, S. 93ff.

28  Taylor 1983, S. 572f.

29 Vgl dazu den Beitrag von Braune in diesem Band.

30 Vgl fur den Anspruch einer Zeitdiagnose im Ausgang von Hegels Terminologie Taylor 1978, S.
145ff. Dort erfolgt auch der Briickenschlag zu den genuin Taylorschen Konzepten der starken Wer-
tungen und des Menschen als selbstinterpretierendes Tier.

31 Vgl Taylor 1978, S. 145.

32 Vgl zu Taylors Adaption der Figur des objektiven Geistes Descombes 1994.

127



Gewohnheiten und Institutionen driicken gewisse Vorstellungen aus. Tatséchlich kénnen
sie der einzige oder angemessenste Ausdruck dieser Vorstellungen sein, wenn die Gesell-
schaft keine hinldnglich artikulierte oder exakte Theorie iiber sich selbst entwickelt hat.
[...] In diesem Sinne sind die Institutionen und Brauche einer Gesellschaft eine Art Spra-
che, in der ihre fundamentalen Ideen zum Ausdruck kommen. Was in dieser Sprache ,ge-
sagt® wird, sind nicht Gedanken, die nur in gewissen Individuen entstehen konnten, son-
dern vielmehr die gemeinsamen Gedanken einer Gesellschaft, denn sie sind in ihrem kol-
lektiven Leben eingeschlossen, in den Gewohnheiten und Institutionen, die untrennbar zur
Gesellschaft gehdren. In ihnen ist der Geist der Gesellschaft gewissermallen vergegen-
stéandlicht. Sie sind nach Hegel ,objektiver Geist*.33

Wenngleich der Materialisierungsvorgang nicht néher thematisiert wird, so ist es
wichtig zu betonen, dass diese Materialisierungen aus menschlicher Praxis hervor-

gehen und durch diese auch performativ stabilisiert und reproduziert werden.” Sie
sind ,.keine naturgegebenen Tatsachen“35, sondern werden durch (wiederholende)
Praxis — ganz im Verstindnis Hegels — zur zweiten Natur.>®

(b) Die zweite von Hegel iibernommene Pramisse ist identitdtstheoretischer Art
und héngt mit der institutionentheoretischen unmittelbar zusammen, insofern fiir
Taylor die gelingende Identitdt bzw. das umfassende Person-Sein eines Menschen in
einem konstitutiven Bezug auf die ihn umgebenden Institutionen und Strukturen
besteht. Wir konnen sie hier als Einbettungsthese bezeichnen. Die Frage danach, wer
man ist, so Taylor, lisst sich immer nur in bestimmten Kontexten und vor dem Hin-
tergrund spezifischer, gesellschaftlich-geschichtlicher Strukturen beantworten.”’
Entsprechend folgert er: ,,Die Kultur, die in unserer Gesellschaft lebt, formt folglich
unser privates Erleben und konstituiert unsere 6ffentliche Erfahrung, die wiederum
mit der privaten Erfahrung in profunder Wechselbeziehung steht. Es ist folglich
nicht extravagant zu behaupten, dal wir sind, was wir sind, indem wir am umfas-

33 Taylor 1983, S. 500. Diese Pramisse behdlt Taylor — wenn auch ohne expliziten Rekurs auf Hegel —
auch in seinen folgenden Schriften stets bei. Verschiedentlich wird auch eine ,pragmatistische*
Deutung nahegelegt, nach der Institutionen als Problemlosungen verstanden werden konnen. Diese
Ansicht findet sich auch beim Taylor-Schiiler Michael Sandel (1993, S. 18), der betont, dass Insti-
tutionen stets als Antworten auf soziale Problemstellungen zu verstehen sind. In neueren Schriften
verwendet Taylor (1993d, 2004, 2007) zur Bezeichnung der ,,gemeinsamen Gedanken einer Gesell-
schaft den Terminus des sozialen Imagindren. Wenngleich der Name des Begriffsurhebers in den
Schriften bisher nicht auftaucht, so verwies Taylor 2012 in seiner Inauguralvorlesung als Schiller-
professor der Friedrich-Schiller-Universitdt Jena explizit auf die Patenschaft von Cornelius Castori-
adis. Berticksichtigt man diese Verbindung, so stechen umgehend auch die frappierenden Parallelen
zu Castoriadis’ Entfremdungstheorem ins Auge, die an dieser Stelle jedoch nicht erldutert werden
konnen. Vgl. dazu Castoriadis 1984 und Sorensen i.V.

34 Vgl Taylor 1983, S. 501.

35  Taylor 1983, S. 499.

36 Vgl Hegel 1970, S. 184.

37 Vgl dazu Taylor 1978, S. 146 und 1992b, S. 37f sowie Rosa 1998.

128



senderen Leben unserer Gesellschaft teilnehmen — oder wenigstens in es eingebun-
den sind, denn oft ist das Verhéltnis Individuum/Gesellschaft unbewuflt und pas-
siv.«”® Taylor ist sich der Gefahren eines solcherart ,kulturalistischen® Ansatzes sehr
wohl bewusst und weif} natiirlich auch um die Kritiken an Hegels vorgeblich kon-
servativen, status-quo-apologetischen Sittlichkeitskonzept.” Ein Beharren auf der
ontologischen Unhintergehbarkeit sozialer Einbettung impliziere jedoch mitnichten
eine unkritische Haltung oder leugne daraus resultierende Verwerfungen und Identi-
titskrisen auf Seiten der Individuen®’: ,,Das unvermeidbare Verhéltnis zur Kultur
meiner Gesellschaft schlieft extremste Entfremdung nicht aus, die entsteht, wenn
die offentliche Praxis meiner Gesellschaft ihre Bedeutung flir mich verliert. Hegel
leugnet diese Moglichkeit nicht, sondern war einer der ersten, die eine Entfrem-
dungstheorie entwickelten.“"'

Mit dem Aufweis moglicher Inkongruenzen zwischen den in Institutionen ver-
korperten Weltdeutungen einer Gesellschaft und den Selbstdeutungen eines Indivi-
duums hat man das Herzstiick der Entfremdungstheorie Taylors erreicht. Program-

matisch fasst Taylor den Sachverhalt folgendermafen:

Das gliicklichste, nicht-entfremdete Leben [...] ist dann gegeben, wenn die im 6ffentlichen
Leben der Gesellschaft zum Ausdruck gebrachten Normen und Zwecke zugleich auch die
wichtigsten Normen und Zwecke sind, durch welche die Mitglieder der Gesellschaft ihre
Identitét als menschliche Wesen definieren. Die institutionelle Matrix, in deren Rahmen
sie leben miissen, wird in diesem Fall nicht als fremd empfunden. Sie ist vielmehr das We-
sen, die ,Substanz‘ des Selbst. [...] Und weil diese Substanz durch die Tétigkeit der Biir-
ger erhalten wird, betrachten sie sie als ihr Werk. [...] Die Entfremdung entsteht, wenn die
Ziele, Normen oder Zwecke, die die gemeinsamen Brauche oder Institutionen definieren,
irrelevant oder gar monstros zu werden scheinen.

Fiir seine Entfremdungstheorie erweitert Taylor die Hegelsche Verkorperungsthese
hierbei um Motive Marx’ und Max Webers, ,jenen beiden grolen Analytikern der
Moderne“.* Wie Marx in den Okonomisch-philosophischen Manuskripten am Bei-

spiel der kapitalistischen Warenproduktion zu zeigen versucht, ist der Zustand der

38  Taylor 1983, S. 499.

39  Eine duBerst lesenswerte Auseinandersetzung mit dieser bekannten Kritik an Hegel sowie ein
vehementes Pliadoyer fiir eine Wiederaufnahme des Sittlichkeitskonzeptes findet sich bei Schmidt
2010.

40 Vgl fir eine Verteidigung der sozialontologischen These bei gleichzeitiger Parteinahme fiir ein
gehaltvolles Verstindnis individueller Freiheit Taylor 1993c.

41  Taylor 1983, S. 499.

42 Taylor 1983, S. 502. Wir haben an dieser Stelle die Ubersetzung Gerhard Fehns geringfiigig modi-
fiziert. Fehn tibersetzt Taylors ,monstrous‘ (siche Taylor 1977, S. 384) mit ,absurd‘. Das trifft un-
seres Erachtens jedoch nicht den von Taylor intendierten Gehalt.

43 Taylor 1995a, S. 109.

129



Entfremdung unter anderem dadurch gekennzeichnet, dass das Produkt menschli-
chen Tétigseins den Akteuren als ,,fremdes Wesen®, ,,unabhingige Macht™ und als
uber [sie] méchtige[r] Gegenstand* erscheint.** Die von Marx an anderer Stelle”
vorgenommene Ubertragung dieser entfremdungstheoretischen Figur auf soziale
Institutionen im Allgemeinen entspricht dem Taylorschen Verstindnis von Entfrem-
dung angesichts von Institutionen, deren Leitideen und Weltdeutungen den in ihnen
lebenden Menschen fremd geworden sind, die ihnen als etwas AuBerliches, Monst-
roses und Bedrohliches erscheinen und die sie in ihrer freien Lebensfiihrung behin-
dern. Die Institutionen und Strukturen, unter denen die Menschen leben, sind dann
gerade kein willentlicher ,,Ausdruck ihrer selbst**. Entfremdung entspricht damit
einer Selbstwahrnehmung als macht-, heimat- und bezichungslos, man ist ,,Spielball
bewuBtloser unpersonlicher Krifte«"'.

Dieser von Marx inspirierte Gedanke der Verselbststindigung kommt freilich
auch in Webers Rede vom stahlharten Gehduse sinnbildlich zum Ausdruck, auf das
Taylor im Rahmen seiner Modernediagnose immer wieder verweist.*® Hinsichtlich
der Modi der Verselbststdndigung bleibt Taylor jedoch sehr oberfldchlich und vage.
Er spricht von einer iiber die reine Institutionalisierung hinausgehenden Verhdrtung
von Weltdeutungen und Leitideen, davon, dass es im zeitlichen Verlauf zu deren
Verzerrung kommen konne und eine gewisse Veranlagung vorhanden sei, ihr
menschliches ,Gemachtsein‘ zu vergessen.49 Dariiber hinausgehende Bestimmungen
finden sich jedoch nicht und es bleibt bei dem nicht niher spezifizierten Verweis auf
,die Verfahren [...], die von Marx und Weber [...] erldutert worden sind“.” Ist fiir
ihn klar, dass solch mehr oder weniger kontingente Setzungen im Rahmen ihrer
institutionellen Materialisierung zu ,hartndckigen, unreflektierten Imperativ[en]*
werden konnen und ,,geradezu den Rang von Normen erlangen und allem Anschein
nach von einer unanfechtbaren gesellschaftlichen Realitit unterstiitzt werden®, so
verweist Taylor damit implizit auf die von Marx im Fetischkapitel des Kapital un-
terbreitete Figur der gesellschaftlichen Naz‘ureigenschqﬂ.51 Solchermaflen der
menschlichen Verfiigungsgewalt entzogen, sind es die aus sozialer Praxis hervorge-

44  Marx 1968, S.511 und 515.

45 Marx/Engels 1969, S. 33. Vgl. dazu ausfiihrlich auch Sorensen (i.V., Kap. 11.2).
46  Taylor 1993c, S. 110.

47  Taylor, 1994a, S. 97. Siehe auch Taylor 1992a, S. 284 und 290.

48  Vgl. Weber 1988, S. 203f. Taylor adaptiert Webers Uberlegungen z.B. in Taylor 1995a, S. 105ff.
49 Vgl Taylor 1995a, S. 108 und 113. Sozialtheoretisch ausbuchstabiert findet sich der damit be-
schriebene Vorgang unter dem Stichwort Verdinglichung bei Berger/Luckmann 1980, S. 94ff.

50  Taylor 1995a, S. 109.

51 Vgl. Marx 1977, S. 85. Fliigel-Martinsen (2008, S. 2111f.) hat einen Erkldrungsversuch derartiger
Prozesse der Institutionenverdinglichung unternommen, der letztlich (und ebenfalls in Anlehnung
an Hegel) auch auf die zeitlich vermittelte Gewohnheitsbildung zielt.

130



gangenen, in der Folge aber invisibilisierten bzw. naturalisierten Strukturen, die den
Menschen als von ihnen losgeldste und bedrohliche, sie beherrschende, fremde
Macht entgegentreten. Taylor unterscheidet davon die Identitdtsinstitutionen™. Die-
se zeichneten sich gerade dadurch aus, dass sie den in ihnen lebenden Individuen
Identifikation ermdglichen und als Verkorperungen ihres eigenen Wollens in Er-
scheinung treten — oder wie Taylor an anderer Stelle schreibt: als ,,eine Erweiterung
ihrer selbst.” Spétestens hier wird unverkennbar, dass flir Taylors Entfremdungsdi-
agnose (und -kritik), der moderne Leitwert der Autonomie zentral ist und dass die-
ser, wie auch Bernd Ladwig in einer an Hegel orientierten Uberlegung festhilt, in
direktem Zusammenhang mit den sozialen Institutionen steht: ,,Das wohl universelle
Bediirfnis von Menschen, in ihrer sozialen Welt heimisch zu sein, findet seinen
modernen Ausdruck in der Grundnorm der Autonomie. Moderne Menschen sind
vom Gefiihl ihrer Bestimmung zur Selbstgesetzgebung erfiillt. Sie wollen daher ihre
Welt als von ihnen gemacht und fiir sie bestehend rational (re-)konstruieren kdnnen.
Sie wollen die Strukturen, Institutionen und Prozesse der modernen Welt als Ver-
korperungen ihres reflektierten Wollens verstehen diirfen.”* Unter diesem (und nur
diesem) Vorbehalt, so wire Taylors Diktum aus dem Hegel-Buch zu ergéinzen, ver-
schwindet ,[d]er Gegensatz von sozialer Notwendigkeit und individueller Frei-
heit“>> Aus der von Ladwig formulierten Perspektive wird auch ersichtlich, inwie-
fern es sich bei der Entfremdungsproblematik fiir Taylor explizit um ein politisches
Problem handelt, das politiktheoretisch zu analysieren ist und zu dessen Behebung
oder zumindest Abmilderung er — wie noch zu sehen sein wird (3.3) — eine dezidiert
politische Bewiltigungsstrategie unterbreitetet.

Die Politik, politisches Handeln bzw. die politische Auseinandersetzung zielt in
einem recht verstandenen Sinne fiir Taylor auf die ,,Art und Weise der gesellschaft-

52 Vgl. Taylor 1993b.

53 Taylor 1993c, S. 110. Ein Ansatz mit insgesamt dhnlich gelagerten Annahmen und Intentionen
findet sich jiingst bei Offe 2007. Offe versteht seinen Ansatz dabei als dezidiert post-
tocquevillianisch, ein Etikett, das man mit einigem Recht auch fiir Taylors spitere Schriften bean-
spruchen konnte.

54 Ladwig 2006, S. 111. Ganz dhnlich heifit es auch bei Steven Lukes (1985, S. 85) in bestechender
Prégnanz: ,,Alienation enters human history at the point where human beings can no longer suc-
cessfully understand themselves as being in control of and at home in their social world.

55  Taylor 1983, S. 502. Freilich ist damit stets auch eine Infragestellung des zweiten wesentlichen
Ideals der Moderne, der Authentizitét, beriihrt: Unter Umstdnden der Entfremdung sihe man sich in
aller Regel zu Handlungen veranlasst, die man nicht ausfiihren mochte oder die einem gar in ihrer
Konsequenz als verheerend erscheinen. Vgl. Taylor 1995a, S. 14 sowie zur Entfremdung als ,ein
Tun, das man nicht tun mochte‘: Rosa 2012a, S. 303f. Siehe ferner zum Zusammenhang der Aus-
drucksarmut der Institutionen und der daraus resultierenden Einschrinkung der authentisch-
expressiven Identititsentfaltung der in ihnen lebenden Menschen: Rosa 1998a, S. 195ff. und 372f.

131



lichen Organisation“S(’, in und mit ihr geht es stets um die ,Einrichtung der Welt*
(Adorno). Sie ist der dialogisch-konflikthafte Umgang mit der Frage, in einem wel-
chermafen eingerichteten Gemeinwesen wir leben wollen. Wenn Taylor insistiert,
dass eine derartige Auseinandersetzung ihrem Wesen nach unabschlieBbar ist>’, so
wird leicht ersichtlich, inwiefern die Entfremdungsproblematik eine durch und durch
politische ist. Wenn es zur Verselbststdndigung und Erstarrung der in den sozialen
Institutionen verkorperten Zwecken, Normen und Weltdeutungen kommt, sie als
scheinbare Naturtatsachen oder alternativiose Sachzwinge auf die in ihnen lebenden
Menschen wirken und sich ihrer willentlichen Gestaltung entziehen, so handelt es
sich um eine Stillstellung des just beschriebenen politischen Handelns, um eine
Schlieffung des Politischen. Nichtentfremdetes Leben bedeutet aus dieser Perspekti-
ve also nicht unbedingt die vollstindige Ubereinstimmung mit den in einer Gesell-
schaft hegemonialen — und in ihren Institutionen verkoérperten — Ideen und Weltdeu-
tungen. Taylor zielt vielmehr in einem basalen Sinne auf die Bedingung der Mog-
lichkeit nicht-entfremdeten Lebens, die sich ihrerseits in der Moglichkeit zur Infra-
gestellung rahmender Strukturprinzipien manifestiert.

Ein zentrales Kriterium ,guter’ (d.h. auch: resonanter) Institutionen, die einem
nichtentfremdeten Leben korrespondieren, ist fiir Taylor die Verhandelbarkeit der
ihnen zugrundeliegenden Ideen und Vorstellungen. Das heilit nicht, dass per se alle
Institutionen zu jedem Zeitpunkt schlechthin politisch oder politisch umkémpft sind,
sehr wohl aber, dass sie jederzeit zum Gegenstand einer Politisierung werden kon-
nen (miissen). Demzufolge ist Taylors Entfremdungstheorie und -diagnostik in ei-
nem sich zwischen den Polen des Konservatismus und der Emanzipation aufspan-
nenden Verwendungsspektrums der Begrifﬂichkeit58 eindeutig Letzterem zuzu-
schlagen. Entfremdung steht nicht fiir eine, etwa modernisierungsbedingte, Heraus-
16sung aus traditionalen Kontexten und den resultierenden Verlusterfahrungen, son-
dern fiir die Enttiuschung des Anspruchs auf individuell wie kollektiv selbstbe-
stimmte Lebensﬁihrung.59 Als Gegenstiick der Entfremdung rangiert fiir Taylor
,authentische Autonomie‘, das heiflt ein gehaltvolles Verstdndnis von Freiheit, wel-
ches er von negativen Konzepten abgrenzt, wie er sie hinter prozeduralistisch-
liberalen und rechtslibertdren Position identifiziert.

56  Taylor 1995a, S. 121.

57 Vgl Taylor 1995a, S. 123f.

58  Vgl. dazu Jaeggi 2005, S. 41.

59  Taylor macht die Modernitét seiner Entfremdungstheorie zu diesem Zeitpunkt unmissverstindlich
deutlich: ,,Fiir die Vormodernen [...] bin ich Element einer umfassenderen Ordnung. [...] Die Ord-
nung, in die ich hineingestellt bin, ist ein dulerer Horizont, der entscheidend ist fiir die Beantwor-
tung der Frage, wer ich bin.“ (Taylor 1992a, S. 249) Vor diesem Hintergrund stellt sich die Frage
nach der Entfremdung in einem strengen Sinne gar nicht.

132



Das Kernstiick dieses republikanisch-positiven Freiheitsverstidndnisses ist die aktive
(Mit-)Gestaltung der kulturellen, sozialen und politischen Strukturen und Institutio-
nen des Miteinanders.” Es ergibt fiir Taylor daher auch wenig Sinn, angesichts von
Entfremdungserfahrungen und -artikulationen psychologisierend auf eine Uberwin-
dung im Individuum zu zielen. Gerade weil Entfremdung immer auch ein institutio-
nelles Problem ist, muss eine Uberwindung von Entfremdung in aller Regel auch —
und hierin artikuliert sich nochmals mit aller Deutlichkeit der politische Anspruch
Taylors — auf eine Transformation der Institutionen und Strukturen zielen:

[E]s [kommt] nicht nur darauf an, die Einstellungen der einzelnen zu &dndern. Der Kampf
betrifft nicht nur ,Herz und Gemiit‘, so wichtig diese Auseinandersetzung auch sein mag.
Der Wandel wird in diesem Bereich auch die Institutionen tangieren miissen, obwohl er
nicht so radikal und so umfassend sein kann, wie es die groen Revolutionstheoretiker
vorgeschlagen haben.!

Angesichts dieser stark politisch konnotierten Aufladung der Begrifflichkeit bzw.
des politisch verstandenen Sachverhalts, der damit zu erfassen versucht wird, nimmt
es weniger Wunder, dass Taylor sich zu einem spédteren Zeitpunkt seines Schaffens
von dem Vokabular, das er in der Nachfolge Marx’ fiir zu einseitig dkonomisch
artikuliert erachtet, distanziert. Betrachtet man Taylors diesbeziigliche Aussagen
genau, so stellt man jedoch schnell fest, dass es sich um keine sachliche, sondern nur
um eine begriffliche Verlagerung handelt:

Ich sehe den Begriff der Entfremdung vielleicht zu sehr in einem hegelianisch-
marxistischen Theorierahmen verankert und denke, dass dieses Gefiihl der Machtlosigkeit
besser mit dem Vokabular Tocquevilles zu erfassen ist. [...] Auf der politischen Ebene
sind die Begriffe Tocquevilles sicher am geeignetsten, um das Problem zu begreifen und
zu erkennen, welche Instrumente des kollektiven empowerment — wie Assoziationen, sozi-
ale Bewegungen und Dezentralisierung — Teil der Losung sein kdnnten.62

Begreift man Politik wie Taylor als reflexiven Modus der Gestaltung der Institutio-
nen und Strukturen des Miteinander, so ist die damit angedeutete Verschiebung nur
konsequent. Mitnichten bedeutet sie aber, dass Taylor derartigen Phinomenen und
Empfindungen in seinem Denken keinen Platz mehr einrdume. Taylors im Folgen-
den umrisshaft dargestellte ,Antwortversuche® auf die Entfremdungsproblematik
lassen den tocquevilleschen Einschlag deutlich erkennen.

60 Vgl Taylor 1995b, S. 101.
61  Taylor 1995a, 15.
62 Taylor 2002a, S. 135.

133



3.3 Demokratische Erméchtigung und der Beitrag einer kritischen politischen
Theorie und Ideengeschichte

Verweist Taylor mit dem Rekurs auf Tocqueville nun nicht nur auf die von diesem
so eindriicklich geschilderten Ohnmachts- und Entfremdungserfahrungen, sondern
gleichermafen auf dessen Analysen der Bedingungen und Moglichkeiten einer de-
mokratischen Ermichtigung, so diirfte offensichtlich sein, dass er keinesfalls eine
fatalistische Haltung angesichts eines unverbriichlichen, stdhlernen Gehéuses ent-
fremdeter Institutionen propagiert. Taylor ist kein Pessimist in dem Sinne, dass er
den Subjekten angesichts verselbststandigter Wirkkréfte jegliche Handlungsmacht
absprache. Ganz im Gegenteil verweist er wiederholt und nachdriicklich auf die
letztendliche Riickgebundenheit der sozialen Institutionen und der in ihnen materia-
lisierten Deutungsmuster an das menschliche Handeln.® Eingedenk dessen sei stets
zu beachten, dass diese als etwas Gemachtes auch wieder verdndert werden konnen.
Eine Uberwindung von Entfremdungs- und Legitimationskrisen erfolgt in diesem
Versténdnis durch eine (Re-)Politisierung der Strukturen und Institutionen. Im Mo-
dus demokratischer Politik — so ist Taylors Credo zu verstehen — kann eine Anver-
wandlung entfremdeter Institutionen gelingen®: Gefordert ist die Moglichkeit und
Féhigkeit der Biirger, ihre Lebenswelt aktiv und partizipatorisch mitzugestalten und
iber ihre Lebensform selbst zu bestimmen. Auf diese Weise konnen sie die soziale
Welt und ihre Institutionen und Praktiken als ,antwortende Welt‘ und als Resonanz-
sphire verstehen. Dies wiederum verlangt nach der Repolitisierung all jener Struktu-
ren, welche die fiir die Individuen und ihre Konzeption des guten Lebens unhinter-
gehbare soziale Wirklichkeit bilden. Dann kdnnen die relevanten Institutionen auch
wieder als ,die eigenen‘ (d.h. als nostrifizierte) erfahren werden.®> Mit Blick auf die
Hegemonialwerdung und Verselbststandigung der instrumentellen Vernunft, wie sie
Taylor in der westlichen Moderne gegeben und etwa in einem fiir menschliche und
okologische Belange blinden kapitalistischen Wirtschaftssystem verkorpert sieht,
hélt er fest: ,,[D]ie demokratische Initiative ist die Kraft, der es gelingen kann, die
galoppierende Vorherrschaft der instrumentellen Vernunft zuriickzuwerfen.“®® Da-
rauf aufbauend bekréftigt und generalisiert Taylor seine Einschitzung und fordert:
,»Die Politik der demokratischen Willensbildung ist die Politik des Widerstands. [...]
[W]ir missen erkennen, dal3 ein ernsthafter Versuch, sich an der kulturellen Ausei-

63 Vgl Taylor 1995a, S. 111 und Taylor 1983, S. 501.

64 Taylor (1992a, S. 252) verweist als Beispiel fiir einen derartigen transformativen — und zumindest
in Teilen erfolgreichen — Anverwandlungsakt auf die, gegen ein patriarchalisch organisiertes Ge-
sellschaftssystem gerichtete, Frauenbewegung.

65 Vgl Rosa 1998b, S. 222ff.

66  Taylor 1995a, S. 125.

134



nandersetzung unserer Zeit zu beteiligen, die Forderung einer Politik der demokrati-
schen Ermichtigung verlangt.*"’

Wie aber konnte eine solche Forderung aussehen? Bei Taylor lassen sich grob
zwei Strange unterscheiden, die hier in aller Kiirze aufgezeigt werden sollen.
Zum einen zielen Taylors Vorschldge auf eine erweiterte und vertiefte Partizipati-
on® der Biirger bzw. auf die dafiir nétigen institutionellen Grundlagen, denen ein
dynamisches, SchlieBungen verhinderndes, aufsprengendes Moment eingeschrieben
sein sollte, um das ,,stindige Ausfindigmachen kreativer neuer Lésungen“69 sozialer
Problematiken zu beférdern. Umrisshaft entwickelt finden sich Taylors diesbeziigli-
che Uberlegungen sowohl in seinem friihen Entwurf einer Dialog-Gesellschaft, in
den an Tocqueville und Arendt orientierten biirgerlich-humanistischen Demokratie-
konzeptionen der mittleren Phase, wie auch in den jiingsten demokratietheoretischen
Schriften.”” Neben dem Anspruch auf erweiterte Partizipationsmdglichkeiten — etwa
im Bildungsbereich oder in Form von Arbeitsplatzdemokratie — finden sich hier
Forderungen nach einer demokratischen Domestizierung der marktformig organi-
sierten Okonomie ebenso wie nach der Brechung staatlich-biirokratischer Macht-
strukturen durch Dezentralisierung, Foderalisierung und eine konsequente und cou-
ragierte Anwendung des Subsidiaritiitsprinzips.71

Neben diesen institutionell-praktischen Mdoglichkeiten der Beforderung demokra-
tischer Ermichtigung und (Wieder-)Anverwandlung verselbststindigter Institutio-
nen und Strukturen thematisiert Taylor zumindest implizit auch die Aufgaben und
Chancen einer — wenn man so will — kritischen politischen Ideengeschichte mit
praktischem Anliegen. Eine solche Ideengeschichte, wie sie Taylor selbst insbeson-
dere in seinen Arbeiten zur Herausbildung der modernen Identitét betreibt %, richtet
sich auf eine Freilegung und Bewusstmachung — Taylor spricht von Wiedergewin-
nung — unsichtbar gewordener und unreflektiert wirkmichtiger Leitideen und Welt-
interpretationen mit dem Ziel, ,,in unserer Kultur und Gesellschaft eine fruchtbare
Auseinandersetzung in Gang zu bringen“.73 Ideengeschichtlich-rekonstruktiv kann
so zu Tage gefordert werden, welche Ideen und Vorstellungen, aber auch welche

67  Taylor 1995a, S. 132.

68  Dass dies im Zentrum seiner Uberlegungen steht, daran lisst Taylor keinen Zweifel. Vgl. Taylor
1993a, S. 108.

69  Taylor 1995a, S. 124.

70  Vgl. dazu in der genannten Reihenfolge: Taylor 1970, Taylor 2002b und Taylor 2011b.

71  Siehe z.B. Taylor 2002b, S. 19ff.

72 Vgl. dazu Bohmann 2013 und Rosa 2012b. Smith (2002, S. 176f.) identifiziert diese Intention
bereits in Taylors Frithschriften: ,,One of the main tasks of the socialist critic, Taylor suggests, is to
point out the social and historical variability of what appears, through familiarity, natural and giv-
en”.

73 Taylor 1995a, S. 108. Siehe dort auch S. 113ff.

135



kontingenten Setzungen an den Grundlagen unserer Institutionen liegen, die sich
unter Umsténden unserem Bewusstsein entzogen haben oder im Laufe der Zeit in-
tentionsverzerrenden Verschiebungen ausgesetzt waren. In diesem Sinne kann Tay-
lors Ideengeschichte bzw. seine ,ideen-logische Analyse sozialer Institutionen also
durchaus als eine Public Philosophy im Sinne James Tullys74 gelesen werden, die
ihrem eigenen Selbstverstindnis nach wiederum auf die Beforderung der demokrati-
schen Selbstorganisation der Gesellschaft zielt””: Es geht ihr darum, die sedimentier-
ten und sich verselbststandigenden Selbstbilder und starken Wertungen, die der
Gesellschaftsordnung zugrundeliegen, zu artikulieren und zu thematisieren und
damit der Diskussion und Kritik zugénglich zu machen und der demokratischen
Kontrolle und Verdnderung anheim zu stellen. 7

Taylor weil} freilich um die Probleme und Schwierigkeiten einer solchen (Re-)
Politisierung unter republikanischer Flagge, die er unter anderem im vielfach be-
klagten Individualismus und Atomismus, in der weit verbreiteten Abkehr vom poli-
tischen Prozess sowie in dessen zunehmender Verrechtlichung und nicht zuletzt in
der Unterordnung unter vermeintlich sachzwanggetriebene Wirkkréfte, wie sie etwa
in der Rede von der marktkonformen Demokratie zum Ausdruck kommt, identifi-
ziert.”” Alle diese Phiinomene lassen sich wiederum selbst als Ausdruck und Symp-
tom tiefgreifender (politischer) Entfremdung im dargelegten Sinne begreifen. Selbst
die besten und anverwandlungsermdglichenden Institutionen, so konnte man diese
Einschétzung zusammenfassen, bediirfen immer noch der anverwandlungswilligen
Subjekte. Diese aber haben sich, so scheint es, unter spitmodernen Bedingungen fast
schon damit abgefunden, dass ihre politischen Kommandobriicken stumm und leer
sind, dass die institutionelle Verfasstheit und die Logiken des menschlichen Mitei-
nander in der kapitalistischen Moderne dem Gestaltungswillen gegeniiber nicht
mehr empfianglich und responsiv sind. Taylor aber bleibt auch in dieser Hinsicht —
mit Antonio Gramsci gesprochen — ein Optimist des Willens. An Holderlins Diktum
der angesichts von Gefahr erwachsenden Rettung erinnernd vermerkt Taylor, dass es
immer ,,viele Widerstandsnester gibt und das stidndig neue erzeugt werden“.”® Die
vielfaltigen sozialen Bewegungen der vergangenen Jahre, von ,Stuttgart 21° iiber
den Arab Spring und Occupy Wallstreet bis hin zur aufkeimenden indischen Frau-
enbewegung, mogen dies bestéitigen.79 Die in ihnen sich immer wieder Bahn bre-

74 Vgl. Tully 2008.

75  Eine solche Deutung legt auch Smith 2002, S. 241f. nahe.

76  Vgl. Rosa 1998, S. 433f.

77 Vgl fiir diese Diagnose exemplarisch Taylor 1995a.

78  Taylor 1995a, S. 111.

79  Siehe fiir eine Einschidtzung der Occupy-Bewegung das Interview mit Taylor von Boh-
mann/Montero 2013.

136



chende Idee einer politischen Weltaneignung stellt, so haben wir zu zeigen versucht,
ein durch und durch modernes Ansinnen dar. Es birgt und bewahrt das Grundver-
sprechen der Moderne darauf, dass Entfremdung gegeniiber den Strukturen und
Institutionen der sozialen Welt auch und gerade in einem sdkularen Zeitalter kein
unvermeidliches Schicksal ist, weil in der Idee und Praxis der Demokratie ein wirk-
michtiges Instrument bereit steht, die 6ffentliche Sphére in ein identittssicherndes
Antwortverhiltnis zu den Subjekten zu bringen.

Literatur

Berger, Peter L./Luckmann, Thomas, 1980: Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit, Frank-
furt a.M.

Bohmann, Ulf, 2013: Charles Taylors Mentalitatsgeschichte als kritische Genealogie. In: Busen, Andreas/
Weil}, Alexander (Hrsg.): Ansdtze und Methoden zur Erforschung politischer Ideen, Baden-Baden, S.
185-214.

Bohmann, UlfilMontero, Dario 2014: History, Critique, Social Change and Democracy. An Interview with
Charles Taylor. In: Constellations. An International Journal of Critical and Democratic Theory 21,
H.1, S.3-15.

Castoriadis, Cornelius, 1984: Gesellschaft als imaginare Institution. Entwurf einer politischen Philoso-
phie, Frankfurt a.M.

Christman, John, 2009: The Politics of Persons. Individual Autonomy and Socio-historical Selves, Cam-
bridge, Mass.

Descombes, Vincent, 1994: Is there an objective spirit? In: Tully, James (Hrsg.): Philosophy in an Age of
Pluralism. The Philosophy of Charles Taylor in Question, Cambridge, S. 96—118.

Fischer, Arthur, 1970: Die Entfremdung des Menschen in einer heilen Gesellschaft. Materialien zur
Adaption und Denunziation eines Begriffs, Miinchen.

Fliigel-Martinsen, Oliver, 2008: Entzweiung. Die Normativitdt der Moderne, Baden-Baden.
Fraser, Ian, 2003: Charles Taylor, Marx and Marxism. In: Political Studies 51, H.4, S. 759-774.
Fraser, lan, 2007: Dialectics of the Self. Transcending Charles Taylor, Exeter.

Gabriel, Oscar W./Kropp, Sabine (Hrsg.), 2008: Die EU-Staaten im Vergleich. Strukturen, Prozesse,
Politikinhalte; 3. Aufl., Wiesbaden.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, 1970: Enzyklopédie der philosophischen Wissenschaften. Band III,
Frankfurt a.M.

Jaeggi, Rahel, 2005: Entfremdung. Zur Aktualitét eines sozialphilosophischen Problems, Frankfurt
a.M./New York.

Jaeggi, Rahel, 2008: Entfremdung. In: Gosepath, Stefan/Hinsch, Wilfried/Rssler, Beate (Hrsg.): Hand-
buch der Politischen Philosophie und Sozialphilosophie, Berlin, S. 270-275.

Ladwig, Bernd, 2006: Moderne Sittlichkeit. Grundziige einer ,hegelianischen® Gesellschaftstheorie des
Politischen, In: Buchstein, Hubertus/Schmalz-Bruns, Rainer (Hrsg.): Politik der Integration. Fest-
schrift fiir Gerhard Gohler, Baden Baden, S. 111-136.

Lukes, Steven, 1985: Marxism and Morality, Oxford.

Marx, Karl, 1968: Okonomisch-philosophische Manuskripte. In: Ders./Engels, Friedrich: Werke. Ergin-
zungsband Erster Teil, Berlin, S. 465-589.

Marx, Karl, 1977: Das Kapital. Erster Band, In: Ders./Engels, Friedrich: Werke. Band 23, Berlin.

137



Marx, Karl/Engels, Friedrich, 1969: Die deutsche Ideologie. In: Dies., Werke. Band 3, Berlin, S. 5-530.

Medearis, John, 2010: (In)Justice, (Un)Freedom, and Alienation. Conference-Paper for the Annual
Conference of the Political Philosophy Research Committee (IPSA), Jena, unver6ff. Manuskript.

Offe, Claus, 2007: Political Disaffection as an Outcome of Institutional Practices? Some Post-
Tocquevillean Speculations, In: Brodocz, André/Llanque, Marcus/Schaal, Gary S. (Hrsg.): Bed-
rohungen der Demokratie, Wiesbaden, S. 42—60.

Rosa, Hartmut, 1998a: Identitdt und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles Taylor, Frank-
furt a.M./New York.

Rosa, Hartmut, 1998b: Integration, Konflikt und Entfremdung. Die Perspektive des Kommunitarismus,
In: Giegel, Hans-Joachim (Hrsg.): Konflikt in modernen Gesellschaften, Frankfurt a.M., S. 202-244.

Rosa, Hartmut, 2011: Is There Anybody Out There? Stumme und resonante Weltbeziehungen. Charles
Taylors monomanischer Analysefokus, in: Michael Kiithnlein/Matthias Lutz-Bachmann (Hrsg.): Uner-
fiillte Moderne? Neue Perspektiven auf das Werk von Charles Taylor, Berlin, S. 15-43.

Rosa, Hartmut, 2012a: Umrisse einer Kritischen Theorie der Geschwindigkeit. In: Ders., Weltbeziehun-
gen im Zeitalter der Beschleunigung. Umrisse einer neuen Gesellschaftskritik, Berlin, S. 269-323.

Rosa, Hartmut, 2012b: ,Weile‘ und ,schwarze® Genealogie. In: Wetzel, Dietmar (Hrsg.): Perspektiven
der Aufklarung. Zwischen Mythos und Realitét, Miinchen, S. 23-34.

Sandel, Michael, 1993: Die verfahrensrechtliche Republik und das ungebundene Selbst. In: Honneth,
Axel (Hrsg.): Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die moralischen Grundlagen moderner Gesell-
schaften, Frankfurt a.M./New York, S. 18-35.

Schmidt, Steffen, 2010: Moderne Sittlichkeit? Vorschlag zur Neuaufnahme des Sittlichkeitskonzepts im
Anschluf3 an Hegel. In: Eichenhofer, Eberhard/Vieweg, Klaus (Hrsg.): Bildung zur Freiheit. Zeitdiag-
nose und Theorie im AnschluB3 an Hegel, Wiirzburg, S. 47-62.

Seeman, Melvin, 1959: On the meaning of alienation. In: American Sociological Review 24, H.6, S. 783—
791.

Smith, Nicholas H., 2002: Charles Taylor. Meaning, Morals and Modernity, Cambridge.

Sorensen, Paul, 1.V.: Entfremdung als Schliisselbegriff einer kritischen Theorie der Politik. Ein Systema-
tisierungsversuch im Ausgang von Hannah Arendt und Cornelius Castoriadis. Dissertation, Universi-
tit Jena.

Taylor, Charles, 1958: Alienation and Community. In: Universities and Left Review 5, Autumn, S. 11—
18.

Taylor, Charles, 1964: The Explanation of Behaviour, London.
Taylor, Charles, 1970: The Patterns of Politics, Toronto/Montreal.

Taylor, Charles, 1975: Interpretation und die Wissenschaft vom Menschen. In: Ders., Erkldrung und
Interpretation in den Wissenschaften vom Menschen, Frankfurt a.M., S. 154-219.

Taylor, Charles, 1977: Hegel, Cambridge.

Taylor, Charles, 1978: Hegel's Sittlichkeit and the Crisis of Representative Institutions. In: Yovel, Yirmi-
ahu (Hrsg.): Philosophy of History and Action, Dordrecht, S. 133—-154.

Taylor, Charles, 1979: Hegel and Modern Society, Cambridge.
Taylor, Charles, 1983: Hegel, Frankfurt a.M.
Taylor, Charles, 1985: Philosophical Papers (2 Bde.), Cambridge.

Taylor, Charles, 1992a: Legitimationskrise? In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen
Individualismus, Frankfurt a.M., S. 235-294.

Taylor, Charles, 1992b: Was ist menschliches Handeln? In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des
neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M., S. 9-51.

138



Taylor, Charles, 1993a: Alternative Futures: Legitimacy, Identity, and Alienation in Late Twentieth
Century Canada. In: Ders., Reconciling the Solitudes: Essays in Canadian Federalism and National-
ism, Montreal/Kingston, S. 59-119.

Taylor, Charles, 1993b: Institutions in National Life. In: Ders., Reconciling the Solitudes. Essays in
Canadian Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston, S. 120—134.

Taylor, Charles, 1993c: Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitarismus,
In: Honneth, Axel (Hrsg.): Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die moralischen Grundlagen moder-
ner Gesellschaften, Frankfurt a.M./New York, S. 103—-130.

Taylor, Charles, 1993d: Modernity and the Rise of the Public Sphere. In: The Tanner Lectures on Human
Values 14, S. 203-260.

Taylor, Charles, 1994a: Die Unvollkommenheit der Moderne. In: Honneth, Axel (Hrsg.): Pathologien des
Sozialen: Die Aufgaben der Sozialphilosophie, Frankfurt: a.M., S. 73—-106.

Taylor, Charles, 1994b: Reply and Re-Articulation. In: Tully, James (Hrsg.): Philosophy in an Age of
Pluralism. The Philosophy of Charles Taylor in Question, Cambridge, S. 211-257.

Taylor, Charles, 1995a: Das Unbehagen an der Moderne, Frankfurt a.M.

Taylor, Charles, 1995b: Atomismus. In: Brink, Bert van den /Reijen, Wilhelm van (Hrsg.): Biirgergesell-
schaft, Recht und Demokratie, Frankfurt a.M., S. 73—106.

Taylor, Charles, 1996: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitét, Frankfurt a.M.

Taylor, Charles, 2002a: Tocqueville statt Marx. Uber Identitit, Entfremdung und die Konsequenzen des
11. September, Interview mit Hartmut Rosa und Arto Laitinen. In: Deutsche Zeitschrift fiir Philoso-
phie 50, H.1, S. 127-148.

Taylor, Charles, 2002b: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? In: Ders., Wieviel Gemeinschaft
braucht die Demokratie? Aufsétze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M, S. 11-29.

Taylor, Charles, 2004: Modern Social Imaginaries, Durham/London.
Taylor, Charles, 2007: A Secular Age, Cambridge, Mass.

Taylor, Charles, 2011a: Disenchantment-Reenchantment. In: Ders., Dilemmas and Connections. Selected
Essays, Cambridge, Mass./London, S. 287-302.

Taylor, Charles, 2011b: Democratic Exclusion (and Its Remedies?). In: Ders., Dilemmas and Connec-
tions. Selected Essays, Cambridge, Mass./London, S. 124—145.

Taylor, Charles, 2013: Heidegger, Sprache und Okologie. In: Sorensen, Paul/Miinch, Nikolai (Hrsg.):
Politische Theorie und das Denken Heideggers, Bielefeld, S. 191-224.

Tully, James, 2008: Public Philosophy in a New Key. Democracy and Civic Freedom, Cambridge.

Weber, Max, 1988: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. In: Ders., Gesammelte
Aufsitze zur Religionssoziologie, Band I, Tiibingen, S. 17-206.

139



Nikolai Miinch/Hans-Jorg Sigwart
Wir, die Gesellschaft: Politik und Hermeneutik bei Charles Taylor

Schon zu Beginn seiner wissenschaftlichen Laufbahn hat Charles Taylor sich kri-
tisch mit sozial- und geisteswissenschaftlichen Theorien auseinandergesetzt, die
naturalistische Ansétze in dem Sinne verfolgen, als sie naturwissenschaftliche Me-
thoden auf die Erforschung des Menschen iibertragen wollen.' Eine solche naturwis-
senschaftlich orientierte ,,Science of Man® verfehle aber notwendigerweise eine
essentielle Dimension der menschlichen Existenz: die Tatsache, dass ,,on an pheno-
menological level [...] a certain notion of meaning has an essential place in the cha-
racterization of human behaviour.“” Es ist diese Ebene der Bedeutung, die als ein
Kernstiick der Taylorschen Philosophie ausgemacht wurde, und die auch im Zent-
rum seiner philosophischen Anthropologie steht.’ Diese Bedeutungsdimension ist
dabei einerseits die Wurzel der von Taylor eingeklagten notwendigen hermeneuti-
schen Komponente der Wissenschaften vom Menschen;* andererseits verweist ihre
Verankerung in Taylors Anthropologie darauf, dass mit ,,Hermeneutik™ hier mehr
als nur methodologische Fragen sozial- und geisteswissenschaftlicher Forschung
aufgeworfen werden. Vielmehr zieht Taylor mit der Hermeneutik auf wissenschaft-
lich-methodischer Ebene die Konsequenz aus seiner anthropologischen Bestimmung
des Menschen als ,,self-interpreting animal“.’ Dadurch, dass die menschliche Selbst-
interpretation ins Zentrum riickt, und zumindest zu einem Teil mitkonstituiert, wer
der Mensch ist, wird auch die Dimension der Bedeutung erstrangig, ist sie doch das
,Medium®, in dem sich diese Selbstinterpretationsprozesse abspielen. Diese Zu-
sammenhinge sollen im Folgenden beleuchtet werden. Dabei soll zun4chst im ersten
Kapitel einem Hinweis Taylors folgend, der sich selbst in die Tradition einer ,,post-
Heideggerian hermeneutics* stellt, versucht werden, Taylors eigenen phinomeno-
logisch-hermeneutischen Grundansatz von Heidegger her verstindlich zu machen.
Mit diesem Grundansatz will Taylor nicht nur einen erkenntnistheoretischen Re-
ferenzrahmen fiir die empirischen Wissenschaften vom Menschen (die ,,sciences of

Vgl. Taylor 1964.

Taylor 1985a, S. 21.

Smith 2002, S. 18; vgl. auch Rosa 1998, S. 73f.

Taylor 1985a, S. 15.

Taylor 1985b. Taylor verweist von Anfang an darauf, dass die prima facie epistemologische Frage
untrennbar mit der ontologischen Ebene verkniipft ist (7aylor 1985a, S. 17).

6 Taylor 1985c, S. 3.

[V O St

140



man‘) ganz allgemein, sondern vor allem auch fiir die Politikwissenschaft und ihr
Gegenstandsverstindnis bereitstellen. Zwar hat Taylor keine systematische herme-
neutische Grundlegung der Politik ausgearbeitet. Aber dennoch finden sich in seinen
Schriften zahlreiche entsprechende Uberlegungen, in denen eine Reihe sehr interes-
santer Anregungen flir ein hermeneutisches Verstdndnis des Politischen zu finden
sind. In den Kapiteln zwei bis fiinf unseres Beitrags wird es darum gehen, einige
dieser politik-, staats- und demokratietheoretischen Anregungen von Taylors herme-
neutischer Sozialontologie zu skizzieren. Besonders aufschlussreich sind dabei die
hermeneutischen und zugleich politischen Implikationen von Taylors Begriff der
LJdentitdt™, sofern sich dieser auf das Problem der ,,Gesellschaft als Ganze* bezieht.
Denn in diesem Zusammenhang stellt sich die Frage, ob und inwiefern sich Taylors
hermeneutische Konzeption, nach der die Identitét stiftenden Akte des ,,Verstehens®
von Individuen immer auch ,,starke Wertungen* iiber das moralisch Richtige impli-
zieren, in einer Weise auf das Problem kollektiver Identitdten angewandt werden
kann, die der kulturellen und moralischen Pluralitdt moderner Gesellschaften gerecht
wird. Auf das damit bei Taylor in den Fokus riickende Problem der politisch-
hermeneutischen Integration von Gesellschaften werden sich die Abschnitte 2 bis 5
vor allem konzentrieren. Insofern damit ein konzeptionelles Problem in das Zentrum
der Aufmerksamkeit riickt, das in der hermeneutischen Tradition oft vernachléssigt
wird,” stellen Taylors ,,post-Heideggerian hermeneutics* einen wichtigen Beitrag zur
politisch-theoretischen Diskussion dar.

1. Der Mensch als self-interpreting animal

Taylor entfaltet seine hermeneutisch-phdnomenologische Anthropologie im Rahmen
einer kritischen Auseinandersetzung mit im weitesten Sinne naturalistischen Kon-
zeptionen von Mensch und Gesellschaft, gegen deren verkiirztes Verstandnis sozia-
ler Phiinomene als gleichsam natiirliche und objektiv gegebene ,,brute data“® er mit
Heidegger das primédre In-der-Welt-sein, das Primat des praktischen Umgangs mit
einer immer schon bedeutungsvollen Welt betont.” Seit der wissenschaftlichen Re-
volution im 17. Jahrhundert hitten vor allem erkenntnistheoretisch motivierte Ideen
zu einer ,,desengagierten Anthropologie“'® gefiihrt, welche tief in unserem kulturel-

7 Vgl. dazu die ausfiihrlichere Diskussion dieser konzeptionellen Liicke in Sigwart 2012, S. 66ff.

Taylor 1985a, S. 19f.

9 Dass nicht nur Taylor, sondern auch andere Stromungen der angloamerikanischen Philosophie (z.B.
Rorty) Heidegger vor allem in diesem ,,pragmatischen Sinne rezipiert haben, zeigt Guignon 2003.

10 Taylor 1996, S. 888.

e}

141



len common sense verankert sei. Diese philosophischen Stromungen zeichnen das
Bild eines desengagierten Menschen, der der Welt neutral in dem Sinne gegeniiber-
steht, als er ,,Informationshéppchen* wahrnimmt, diese dann in seinem Geist zu
einem groBeren Bild verarbeitet und dieses Bild als Basis dafiir benutzt seine Zwe-
cke und Ziele durch Kalkulation zu verfolgen.'" Diese erkenntnistheoretische Kon-
zeption, Wissen sei die korrekte innere Reprisentation einer unabhéngigen Realitét,
wurde, so Taylor, in die Verfassung des Menschen selbst verlagert. Die naturalisti-
sche Erkenntnistheorie wurde ontologisiert und bestimmte somit das Bild vom Men-
schen und von der Gesellschaft in der Moderne. Der Mensch als sozialer Akteur
erscheint in diesem Bild als desengagiert, insofern er als komplett getrennt von sei-
ner Einbettung in die Um- und Mitwelt verstanden werden kann. Die ,,Identitét” von
Menschen wird folgerichtig als von ihrer Umwelt unabhéngig und daher gleichsam
als punktformig vorgestellt, weshalb das Selbst idealerweise die Welt und auch Teile
seiner selbst als rational und frei, als instrumentell behandeln kann. Dies hat schlief3-
lich zur Folge, dass auch die Gesellschaft als atomistisches Konstrukt verstanden
wird, als zusammengesetzt aus unabhingigen individuellen Zielen und Zwecken.'?
Unter Berufung auf Heidegger wendet Taylor das verstehende In-der-Welt-sein'
gegen das Primat des (Erkenntnis-)Theoretischen und damit gegen Ansétze, die den
Menschen als Objekt unter anderen Objekten auffassen, das objektiv beschreibbar
wire, unabhingig von seinem In-der-Welt-sein (und damit seiner Um- und Mitwelt)
und seinem Selbstverstindnis.'* Die Wissenschaft miisse hermeneutisch sein, weil
der Mensch selbst ein hermeneutisches Wesen sei.'” Taylor will damit aber nicht das
moderne Ideal eines freien, unabhéngigen, selbstverantwortlichen Wesens per se
verwerfen. Thm geht es hier nicht um unsere wirklichen Haltungen, sondern um die
transzendentalen Bedingungen der menschlichen Erfahrung und des menschlichen
Handelns.'® Worauf Taylor, wie Heidegger, in seiner phinomenologisch-
hermeneutischen Untersuchung der menschlichen Erfahrung abzielt, sind die Bedin-
gungen der Moglichkeit dieser Erfahrung und des menschlichen Handelns. Mit Be-

11 Taylor 1993a, S. 319.

12 Taylor 1995a, S. 7. Es sind genau diese Punkte, die Taylor als ,,anthropologische Defizite* liberaler
politischer Theorieentwiirfe ausmacht. Insofern hat der erkenntnistheoretische Fokus, der zu einer
verzerrten Konzeption des Menschen und seines Handelns fiihrt, auch politisch-theoretische Kon-
sequenzen.

13 Etwa Taylor 1993a; Taylor 1995a; Taylor 1995b.

14 Taylor 1996, S. 65ff. Auch Heidegger geht es darum, ,,die abwegige Einstellung auf das Ich als
Objekt* zu vermeiden (Heidegger 1993a, S. 159) und stattdessen von der ,,Grunderfahrung, in der
ich mir selbst als Selbst begegne* (Heidegger 2004, S. 29) ausgehen.

15 Taylor 1988b, S. 49.

16 Taylor 1996, S. 80.

142



zug auf Heidegger spricht Taylor von der transzendentalen Schicht der menschli-
chen Erfahrung, die offenzulegen sei.'’

In gewisser Weise eint Taylor und Heidegger damit eine doppelte StoBrichtung,
der man insgesamt einen ethischen Sinn zuschreiben kann. Sie besteht aus zwei
komplementiren Aufgaben. Zum einen geht es beiden darum, gegen die theoretische
Vergegenstindlichung des Menschen anzugehen. Dieser negative oder ,,destruktive®
Aspekt wird aber ergédnzt durch den positiven, der darin besteht, durch eine herme-
neutische Analyse die transzendentalen Strukturen der menschlichen Subjektivitit
aufzudecken, die durch die naturalistische Betrachtung verdeckt werden.'®

Was ist vor dem Hintergrund dieser kritischen Auseinandersetzung mit dem Na-
turalismus mit Taylors Hinweis auf eine Hermeneutik nach Heidegger im Einzelnen
gemeint? Diese Selbstverortung Taylors ist insofern aufschlussreich, als mit Hei-
degger gemeinhin eine grundlegende Neubestimmung der Hermeneutik verbunden
wird." Traditionell versteht man unter ,Hermeneutik die allgemeine Lehre vom
Verstehen und Auslegen von Texten. Eine solche Hermeneutik ist als Methodenleh-
re konzipiert, die, wie etwa Spezialhermeneutiken der Theologie und Jurisprudenz,
Regeln fiir das Verstehen und Auslegen von Texten angeben. Sie haben so einen
,handwerklichen* oder instrumentellen Charakter.”’ Diese Anleitungsfunktion fiir
die Interpretation von Texten kann auch zu einer Begriindungsfunktion hinsichtlich
der Geisteswissenschaften ausgeweitet werden, indem der Frage nachgegangen
wird, wie das Interpretieren von Texten (oder auch menschlichem Verhalten) iiber-
haupt moglich wird. Dilthey steht paradigmatisch fiir einen solchen Zugang, der
meist als ,,philosophische Hermeneutik* bezeichnet und so vom reinen Methoden-
begriff von Hermeneutik abgegrenzt wird.?' Die mit Heidegger verbundene Neube-
stimmung, die auch fiir den Ansatz Taylors prigend ist, ldsst sich durch eine noch

17 Taylor 1993a; Taylor 1995a; Taylor 1995b; Taylor 1995c. Taylor sieht eine strukturell parallel
gelagerte Argumentation auch beim spiten Wittgenstein und bei Merleau-Ponty.

18 ,,.Die Hermeneutik hat die Aufgabe, das je eigene Dasein in seinem Seinscharakter diesem Dasein
selbst zugénglich zu machen, mitzuteilen, der Selbstentfremdung, mit der das Dasein geschlagen
ist, nachzugehen. In der Hermeneutik bildet sich fiir das Dasein eine Mdoglichkeit aus, fiir sich
selbst verstehend zu werden und zu sein.” (Heidegger 1995, S. 15; vgl. zu dieser ethischen Stof3-
richtung Heideggers Grondin 1995, S. 75-78) Die ethische Dimension liegt hier in ihrer ,,befreien-
de[n] Dimension [...] sofern sie durch die Erweckung des Daseins dessen Eigentlichkeit beabsich-
tigt*. (Aurenque 2011, S. 58; vgl. auch S. 34-57) Taylor hdlt der romantischen Stromung im breiten
Sinne zugute, dass sie eine ,,Wiedergewinnung der erlebten Erfahrung™ bewerkstelligt hétte, ,,die
unserem BewuBtsein der Welt zugrunde liegt und von der vorherrschenden mechanistischen Deu-
tung ausgeschlossen oder denaturiert worden war.” (Taylor 1996, S. 796; vgl. zur doppelten Stof3-
richtung bei Taylor Smith 2002, S. 6f.). Inwiefern diese doppelte StoBrichtung bei Taylor einen
ethischen Sinn gewinnt, soll im Folgenden herausgearbeitet werden.

19 Jung 2012, S. 96; vgl. auch Vedder 2000, S. 93ff. und Grondin 2001, S. 133ff.

20 Jung 2012, S.25; Scholtz 1993, S. 95-98.

21 Vedder 2000, S. 10f.; Scholz 1993, S. 99-107; Jung 2012, S. 25f.

143



weitergehende Ausweitung von ,,Verstehen* charakterisieren.”? Die in erster Linie
erkenntnistheoretisch ausgerichtete (und darum auch philosophische) Hermeneutik

Diltheys erhilt mit Heidegger eine Wendung ins Ontologisch-existenziale” und

wird so zu einer ,,hermeneutischen Philosophie“.24 ,,Ontologisch-Existenzial“ meint

hierbei, dass Verstehen und Interpretation zum Seinsmodus des Menschen iiberhaupt
werden.”> Verstehen ist damit nicht mehr auf den Umgang mit Texten, auf Geistes-
wissenschaften oder Wissenschaft iiberhaupt beschréankt, sondern findet immer statt:
im alltdglichen Umgang von Menschen mit den Dingen und Menschen ihrer Umwelt
und ihrem eigenen Selbstverhéltnis.

Zu dieser Position gelangt Heidegger iiber eine phanomenologische Analyse des
menschlichen Wirklichkeitsbezugs:

In den Horsaal tretend, sehe ich das Katheder. [...] Was sehe ,ich‘? Braune Flachen, die
sich rechtwinklig schneiden? Nein, ich sehe etwas anderes: eine Kiste, und zwar eine gro-
Bere mit einer kleineren daraufgebaut. Keineswegs, ich sehe das Katheder, an dem ich
sprechen soll. [...] Es liegt im reinen Erlebnis auch kein — wie man sagt — Fundierungszu-
sammenhang, als sihe ich zuerst braune sich schneidende Fldchen, die sich mir dann als
Kiste, dann als Pult, weiterhin als Katheder gében, so daf3 ich das Kathederhafte gleichsam
der Kiste aufklebte wie eine Etikett. All das ist schlechte, mifldeutete Interpretation, Ab-
biegung vom reinen Hinschauen in das Erlebnis. Ich sehe das Katheder gleichsam in einem
Schlag; ich sehe es nicht nur isoliert, ich sehe das Pult als fiir mich zu hoch eingestellt. Ich
sehe ein Buch darauf liegend, unmittelbar als mich stérend [...], ich sehe das Katheder in
einer Orientierung, Beleuchtung, einem Hintergrund.*®

22 Fehér2005,S.91.

23 Fehér 2003, S. 20. Zur Absetzung Heideggers von Dilthey siehe Heidegger (1995, S. 14): ,,Dilthey
ibernahm den Schleiermacherschen Begriff der Hermeneutik als ,Regelgebung des Verstehens®
(,Kunstlehre der Auslegung von Schriftdenkmalen®) [...]. Allerdings zeigt sich gerade von da her
eine verhidngnisvolle Beschrankung seiner Position. [...] Im Titel der folgenden Untersuchung ist
Hermeneutik nicht in der modernen Bedeutung und iiberhaupt nicht als noch so weit gefafite Lehre
von der Auslegung gebraucht.” (Herv. i. O.). Hinzugefligt werden muss allerdings, dass Heidegger,
trotz aller Abgrenzung, durchaus dem Werk Diltheys einiges zu verdanken hatte (vgl. dazu exemp-
larisch Vetter 2007, S. 99-107 und Guignon 1983, Kap. 2).

24 Jung 2012, S. 26; Vedder 2000, S. 11. Diese Wende ist vor allem mit Heideggers friihen Freiburger
Vorlesungen verbunden. Die hermeneutisch-phdnomenologischen Grundeinsichten gingen spéter in
Sein und Zeit ein, wo sie allerdings unterschwelliger wirksam sind, weil sie von der Schicht der
Seinsfrage tiberformt wurden (vgl. Rentsch 2003, S. 54f). Im Folgenden werden daher vor allem
diese frithen Vorlesungen herangezogen. Obwohl es mit Blick auf die angloamerikanische Rezepti-
on Heideggers durchaus richtig ist zu sagen, eine hermeneutische Wende der Philosophie sei ohne
Sein und Zeit nicht denkbar (Hoy 1993, S. 170), findet sich die Substanz dieser Wende bereits in
diesen frithen Vorlesungen. Da sie lange Zeit unpubliziert blieben, war ihre Wirkung aber zunédchst
vor allem auf Heideggers Schiilerkreis (insbesondere Gadamer) begrenzt.

25  Heidegger 2006, S. 142ff.; vgl. Gadamer 1990, S. 264.

26  Heidegger 1987, S.71, vgl. Jung 2003, S.15.

144



An dieser phdnomenologischen Beschreibung sind verschiedene Momente hervor-
zuheben, die auch fiir Taylors Ansatz von grundlegender Bedeutung sind. Zunéchst
beginnt die phinomenologische Befragung bei der alltiglichen Lebenswelt, beim
faktisch gelebten Leben, in diesem Fall der alltiglichen Situation vor Beginn der
Vorlesung. Doch eine solche Betrachtung der alltdglichen Situation darf nicht einem
Theoretizismus des Erkennens*?’ verfallen, der die unmittelbare Erfahrung als
pures Erkennen von Dinggegenstinden konzipiert, so dass etwa das Katheder primér
als aus geometrischen Fldchen zusammengesetzt erscheint. Vermeidet man eine
solche Betrachtungsweise, die von Konzepten der Erkenntnistheorie vorgepragt ist
und deswegen die eigentliche Erfahrungsweise verzerrt, ergibt sich ein ganz anderes
Bild. Das Katheder zeigt sich ohne theoretische Auffassung schlagartig im Ganzen
und zwar als unmittelbar bedeutsam, indem es als das Katheder erscheint, an dem
ich reden soll. ,,Ich lebe faktisch immer bedeutsamkeitsbefangen, und jede Bedeut-
samkeit hat ihren Umring von neuen Bedeutsamkeiten [...]. Ich lebe im Faktischen
als einem ganz besonderen Zusammenhang von Bedeutsamkeiten, die sich stindig
durchdringen®.*®

Dieser Bedeutungszusammenhang muss als unmittelbar gegeben und keineswegs
als nachtrédgliche Projektion bzw. ,Etikettierung™ verstanden werden, ,,sondern das
Bedeutsame ist das Primére, gibt sich mir unmittelbar ohne jeden gedanklichen
Umweg iiber ein Sacherfassen®.” Es ist dieses vorgingige Bedeutungsnetz, das eine
Welt konstituiert: ,,In einer Umwelt lebend, bedeutet es mir immer und iiberall, es ist
alles welthaft, ,es weltet*“>® Das erfahrende ,,Ich* ist dabei immer selbst 7eil dieser
Struktur: ,Nur in dem Mitanklingen des jeweiligen eigenen Ich erlebt es ein Um-
weltliches, weltet es, und wo und wenn es fiir mich weltet, bin ich irgendwie ganz
dabei.**' Damit wird die Trennung von Subjekt und Objekt unterlaufen und die
Weltbeziehung radikal anders gedacht. Selbst und bedeutsame Welt bilden eine
vorgingige Einheit.>> Das Subjekt steht nicht beobachtend einer neutralen Umge-
bung gegeniiber, sondern ist immer schon in die bedeutsame Welt involviert, die
Welt geht mich an, statt an mir vorbei.**

Dieses Involviertsein in eine Lebenswelt aus holistisch verflochtenen Bedeu-
tungszusammenhangen wurzelt in dem, was Heidegger ,,Sorge nennt.** |, Sorge ist

27  Jung 2003, S. 15.

28  Heidegger 1993a, S. 104f.
29  Heidegger 1987, S.73.

30  Ebd. (Herv.i0.).

31  Ebd.

32 Jung 2003, S. 15.

33 Vgl. Heidegger 1987, S. 73f.
34 Heidegger 1985, S. 90.

145



hier nicht im alltdglichen Sprachgebrauch zu verstehen, sondern in dem allgemeine-
ren Sinn, dass es dem ,,Ich“ (ab 1923 spricht Heidegger dann von ,,Dasein®) um sich
selbst geht.> Das Katheder erscheint als zu hoch eingestellt, weil die ,,Sorge* sich
darauf richtet, zu den Studenten lesen zu miissen. Damit wird die Bedeutsamkeit der
Welt mit der Sorge, d.h. mit dem praktischen Handeln verkniipft. Bedeutungen sind
dadurch konstituiert, dass ,,bestimmte Aspekte der erfahrbaren Wirklichkeit den
Lebensvollzug des Selbst fordernd oder behindernd betreffen®.*® Weil es dem Men-
schen in seiner Existenz um sich selbst geht, auf Grund seiner ,,Lebensbewegt-
heit*”, nimmt er die Welt nie neutral wahr, sie ,,geht ihn an®, er ist immer in sie
involviert. Dies bezeichnet Heidegger auch als ,,Unabgehobenheit des Ich“.*®

Das impliziert, dass die erfahrene Wirklichkeit eine immer schon vor jeder Refle-
xion bereits verstandene und ausgelegte ist. Die Lebenspraxis selbst ist hermeneu-
tisch, nicht erst ihre nachtrégliche Interpretation.® Andererseits wird nicht nur die
erfahrene Wirklichkeit zu einer immer schon ausgelegten, sondern dies gilt auch fiir
den Menschen selbst. Denn sofern das ,,Ich* urspriinglich der Welt nicht gegeniiber-
steht, sondern immer in sie verwoben ist, sich also urspriinglich immer in der be-
deutsamen Welt selbst antrifft — eben ,,unabgehoben® ist — hingen Welt- und Selbst-
verstindnis eng zusammen.*’ Das zeigt der Begriff ,,Faktizitit“ an, den Heidegger in
seinen friihen Vorlesungen gebraucht.* Der Mensch (oder das Dasein) steht nicht
iiber den Dingen der Welt, sondern ist immer kontingenterweise in die Welt und in
die jeweiligen Situationen verstrickt, in seine Herkunft, sein Milieu und Ahnliches
»geworfen®, wie es spiter in Sein und Zeit heifit. Doch diese Geworfenheit konstitu-
iert keine reinen nackten Fakten, weil diese Fakten nur iiber Bedeutsamkeit zugéng-
lich sind und wirksam werden. Sie sind daher immer vorgingig interpretierte Fak-
ten, ,,Korrelat teils sozial vorgegebener, teils individuell zu erbringender Verste-
hensleistungen®.*” Weil diese Verstehensleistungen in der Sorge wurzeln, sind sie
Korrelat der im praktischen Umgang ,,leitenden Lebensinteressen®.*’ Deswegen sind
die ,,Fakten* des Lebens sowohl gefunden, weil Menschen unhintergehbar in die
Kontingenzen des Lebens verstrickt sind, als auch erfunden, weil die urspriingliche

35 Vgl auch Heidegger 2006, S. 12 und 57.
36 Jung 2003, S.18.

37  Gander 2000, S. 154.

38  Heidegger 1987, S. 206.

39 Jung 2012, S.100.

40  Heidegger 1995, S. 102.

41  Insb. Heidegger 1995.

42 Jung 2003, S. 20.

43 Ebd.

146



Bedeutsamkeit, durch die diese ,,Fakten* iiberhaupt konstituiert sind, mit unseren
Lebensinteressen zusammenhéangen.

Insofern sind in jedem Akt des Verstehens Selbst- und Weltdeutung untrennbar
miteinander verbunden. Das fiihrt zu einer ,,Anthropologie“44, die ,,den Menschen
nicht mehr inhaltlich sondern als ein ,,ens hermeneuticum™* in dem Sinne bestimmt,
dass er sich selbst und die Welt immer interpretiert, oder wie Heidegger formuliert:
,.daB es zu dessen Sein gehdrt, irgendwie in Ausgelegtheit zu sein“.*®

Auch fiir Charles Taylor ist die phdnomenologisch-hermeneutische Anthropolo-
gie die Grundlage seines Werkes.!” Auch er setzt bei der alltiglichen menschlichen
Erfahrung an, an der Art und Weise, wie Menschen ihr Leben faktisch fihren,* und
gelangt von dort aus ebenfalls zum ens hermeneuticum, dem Menschen als ,,self-
interpreting animal®, das charakterisiert wird durch die Struktur von Sorge, Bedeut-
samkeit und Handeln.* Allerdings bringt Taylor in die eben beschriebene Struktur
eine dezidiert moralische Dimension, die sich — in dieser Form zumindest — bei
Heidegger nicht findet.”

Auch fiir Taylor stehen Menschen immer in Situationen, die eine Bedeutung fiir
sie haben.”' Diese Bedeutungsebene wird auch hier eng mit dem menschlichen Han-
deln und dem praktischen Lebensvollzug verkniipft: ,,What is crucial about agents is
that things matter to them.*>* Taylor denkt mit Heidegger unser In-der-Welt-sein als
immer bedeutungsvolles Involviertsein, als primér ,,engagiertes Handeln (,,engaged
agency*).”® Die erfahrene Wirklichkeit ist eine immer schon im praktischen Umgang
mit ihr ausgelegte. ,,Already to be a living agent is to experience one’s situation in
terms of certain meanings; and this in a sense can be thought of as a sort of proto-

44 Heidegger 1994, S. 279. Gander (2000, S. 153) verweist darauf, dass Heidegger in seinen frithen
Vorlesungen seinen phidnomenologisch-hermeneutischen Ansatz noch als ,,Anthropologie” be-
zeichnet, was er spitestens seit Sein und Zeit strikt ablehnt (Heidegger 2006, S. 49). Vgl. zur Dis-
tanzierung Heideggers von der Anthropologie z.B. Grofheim (2003).

45  Grondin 2003, S. 48.

46  Heidegger 1995, S. 15.

47  Taylor in seiner Einleitung zu seinen Philosophical Papers: ,Despite the appearance of variety in
the papers published in this collection, they are the work of a monomaniac [...]. If not a single idea,
then at least a single rather tightly related agenda underlines all of them. If one had to find a name
for where this agenda falls in the geography of philosophical domains, the term ,philosophical an-
thropology‘ would perhaps be best. (Taylor 1985c, S. 1) Fiir eine systematische Rekonstruktion
von Taylors Anthropologie siche Rosa (1998), Schaupp (2003) betont vor allem die hermeneutisch-
phidnomenologische Dimension der Taylorschen Anthropologie.

48  Taylor 1996, S. 112-115, 606; vgl. Rosa 1998, S. 73.

49 Vgl ebd.; Rosa 2011, S. 16.

50  Vgl. Smith 2004, S. 42f.

51 Taylor 1985b.

52 Taylor 19854, S. 98.

53 Etwa Taylor 1993a; Taylor 1995a; Taylor 1995b.

147



,interpretation‘.“>* Diese Bedeutungen treten auch bei Taylor nicht als isolierte auf,
sondern sind Teil eines ,,whole web of meaning“.5 5 Der Handelnde ist damit immer
in ein ganzes Bedeutungsgeflecht eingelassen. Auch fiir Taylor ist dabei grundle-
gend, dass Selbst- und Weltdeutung iiber den Rahmen des In-der-Welt-seins mitei-
nander verschlungen sind. Besonders deutlich werde das an jenen Bedeutungen, die
typischerweise nur Menschen zugeschrieben werden: Scham, Stolz, Schuldgefiihle
etc. Diese Gefiihle sind fiir Taylor auf das Engste mit einer Bedeutungserfahrung
verkniipft, die irreduzibel sei. Er macht diese fest an den ,,subject-refering proper-
ties”, die jenen Bedeutungserfahrungen zukomme: ,,These are properties which can
only exist in a world where there are subjects of experience, because they concern in
some way the life of the subject qua subject.“>® Die Einbettung in die Bedeutsamkeit
der Welt und das Selbstverstdndnis werden als interdependent gedacht. Denn eine
Veranderung des Selbstverstindnisses kann die erfahrene Bedeutsamkeit einer be-
stimmten Situation ebenso wandeln, wie auch eine Veranderung in der empfundenen
Bedeutsamkeit einer Situation auf das Selbstverstindnis zuriickschlagen kann. >’
Taylor folgt damit der Heideggerschen Beschreibung des Menschen als herme-
neutischen Wesens, dessen primére Weltbeziehung eine praktische und eine immer
schon bedeutungsvolle ist, was auch bei Taylor letztlich in einer Art ,,Sorge* wur-
zelt. ,Man by his existence gives an answer to a question which thereby is posed*.*®
Dass der Mensch aber in einem Raum von Fragen steht, die er durch sein Leben
beantworten muss, fiihrt Taylor mit Hinweis auf Heidegger darauf zuriick, dass es
ihm ,,in seinem Sein um dieses Sein selbst geht“.59 Im praktischen (,,besorgenden®)
Umgang mit der Welt ist vor jedem reflexiven oder expliziten Urteil die Welt schon

54 Taylor 1985a, S. 27. Allerdings darf man diese ,,Proto-Interpretationen® auch bei Taylor nicht als
reflexiven Akt verstehen, mit dessen Hilfe eine neutrale Umwelt mit Bedeutung aufgeladen wird.
Taylor 1985b, S. 74.

55  Taylor 1985e, S. 166.

56  Taylor 1985b, S. 54.

57  Ebd, S. 55. Taylors Betonung des Gefiihls oder der Emotion, die an anderer Stelle auch als eine
Art ,affektiver Modus™ der Intentionalitdt angesprochen werden (Taylor 1975, S. 89), ist mit dem
Blick von Heidegger her, wenig iiberraschend. Dass unser Selbst- und Weltverhdltnis immer von
Stimmungen und Emotionen begleitet werden, spricht Heidegger in Sein und Zeit unter dem Titel
,Befindlichkeit* an (Heidegger 2006, S. 134-140). Geflihle werden auch bei Heidegger nicht als
private, innere Zustinde gedacht, sondern sie erschlieBen Selbst und Welt, indem ihnen eine vor-
propositionale Intentionalitit zukommt: Sie sind immer auf etwas in der Welt gerichtet (vgl. die
Analyse der Furcht als eine exemplarischer Modus der Befindlichkeit; Heidegger 2006, S. 140-142;
vgl. dazu auch Demmerling 2007, S. 98-101). Eine strukturell dhnliche Rolle scheinen die Gefiihle
bei Taylor zu spielen.

58  Taylor 1985b, S. 75.

59 Taylor 1996, S. 209 Anm. 2; so auch Taylor 1988a, S. 298. Taylor bezieht sich dabei auf Heidegger
2006, S. 12: ,,Das Dasein ist ein Seiendes, das nicht nur unter anderem Seienden vorkommt. Es ist
vielmehr dadurch ontisch ausgezeichnet, da es diesem Seienden in seinem Sein um dieses Sein
selbst geht. [...] Die Frage der Existenz ist immer nur durch das Existieren ins Reine zu bringen.*

148



verstanden und vorinterpretiert. Dieses ,,engagement®, wie Taylor es nennt, fiihrt
dazu, dass ,the world of the agent is shaped by one’s form of life, or history, or
bodily existence” bzw. dass die Form oder Art und Weise des Handelns als Kontext
fungiert, der dem Inhalt unserer Erfahrung erst Verstandlichkeit verleiht.*

Insofern Taylor nicht nur im Hinblick auf das prireflexive Verstehen von Gefiih-
len, sondern auch hinsichtlich ihrer Artikulation die enge Verschrinkung von Welt
und Selbst betont, schliefit er auch in seinem Verstindnis der Sprache an heideggeri-
anische Motive an.®’ Taylor beharrt darauf, dass designative Sprachtheorien, die
Sprache als instrumentell insofern verstehen, als Sprache ein Werkzeug zur Errei-
chung eines auflersprachlichen bestimmten Zwecks ist (der damit im Prinzip auch
nicht-sprachlich erreicht werden konnte) und ihr Hauptaugenmerk auf die Abbil-
dungs- und Beschreibungsfunktion legen, nicht adiquat sind.®* Die Rolle der Spra-
che diirfe nicht auf eine Rolle verkiirzt werden, die analog wire zur allegorischen
Beschreibung eines Kunstwerkes. Wiahrend die Allegorie einen Zugang zu etwas
vermittelt, der auch auf anderem, direkterem Wege moglich wire, miisse die konsti-
tutiv-expressive Rolle der Sprache hier analog zum Kunstwerk als Symbol verstan-
den werden. Ein Symbol schafft Zugang zu Bedeutungsgehalten, die auf anderem
Wege nicht erschlieBbar sind, weil dem Symbol etwas ,,Uniibersetzbares™ anhaftet,
was rein designative Aussagen nicht erfassen konnen.®® Diese symbolische Manifes-
tation berge aber immer auch ein Moment der Kreation, indem das Medium, in dem
die Manifestation sich ereignen kann, allererst konstituiert wird. Nach diesem Mo-
dell sei auch die sprachliche Artikulation eines Gefiihls zu denken; auch hier sei das
Moment des Auffindens mit dem des Erschaffens verschlungen.® Die sprachliche
Artikulation eines Gefiihls stellt dieses also nicht einfach her (es gibt ja bereits eine
vorsprachliche Bedeutungsebene), sondern manifestiert es. Dies beinhaltet zwei

60  Taylor 1995b, S. 62 bzw. 68.

61  Insb. Taylor 2013. Taylor kniipft dabei vor allem an den spiten Heidegger an, obwohl er fiir ihn
essentielle Punkte schon implizit in Sein und Zeit findet. Aber auch in den frithen Vorlesungen hat
Heidegger sich bereits um ein Modell des sprachlichen Ausdrucks bemiiht, das die von Taylor kriti-
sierten designativen Sprachmodelle hinter sich lassen will (Heidegger 1993b; Heidegger 1993a, S.
257f.; vgl. dazu Jung 2012, S. 100-102).

62 Taylor 2013; Taylor 1985f, Taylor 1995d. Nach Ansicht Taylors héngen solche designativen
Theorien eng mit der desengagierten Sicht des Menschen zusammen; beide stiitzen sich gegenseitig
(Taylor 2013, S. 193).

63 Taylor spricht daher auch von der ,,semantischen Dimension der Sprache, die nur in konstitutiv-
expressiven Sprachtheorien addquat zum Tragen kdme.

64  Taylor 2013, S. 205, 211, 216. Diese Verschlingung von Auffinden und Erschaffen, die nicht nur
fiir Taylors Sprachtheorie pragend ist, sondern sich auf die gesamte Welt- und Selbstbeziehung des
Menschen bezieht (wie nicht zuletzt die Konzeption der ,,starken Wertungen® und die Rede von ei-
ner ,,moralischen Ontologie“ zeigen), geht letztlich auf Taylors Anschluss an die phédnomenolo-
gisch-hermeneutische Anthropologie zuriick. Hier zeigt sich das aus seiner Heidegger-Rezeption
gewonnene Motto ,,Daseins-related yet not controlled” (Taylor 2013, S. 211) als wegweisend.

149



Momente: Die Artikulation schafft erst addquaten Zugang zum Gefiihl bzw. impli-
ziert eine kldrende Erhellung und hat zugleich ein schopferisches Element, insofern
die Artikulation das Gefithl mitformt (bzw. re-interpretiert). Sprache konstituiert
somit eine neue Dimension, in der wir uns in einer neuartigen Weise auf Dinge und
uns selbst beziehen kdnnen. Das oben beschriebene In-der-Welt-sein erhélt somit
eine zusitzliche Facette: ,,Man konnte sagen, dass Sprache unsere Welt umformt,
wobei der Terminus Welt in einem streng heideggerianischen Sinne zu verstehen
ist.«.% Mithin: ,,.Damit begeben wir uns in einen hermeneutischen Zirkel zwischen
Situation, Empfindung, Deutung und Sprache*.®®

Die Sprache fiihrt auch explizit vor Augen — und das ist vor allem in politischer
Hinsicht entscheidend —, dass alle monologisch ansetzenden Modelle des Subjekts
bzw. des menschlichen Individuums (und dies trifft nach Taylor notwendigerweise
auf die desengagierte Anthropologie zu®’) verkiirzt sind. ,Nur in einer Sprachge-
meinschaft gibt es eine Sprache, und nur in einer solchen Gemeinschaft wird sie
bewahrt. [...] Ein Selbst ist man nur unter anderen Selbsten. Es ist nie mdglich, ein
Selbst zu beschreiben, ohne auf diejenigen Bezug zu nehmen, die seine Umwelt
bilden.“*® Bereits im inartikulierten praktischen Welt- und Selbstbezug ist das Sub-
jekt nie isoliert von Anderen, sondern in einen vorgingigen sozialen Raum gestellt.”’
Bei Heidegger wird dies in Sein und Zeit etwa durch das Existenzial des ,,Mitseins*
eingefangen,” beim frithen Heidegger ist die Rede davon, dass sich die Selbstver-
staindigung im Durchdringungszusammenhang von Um-, Mit-, und Selbstwelt her
vollzieht.”' Das bedeutet, dass das In-der-Welt-sein ein notwendig geteiltes ist, aber
in dem Sinne, dass diese Sozialitit fir die erlebte Bedeutsamkeit mit-konstitutiv
ist.”? In diesem Sinne spricht auch Taylor davon, dass ein groBer Teil unseres Ver-
standnisses von uns selbst, von Gesellschaft und von Welt durch dialogischen Prak-
tiken getragen und mitkonstituiert wird.”® Es gibt also eine irreduzibel soziale Be-
deutungsschicht des In-der-Welt-seins, die daflir verantwortlich ist, dass soziale

65  Taylor 2013, S. 200.

66  Rosa 1998, S. 89.

67 Vgl Taylor 1991, S. 307.

68  Taylor 1996, S. 69.

69  Taylor 1991, S.310f.

70  Heidegger 2006, S. 113ff.

71  Heidegger 1985, S. 94ff.

72 Vgl. Grosser 2013, S. 22. Es ist darauf hinzuweisen, dass Heidegger die Dimension der Sozialitéit
als Existenzial zwar tief verankerte, sich dann aber vor allem auf ihre ,,uneigentliche Dimension
bezog, etwa im Verfallen an das Man. Diese einseitige Stofrichtung, die auch zu einem negativ
konnotierten Begriff von Offentlichkeit und zu einer Polemik gegen die Demokratie fiihrt, bringt
natiirlich immense politische Gefahren und Probleme mit sich. Vgl. dazu Grosser 2013; Meinefeld
2013; Wesche 2013.

73 Taylor 1991, S.311.

150



Praktiken und Kultur unsere Identitit notwendigerweise mitformen.”* Diese Schicht
ist ebenso eng verwoben mit dem Handeln, wie dies fiir den Zusammenhang von
Bedeutsamkeit und Engagement insgesamt gilt. Insofern ist diese irreduzibel soziale
Bedeutungsschicht, Taylor spricht von ,,intersubjective meanings®, Korrelat der
sozialen Praktiken. ,,Hence they are not subjective meanings, the property of one or
some individuals, but rather inter-subjective meanings, which are constitutive of the
social matrix in which individuals find themselves and act.“”

Taylor vollzieht in diesem Sinne die von Heidegger initiierte ontologisch-
existenziale Wende der Hermeneutik mit und gelangt so zur anthropologischen Ba-
sis seiner Philosophie: ,,We are coming once again to the point behind the claim that
man is a self-interpreting animal. Verstehen is a Seinsmodus.“’® Allerdings erfahrt
diese Wende bei Taylor eine dezidiert moralische bzw. auf Wertungen fokussierte
Akzentuierung. HieB3 es bei Heidegger ,,,es weltet’, was nicht zusammenfallt mit
dem ,es wertet*,”” wird bei Taylor der Zusammenhang von In-der-Welt-sein und
Wertung ein unauthebbarer, da er das ,,in-seinem-Sein-um-sich-selbst-Gehen* als
dezidiert moralische Perspektive versteht.”® Das heift, dass das Selbst nicht nur in
die bedeutungsvolle Welt eingelassen ist, sondern auch, dass ein wichtiger Teil
dieses Eingelassenseins darin besteht, dass die Welt sich in qualitativen Kontrasten
zeigt, die auf noch engere Art mit der Identitit des Selbst verwoben sind.”® Der ho-
listisch verflochtene Bedeutungsraum, in dem sich das Selbst aufhélt, erhélt somit

74  Das ist zundchst nicht als substantialistischer Gemeinschaftsbegriff zu verstehen, sondern primér
als transzendentales Argument: Das menschliche Selbst- und Weltverhéltnis ist sozial strukturiert,
nicht inhaltlich determiniert.

75  Taylor 1985a, S. 36. Daher ldsst sich der Ansatz Taylors auch dem ,practice turn‘ zuordnen (vgl.
dazu z.B. Schatzki/Knorr-Cetina/Savigny 2001; Reckwitz 2003). Gegen klassische Handlungs- und
Sozialtheorien geht es diesen praxistheoretischen Ansétzen, basierend auf einem modifizierten Ver-
stdndnis dessen, was es heifit ein handelndes Subjekt zu sein, um ein neues Verstidndnis des ,Sozia-
len‘, also um eine Sozialontologie (Reckwitz 2003, S. 282, 284). Mit anderen kulturtheoretischen
Modellen teilen diese Praxistheorien den Ansatz bei symbolischen Ordnungen. Was die Praxistheo-
rien besonders hervorheben ist zum einen, dass die sinnhafte Orientierung, also das Verstehen,
nicht nur auf symbolischen Reprisentationen oder intentionalen Prozessen beruht, sondern zu ei-
nem Gutteil auch auf dem Know-How, das sozialen Praktiken implizit ist. Zum anderen wird sinn-
haftes Verhalten nicht mehr als isolierte Einzelhandlung beschrieben, sondern in Zusammenhang
mit einem Biindel zusammengehdriger Aktivititen. Der Fokus verschiebt sich so von der individu-
ellen Einzelhandlung auf die gemeinsame Praxis; erst vor dem nie vollstindig formulierbaren Hori-
zont der geteilten sozialen Praxis kann die einzelne Handlung beschrieben und verstanden werden
(Schulz-Schaeffer 2010). Taylors oben skizziertes Verstindnis der primidren Weltbeziehung des
Menschen als bedeutungsvoll und praktisch ist die anthropologische Basis dieser praxistheoreti-
schen Bestimmung des Ortes des Sozialen.

76  Taylor 1985b, S. 73.

77  Heidegger 1987, S.73.

78  Vgl. Gander 2000, S. 158.

79 Taylor 1988b; Taylor 1996, Teil I; Taylor 1988a.

151



. . . . 80 . . . . o
eine evaluative Dimension.” Erst diese Einsicht, so Taylor, fithre zu einem adiqua-
ten Verstdndnis des Menschen:

that our self-understanding essentially incorporates our seeing ourselves against a back-
ground of what I have called ,strong evaluations‘. I mean by that a background of distinc-
tions between things which are recognized as of categoric or unconditioned or higher im-
portance or worth, and things which lack this or are of lesser value.®'

Das hermeneutische Wesen Mensch sei daher immer eingelassen in solche qualitativ
charakterisierten Bedeutungszusammenhénge, die Taylor auch als ,moralische
Rahmen* bezeichnet.* Praktisch in die Welt verstrickt, so Taylor, kénnen Menschen
gar nicht anders, als sich innerhalb eines solchen qualitativen Horizonts zu orientie-
ren.¥ Und insofern sie in diesem moralischen Raum eine Perspektive einnehmen
beantworten sie auch die Frage, wer sie sind und sein wollen, so dass die Identitéit
des handelnden Selbst eng mit diesem moralischen Rahmen verbunden ist; das
Selbst ist gleichsam diese Perspektive.*

Taylors damit in seinen Grundlinien skizziertes Verstindnis des Verstehens als
eines existential-ontologischen Grundbegriffs, mit dem er sich im Zusammenhang
einer grundsétzlichen hermeneutischen Neuorientierung sozialphilosophischer Per-
spektiven verortet sieht, wie sie etwa auch von Gadamer und Habermas vertreten
werde,* erhilt seine charakteristischen Ziige also aus einer in weiten Teilen kon-
struktiven, in einigen Punkten aber auch kritischen Auseinandersetzung mit Heideg-

80  Taylor macht dies in Anschluss an Harry Frankfurts Konzept der ,,Wiinsche 2. Ordnung™ an den
sog. ,.starken Wertungen® fest (z.B. Taylor 1988b). Ein Charakteristikum des Menschseins sieht
Frankfurt darin, dass sie nicht nur Wiinsche und Bediirfhisse haben, sondern auch Wiinsche hin-
sichtlich dieser Wiinsche und Bediirfnisse ausbilden (Frankfurt 1971). Diese Wiinsche zweiter
Ordnung differenziert Taylor nochmals in schwache und starke Wertungen. Wahrend erstere sich
auf quantitative Uberlegungen beziehen (Ordnen, Hierarchisieren der Wiinsche erster Ordnung im
Hinblick auf insgesamt zu erzielende Befriedigung), richten sich starke Wertungen auf die
Wiinschbarkeit der Wiinsche erster Ordnung und stellen damit eine qualitative Bewertung dieser
Wiinsche dar, sind als solche Mafistibe unabhéngig von unseren Wiinschen (Taylor 1996, S. 44f).
Auch in Heideggers frithen Vorlesungen ldsst sich mit der Einfithrung des ,,Vollzugssinnes™ ein
Konzept finden, das sich parallel zu Frankfurts Wiinschen zweiter Ordnung lesen ldsst (Jung 2012,
S. 103-105). Aber auch hier fehlt die Differenzierung, mit der Taylor seine genuin evaluative Kom-
ponente ins Spiel bringt.

81  Taylor 1985c, S. 3.

82  Taylor 1996, S. 53ft. Es ist allerdings darauf hinzuweisen, dass moralisch hier nicht in einem engen
Sinn verstanden werden darf, sondern ,,all qualitative discriminations between motives or ends*
umfasst (Taylor 1985b, S. 68; vgl. dazu auch Rosa 1998, S. 1021f.).

83  ,.Ein Uberschreiten dieser Grenzen wire demnach gleichbedeutend mit dem Verlassen eines Da-
seins, das nach unseren Begriffen noch das einer integralen, also unversehrten Person ist.“ (Taylor
1996, S. 55)

84  Taylor 1988a, S. 289.
85  Taylor 1985b, S. 45.

152



ger. Neben der besonderen Betonung der Bedeutung starker Wertungen und der
moralischen Implikationen gesellschaftlicher Interpretationshorizonte gibt es einen
weiteren grundlegenden Aspekt, in dem sich Taylors Hermeneutik von Heidegger
abhebt und in diesem Sinne in der Tat post-heideggerianische Akzente setzt, ndm-
lich in der wesentlich stirkeren Miteinbeziehung politiktheoretischer Probleme.
Anders als bei Heidegger sind Taylors Reflexionen zum Problem des Verstehens
von vorne herein immer auch an politiktheoretischen Problemen orientiert. In den
folgenden Kapiteln soll es darum gehen, einige der Verbindungen zwischen Herme-
neutik und Politik, die sich vor diesem Hintergrund bei Taylor zichen lassen, aus
einer Reihe seiner Aufsétze zu politik-, staats- und demokratietheoretischen Frage-
stellungen zu rekonstruieren.

2. Die politische Wendung des hermeneutic turn

Bereits in seinem frithen programmatischen Aufsatz Interpretation and the Sciences
of Man konzentriert sich Taylors Pladoyer fiir einen ,hermeneutical standpoint* der
philosophischen, Kultur- und Sozialwissenschaften in erster Linie auf die Politik-
wissenschaft und eine entsprechende Kritik der ,,naturalistischen* Grundannahmen
der ,,mainstream political science der Zeit.*® Das Programm einer hermeneutisch
orientierten Politikwissenschaft, fir das Taylor gegen diesen naturalistischen
Mainstream argumentiert, versucht seinen allgemeinen Verstehensbegriff unmittel-
bar fiir eine theoretische Bestimmung politischer Wirklichkeit fruchtbar zu machen.
Dieses Programm impliziert daher nicht nur die Frage nach den epistemologischen
Grundlagen einer verstehenden politikwissenschaftlichen Methode, sondern — der
existential-ontologischen Grundlegung seiner Hermeneutik entsprechend — auch die
Frage nach der dezidiert hermeneutischen ,.Logik der Praxis**’ der Politik selbst.
Auch politisches Handeln lésst sich mit Taylor, was seine kognitiven Grundlagen
betrifft, als eine bestimmte Praxis des Verstehens bzw. der Interpretation, insbeson-
dere der ,self-interpretation” von gesellschaftlichen Akteuren begreifen. Auch die
politische Wirklichkeit von Gesellschaften bestehe nicht in erster Linie, wie es die
»mainstream political science® félschlicherweise annehme, aus gegebenen ,,Tatsa-
chen® (,,brute data“), sondern aus in intersubjektiven Interpretationsprozessen gene-

86  Taylor 1985a, S. 19f. Zum wissenschaftsgeschichtlichen Hintergrund dieser Kritik Taylors, die er
im Zusammenhang einer Ende der 1960er, Anfang der 1970er Jahre zunehmend lauter werdenden
Kritik an der ,,behavioral revolution” in der US-amerikanischen Politikwissenschaft seit den 1950er
Jahren formuliert hat, vgl. Gibbons 2006, S. 564ff.

87  Mit einer Wendung Bourdieus (1993, S. 147ff.) ausgedriickt.

153



rierten Bedeutungen (,,meanings™). Der Begriff ,,meaning® bezeichnet fiir Taylor
auch im Bereich des Politischen nicht lediglich ein Attribut sozialer Phénomene,
sondern buchstiblich die Phinomene selbst.™

Solchermaflen ins Politische gewendet, &uflert sich die allgemeine anti-
naturalistische StoBrichtung von Taylors hermeneutischer Sozialontologie unter
anderem in der Kritik eines allzu einseitig instrumentell-funktional orientierten Ver-
standnisses politischer Praxis und ihrer individuellen und institutionellen Rationali-
tatsgrundlagen. Zwar ist es fiir Taylor ein hervorstechendes Charakteristikum mo-
derner Gesellschaften, dass solche primédr funktionalen Handlungs- und Strukturie-
rungslogiken in ihnen eine wesentliche Rolle spielen, wie sich etwa in der modernen
Okonomie,” vor allem aber auch im Phinomen moderner Staatlichkeit zeigt. Aber
andererseits gehdrt es gerade zu den charakteristischen Eigentiimlichkeiten von
hochgradig biirokratisierten und funktional integrierten modernen Staaten, dass sie
aus sich selbst heraus bestimmte Erfordernisse gesamtgesellschaftlicher Integration
generieren, die nicht ihrerseits ausschlieBlich in instrumentellen oder zweckrationa-
len Kategorien gefasst werden konnen. Diese Erfordernisse lassen sich Taylor zu-
folge geradezu als ,,funktionale Imperative* moderner Okonomie und Staatlichkeit
selbst verstehen.”” Moderne Okonomie und Staatlichkeit weisen insofern in ihren
eigenen kognitiven Grundlagen und Handlungslogiken von vorne herein iiber reine
Funktionalitdt und instrumentelle Rationalitdt im engeren Sinn hinaus, als gerade ihr
hoher Rationalisierungsgrad zugleich ein hohes kulturelles Niveau erfordert, das in
den Rahmen einer ,,gesellschaftsiibergreifende(n) Kultur” eingebettet und durch die
,,soziale Imagination® von neuen, modernen Formen der unmittelbaren ,,Zugehérig-
keit“ zur Gesellschaft sozial integriert ist.”’

Zugleich kann man die fiir moderne Gesellschaften charakteristischen funktiona-
len Handlungs- und Strukturierungslogiken selbst als soziale Imaginationen bzw.
Vorstellungsschemata begreifen. In seiner Skizze der Transformation sozialer Vor-
stellungsschemata durch die ,,neuzeitliche Theorie der moralischen Ordnung® weist
Taylor der Okonomie eine zentrale Rolle innerhalb der neuzeitlichen sozialen
Selbstdeutung zu.”* ,,Die Ordnung, um die es hier geht, ist die eines guten techni-

88  Vgl. Taylor 1985a, S. 38. Zu Taylors Verstdndnis von ,,meaning*, insbesondere zu dessen phdno-
menologischen bzw. sozialontologischen Implikationen vgl. auch Smith 2004, S. 30ff. und Blakely
2013. Fiir eine aktuelle Ankniipfung an Taylors Kritik an naturalistischen Verstdndnissen politi-
scher Theorie vgl. Gebhardt 2013.

89 Taylor 2012, S. 304ff.

90  Taylor 2002g, S. 142. Taylor iibernimmt hier (und erweitert teilweise) die entsprechenden Argu-
mente bei Ernest Gellner (1991) und Benedict Anderson (1988) zum modernen Nationalstaat. Vgl.
zu Taylors Interpretation des letzteren in diesem Punkt auch Taylor 2004, S. 157ft.

91  Taylor 2002g, S. 142-146; Taylor 2004, S. 145ff.

92 Taylor 2012, S.302,304-313.

154



schen Entwurfs, bei dem die Wirkursachen die ausschlaggebende Rolle spielen.«”

Diese in die sozialen Vorstellungsschemata einsickernden funktionalen Aspekte
betreffen in der Folge nicht nur den Bereich der Okonomie, sondern wirken sich
auch ,,auf der politischen und spirituellen Ebene* aus.”® Funktionale Logiken wéren
damit nicht einer Sphére der ,verstehenden® sozialen Integration gegeniibergestellt,
sondern in modernen Gesellschaften ein Teil von ihr.

Insofern somit moderne Gesellschaften nicht nur durch einen hohen Grad an
funktionaler Rationalisierung, sondern als dessen unmittelbare Begleiterscheinung
auch durch einen ausgeprigten Identitdtsbedarf charakterisiert sind, stehen sie in
besonderem Maf3e ,,vor der schwierigen und niemals zu vollendenden Aufgabe, ihre
kollektive Identitit zu definieren.“”> Auf diesen Punkt, der auf ein aus Taylors Sicht
wesentliches Problem hinweist, wird gleich zuriickzukommen sein. Jedenfalls argu-
mentiert Taylor also gerade damit gegen einen ausschlielichen Primat des objekti-
vierenden reinen Sachbezugs von instrumentellen bzw. funktionalen Rationalitéten,
dass er aus den politischen Implikationen dieser Rationalitdten selbst die ebenfalls
wesentliche Bedeutung von stérker subjektbezogenen, selbstreflexiven, Identititen
stiftenden, und das heif3t: primér interpretativen Formen von Rationalitdt fiir die
politische Praxis in modernen Gesellschaften herausarbeitet. Politisches Handeln
impliziert selbst dann, wenn es zunéchst rein auf den Staat als Funktionszusammen-
hang bezogen gedacht wird, notwendigerweise immer auch kognitive Akte des
,»Verstehens® und der , Interpretation®. Sofern Politik einer solchen interpretativen
Logik folgt, ist sie, statt an rein funktionalen Erfordernissen, auch am Zweck der
Integration sowohl der jeweiligen sachlichen Inhalte als auch der beteiligten Akteure
in ein praktisch-lebensweltlich, politisch und moralisch sinnvolles ,,social imagina-
ry* orientiert, ,,[which] enables, through making sense of, the practices of a
society.“”® In der Politik geht es daher nicht lediglich um die Gewinnung von Infor-
mationen zu einzelnen sachlichen Gegebenheiten zum Zweck ihrer instrumentellen
Nutzung und auch nicht, wie Taylor kritisch gegen Foucault betont,”” ausschlieBlich
um einen Kampf um Macht und Gegenmacht. Sondern es geht in ihr dariiber hinaus
immer auch um die interpretative Einordnung solcher einzelnen sachlich-
funktionalen bzw. Machtgegebenheiten in zusammenhéngende Gesamtkonfiguratio-
nen und damit zugleich um praktische und normative Orientierung, um eine sinnvol-
le ,,Verortung® des bzw. der Verstehenden selbst innerhalb dieser Gesamtkonfigura-

93  Ebd, S. 306.

94  Ebd, S. 309.

95  Taylor 2002c, S. 33.
96  Taylor 2004, S. 3.
97  Taylor 2002c, S. 47.

155



tionen. Als Biirger sind gesellschaftliche Akteure in diesem Sinne geradezu ,,dazu
bestimmt, einander zu verstehen®.”®

Diese hermeneutische Akzentuierung des Verstandnisses politischer Praxis ldsst
sich unmittelbar mit einigen fiir Taylors politische Theorie zentralen Problemstel-
lungen in Verbindung bringen, besonders deutlich mit dem Begriff der ,Identitét",
der sowohl fiir Taylors Verstdndnis von Hermeneutik als auch fiir seine politik-,
staats- und demokratietheoretische Perspektive von wesentlicher Bedeutung ist. Die
politischen Implikationen dieses Begriffs beriihren nicht nur die nahe liegende Frage
nach den politisch-kulturellen Grundlagen individueller Biirger-Identitdten. Dariiber
hinaus werfen sie auch die Frage nach den eigentiimlichen Phanomenen kollektiver
Identitét auf, die fiir Taylor einerseits — als partikulare Identitdten — modernen Ge-
sellschaften besondere Anerkennungs- und Integrationsleistungen abverlangen,
andererseits — als gesamtgesellschaftlich ausgreifende Identitdten — zugleich die
notwendige Grundlage einer lebendigen demokratischen Biirgerkultur bilden und
dabei sowohl exklusive als auch inklusive Effekte entfalten kénnen.”

Vor allem letzteres ist in diesem Zusammenhang entscheidend. Denn damit wer-
den, wie wir gleich sehen werden, die Schwerpunkte der grundlegenden Fragen von
Taylors Hermeneutik, die hier bisher als eine zwar immer die soziale Einbettung von
Individuen betonende, aber dennoch in erster Linie an individuellen Handlungslogi-
ken ausgerichtete und in diesem Sinne subjektivistisch akzentuierte Sozialanthropo-
logie beschrieben wurde, auf eine prinzipiell andere Ebene verschoben, ndmlich auf
die Ebene einer starker strukturell orientierten politischen Sozialontologie. Auch auf
dieser strukturellen bzw. politischen Ebene schreibt Taylor konstitutiven Akten der
,.Selbstinterpretation” bzw. von ,Institutionen und Praktiken, die ihre Selbstinterpre-
tation in sich tragen®,'* eine wesentliche Rolle zu. Zugleich aber hat der Topos auf
dieser Ebene prinzipiell andere Implikationen und wirft andere Fragen auf. Die zent-
rale These, die in Taylors post-heideggerianischer Hermeneutik auf dieser struktu-
rellen Ebene angedeutet ist, lieBe sich analog zu seiner hermeneutisch-
anthropologischen Grundthese wie folgt formulieren: So wie Menschen als indivi-
duelle Akteure in erster Linie als self-interpreting animals verstanden werden kon-
nen, so lassen sich politische Gesellschaften in erster Linie als self-interpreting
structures bestimmen. Diese nur implizite, aber zentrale Konsequenz von Taylors
politischer Wendung des hermeneutic turn gilt es im folgenden Abschnitt genauer
zu erldutern.

98 Ebd, S.44.
99  Ebd, S.49f.
100 Taylor 2002e, S. 73.

156



3. Gesellschafien als self-interpreting structures

Wie ist zunédchst die allgemeine Verortung politisch-hermeneutischer Fragen bei
Taylor auf einer eher strukturellen Ebene zu verstehen? Politisch gewendet ldsst sich
Taylors existential-ontologisches Verstindnis der Praxis des Verstehens in erster
Linie als die komplexe Gesamtheit derjenigen interpretativen, vor allem selbstinter-
pretativen Prozesse und Sprachspiele bestimmen, in denen die kognitiven Akte der
Integration von Einzelerfahrungen in Gesamtzusammenhdnge und der damit ver-
bundenen ,,Selbstverortung® von Subjekten mit einem Bezug auf und der Genese
von ,kollektiven Identitidten und Bedeutungen verkniipft sind. Wesentlich fiir den
politischen Charakter von interpretativen Praktiken gesellschaftlicher Akteure ist
also zunéchst die Tatsache, dass es sich in ihnen nicht lediglich um intersubjektiv
aufeinander bezogene, sondern bis zu einem gewissen Grad konstruktiv aufeinander
bezogene intersubjektive Akte der Selbstinterpretation handelt, aus deren Zusam-
menwirken sich, bei aller Pluralitdt von verschiedenen Interessen, Lebensstilen und
Konzeptionen des guten Lebens in modernen Gesellschaften, dennoch so etwas wie
ein kollektiv verbindlicher interpretativer Minimalkonsens herauskristallisiert, auf
dessen Grundlage sich die Integration einer Gesellschaft in einen politisch sinnvol-
len Gesamtzusammenhang vollziehen kann. Anders ausgedriickt: Politische Selbst-
interpretationen sind in der einen oder anderen Weise, direkt oder vermittelt, mit der
Idee der Integration der ,,Gesellschaft als Ganze® verbunden.

Gegeniiber dem, was Taylor unter dem umfassenden ,,sozialen Vorstellungs-
schema*® der allgemeinen Welterfahrung eines Individuums versteht, das die Grund-
lage fiir sein ,,implizite[s] Verstindnis des sozialen Raums® bildet, als solches je-
doch , keine scharfen Grenzen* hat,'’! spielt die Vorstellung eines integrierten Gan-
zen in der Struktur politischer Selbstverstindnisse offenbar eine besondere Rolle.
Dass die ,,Gesellschaft als Ganze* insofern integriert ist, als sie eine irgendwie gear-
tete Deutung von ihrer politischen ,,Einheit™ ausbildet, ergibt sich fiir Taylor nicht
nur aus den funktionalen Erfordernissen von Gesellschaften mit moderner Staatlich-
keit (siche oben), sondern auch aus den Legitimationserfordernissen moderner De-
mokratien. Die Vorstellung des gesellschaftlichen ,,Ganzen* sei eine notwendige
Voraussetzung jeder sinnvollen Vorstellung von ,,Volkssouveranitat:

Nach der Vorstellung, die der Volkssouverinitét zugrunde liegt, bilden die Menschen, von
denen die Souverinitit ausgeht, eine irgendwie geartete Einheit. Sie sind kein von der Ge-
schichte bunt zusammengewiirfelter Haufen, der so wenig einen inneren Zusammenhang
aufweist wie die Passagierliste eines internationalen Flugs. Und das kommt nicht von un-

101 Taylor 2012, S. 297f.

157



gefahr. Es diirfte schwerfallen, sich Menschen vorzustellen, die untereinander keine Bin-
dungen haben und dennoch in ihrer iberwiegenden Mehrzahl einverstanden sind, sich den
Verfahren und Resultaten demokratischer Entscheidungen zu unterwerfen. 102

Der demokratische Anspruch der Legitimitit staatlicher Politik auf Grundlage ihrer
Verantwortlichkeit gegeniiber dem Volk als Souverdn, nach dem die staatlichen
Institutionen der Kontrolle der Offentlichkeit unterworfen sind und unmittelbar als
die Instrumente der Selbstregierung einer freiheitlich verfassten Gesellschaft ver-
standen werden, setze die Vorstellung voraus, ,,dass die Gesellschaft ihre eigene
vor-politische Existenz und Einheit hat, der die politische Struktur dienen muss.*'**
Und auch die Bildung einer politisch relevanten ,,6ffentlichen Meinung® vollzieht
sich innerhalb eines Prozesses der gesamtgesellschaftlichen Integration einer politi-
schen Offentlichkeit als des Raums der ,Selbstdarstellung” der Gesellschaft ,,als
eine freie, sich selbst regierende Gesellschaft.'® Die , Herstellung der 6ffentlichen
Meinung* setzt die fortlaufende Bildung und Erneuerung einer ,,Art Diskussions-
raum* voraus,'” in dem die Vielzahl der konkreten »topischen Raume* gesellschaft-
licher Diskussionen in den ,,metatopischen Raum‘ eines gesamtgesellschaftlichen
Interpretationszusammenhangs integriert werden.'” Eine Offentlichkeit kann nur
»existieren, wenn man sich eine entsprechende Vorstellung von ihr macht™ 107,

[Blei der Herstellung der 6ffentlichen Meinung [wird] jede [der] direkten oder durch ein
Medium vermittelten Begegnungen von den Beteiligten so verstanden [...], dass diese Be-
standteil eines einzigen Diskussionsprozesses sind, der auf eine gemeinsame Losung aus-
gerichtet ist. [...] [OJhne dieses gemeinsame Verstdndnis der Gesprichsteilnehmer vom
gesamtgesellschaftlichen Charakter ihrer Debatte wire es selbst einem Auflenstehenden
nicht moglich, die Summe der einzelnen Gespréchssituationen als eine gemeinschaftliche
Veranstaltung mit dem Ziel eines fiir alle verbindlichen Resultats aufzufassen. Ein allge-
meines stillschweigendes Einverstdndnis dariiber, wie dieser Prozess aufzufassen sei, ge-
hért wesentlich zu jener Realitat, die wir als Offentlichkeit bezeichnen.'®

Das Problem der Integration der Gesellschaft als Ganze, ihr Charakter als politische

Offentlichkeit im Sinne einer ,kollektive[n] Beratungseinheit“,mg ist also gerade fiir

die ,,Demokratie als System der kollektiven Selbstregierung® von zentraler Bedeu-

102 Taylor 2002f, S. 121f.

103 Taylor 2002e, S. 85.

104 Taylor 2002f, S. 96.

105 Ebd., S.99.

106 Ebd., S. 101; auch Taylor 2012, S. 323f.
107 Taylor 2012, S.322.

108 Taylor 2002e, S. 100.

109 Taylor2002g, S. 153.

158



tung.''® Es ist fiir Taylor offenbar diese ,,Einheit“ einer bestimmten Gesellschaft, die
das stets durchldssige und keineswegs hermetisch abgeschlossene, sondern dyna-
misch sich verdndernde und sich permanent in Bewegung befindliche, aber dennoch
konstitutive gesamtgesellschaftliche Ganze sozialer Interpretationsprozesse bildet,
sofern sie spezifisch politischen und demokratischen Charakters sind. Diese ,,Ein-
heit einer bestimmten Gesellschaft als Bedeutungsfeld ist aber so wenig blofe
,,Tatsache, sondern selbst eine auf gesellschaftliche Interpretationsprozesse zuriick-
gehende ,,Bedeutung®, wie es alle anderen wesentlichen Aspekte gesellschaftlicher
und politischer Wirklichkeit sind. Die Konstitution und permanente Reproduktion
dieser ,,Einheit” scheint sogar die grundsdtzlichste soziogenetische Funktion der
hermeneutischen Logik politischer Praxis zu sein. Das ,,Ganze* ist nicht nur Voraus-
setzung, sondern zugleich immer wieder neu hervorzubringendes Ergebnis gesamt-
gesellschaftlicher Selbstinterpretation. Die ,,Wirklichkeit der Gesellschaft als Gan-
ze besteht fiir Taylor offenbar aus nichts anderem als ,,aus Menschen, die sie dafiir

halten“."'" Insofern es ,schlechterdings keine Gemeinschaft geben kann, die sich

nicht selbst als solche versteht*,''? sind demokratische Gesellschaften fiir ihre politi-
sche Integration darauf angewiesen, dass ,,sie eine soziale Imagination besonderer
Art ausprdgen, namentlich gesellschaftsiibergreifende Vorstellungen von sozialen
Riaumen®,'"* auf deren Grundlage sie sich selbst sinnvoll als integrierte Gesamtzu-
sammenhinge interpretieren kdnnen.

Die Frage allerdings, wie man sich diese politische Integration der Gesellschaft
als Ganzer konkret vorstellen kann — insbesondere unter den Bedingungen eines
,verniinftigen Pluralismus® im Sinne Rawls‘, von dem auch Taylor als unhintergeh-
bare Grundvoraussetzung moderner Gesellschaften ausgeht''* —, ist auf der Grund-
lage von Taylors entsprechenden Uberlegungen nicht leicht zu beantworten. Welche
inhaltlichen oder Formeigentiimlichkeiten lassen sich derjenigen ,,sozialen Imagina-
tion besonderer Art“ (s. 0.) zuschreiben, die die Grundlage gesamtgesellschaftlicher
Integration bildet? Was ist der Inhalt jenes ,,stillschweigenden Einverstindnisses® (s.
0.), das die ,,Einheit“ einer politischen Offentlichkeit als ,,metatopische Handlungs-
instanz“''> konstituiert? Taylor ldsst keinen Zweifel daran, dass fiir die Beantwor-
tung dieser Fragen ein einfacher Rekurs auf inhaltlich klar bestimmbare traditionale

Uberlieferungszusammenhinge so wenig iiberzeugen kann wie die klassische

110  Taylor 20021, S. 117.
111 Ebd., S. 120.

112 Ebd, S.122.

113 Taylor 2002g, S. 145.
114 Taylor2002c, S. 41.
115 Taylor 20021, S. 115.

159



Rousseausche Formel des Gemeinwillens. In modernen Gesellschaften ist davon
auszugehen,

dass Menschen und Gruppen die meiste Zeit Ziele verfolgen, die einander widersprechen,
dass sie Gegner oder Rivalen sind, mit unterschiedlichen und unvereinbaren Interessen und
mit verschiedenen Vorstellungen vom Gemeinwohl. [...] Die Momente, da eine ganze Ge-
sellschaft die Euphorie eines gemeinsamen Willens teilt, sind selten, und oft genug sind es
gerade die tragischen Augenblicke in ihrer Geschichte. Die Erfahrung des Gemeinwillens
von Gruppen ist Teil des laufenden Kampfes um Zielsetzungen und kann nicht an seine
Stelle treten.''®

Da zudem auch

kein Konsens {iber [...] Grundiiberzeugungen besteht, muss es der Staat [...] vermeiden,
diejenigen Weltbilder und Auffassungen des guten Lebens in eine Rangordnung zu brin-
gen, die die Biirger dazu motivieren, sich zu den Grundprinzipien ihrer politischen Ge-
meinschaft zu bekennen. Um wirklich der Staat aller zu sein, muss er im Bereich der
grundlegenden Uberzeugungen und Verpflichtungen ,neutral® bleiben.'"”

Moderne Gesellschaften sind daher darauf angewiesen, ,,die Ressourcen ihrer Ein-
heit woanders als in einem philosophischen Konsens zu finden.“''® Die interpretati-
ve Integration der politischen Gesellschaft als Ganze kann sich also offenbar nicht
einfach auf die Vorstellung eines bestehenden inhaltlichen Konsenses stiitzen. Hin-
sichtlich dieser Inhalte zerfillt jede moderne Gesellschaft in eine Vielzahl unter-
schiedlicher Perspektiven.

Folglich darf die gesellschaftliche Praxis politischer Selbstinterpretationen aus
der Perspektive der beteiligten Individuen auch nicht lediglich als rein rezeptiver,
sondern sie muss immer auch als aktiv-kreativer kognitiver Akt verstanden werden.
Die verschiedenen individuellen Interpretationen von ,,sinnvollen* Gesamtkonfigu-
rationen miissen, da in ihnen ganz verschiedene und sich stets wandelnde Vorstel-
lungen eingebracht werden, faktisch immer auch als am Zweck der aktiven und
kreativen praktischen Gestaltung interpretativer Prozesse orientiert gedacht werden.
Solche aktiven Formen der interpretativen Partizipation von Individuen miissen
daher gerade nicht notwendigerweise die affirmative Reproduktion bereits bestehen-
der gesamtgesellschaftlicher Identitidten — etwa im Sinne eines lediglich rezeptiven
»Einriickens® in das tradierte Narrativ einer bestimmten politischen Gesellschaft —
implizieren. Sie konnen auch an der aktiven Erweiterung solcher Narrative um neue

116 Taylor 2002b, S. 18f.
117 Maclure/Taylor 2011, S. 22.
118 Ebd., S.28.

160



Aspekte bzw. an ihrer direkten Kritik oder Umdeutung orientiert sein. Das ist zu-
mindest dann der Fall, wenn diese Narrative dem Prinzip moderner Demokratie im
Sinne Taylors entsprechen. Gegen die problematischen Vorstellungen eines ,,rousse-
auistischen“'"” bzw. ,jakobinischen* Demokratiemodells, nach dem es ,,im Namen
des gesellschaftlichen Zusammenhalts und einer gemeinsamen politischen Kultur*
notwendig sei, die ,,Biirger in eine bestimmte Form zu pressen,'* betont Taylor
namlich die prinzipielle Offenheit demokratischer Identitdten und Selbstinterpretati-
onen.

Diese These einer prinzipiellen Offenheit von authentisch demokratischen For-
men der gesellschaftlichen Selbstinterpretation im Sinne eines ,,fortlaufenden Pro-
zess[es] der Selbst- und Neuerfindung*'?' und im Gegensatz dazu die innere Wider-
spriichlichkeit des rousseauistisch-jakobinischen Modells zeigt sich fiir Taylor be-
sonders deutlich in den Formen des integrationspolitischen Umgangs mit ,,Neuan-
kémmlingen® und ,,Fremden®, die diese beiden alternativen Modelle jeweils nahele-
gen. Demokratische Gesellschaften, die in einer ,,jakobinischen bzw. allzu einseitig
national oder gar ethnisch-homogen konnotierten kollektiven Identitdt bzw. Selbst-
interpretation verhaftet seien, seien im Umgang mit Pluralitdt und multikultureller
Diversitdt und ebenso im Versuch der Integration von Neuankdmmlingen aus prin-
zipiellen Griinden iiberfordert:

[Dlie Mehrheit ist es so sehr gewohnt, politisch unter sich zu bleiben, dass es ihr schwer
fallt, sich den neuen Gegebenheiten anzupassen, und selbst wenn sie es will, weil} sie oft
noch nicht, wie. So werden politische Fragen in der Offentlichkeit, in Funk, Fernsehen und
Presse, weiterhin auf eine Weise diskutiert, als gehdrten die Immigranten nicht selbst zur

Offentlichkeit, als wiiren nicht auch sie Diskussionspartner. ,Wir’ sprechen nicht mit ihnen

als unseresgleichen, sondern von ihnen als jsie”.12

Die konstruktive Alternative zu einer solchen problematischen, weil inhaltlich fest-
gelegten und daher exklusiven Form kollektiver Identitdt kann fiir Taylor nun aller-
dings nicht der abstrahierende Riickzug aus der Problematik kollektiver Identititen
iiberhaupt sein, da diese ja unmittelbar mit dem unvermeidlichen politischen Fun-
damentalproblem der Integration der Gesellschaft als Ganze verbunden ist. Eine
politische Gesellschaft ist ohne einen fortlaufenden Prozess der Selbstinterpretation,
in dem immer auch die Frage nach ihrer Identitdit als Ganze mit verhandelt wird, fiir
Taylor nicht denkbar. Der problematischen Exklusion von Neuankdmmlingen und

119 Taylor 2004, S. 116ft.; 2002b, S. 16ft.; siche auch den Beitrag von Martin Oppelt in diesem Band.
120  Taylor 2002c, S. 35.

121 Ebd, S. 39.

122 Ebd, S.33.

161



Fremden, die iibrigens Taylor zufolge ein der Logik moderner demokratischer Poli-
tik selbst inhirentes Problem darstellt,'** kann daher nicht schlicht mit der unrealis-
tischen Forderung nach einem Verzicht auf kollektive Identitit iiberhaupt,'** son-
dern nur durch eine Stirkung der offenen und inklusiven Potentiale authentisch
demokratischer politischer Identitdten begegnet werden. Integrationspolitisch ent-
sprechen einem solchen offenen Verstdndnis demokratischer kollektiver Identitét fiir
Taylor konkret solche Formen gesellschaftlicher Selbstinterpretation, in denen Mig-
ranten prinzipiell das Recht zukomme, ,,die Gesellschaft, an die sie sich anpassen,
im Prozess der Assimilation ihrerseits zu dndern* und etwa, wie Taylor mit Blick
auf die hispano-amerikanische Immigration in den USA bemerkt, ,die vorherr-
schende Bedeutung dessen, was es heute heifit, Amerikaner zu sein, ein wenig [zu]
verschieben.“'*

Taylor verdeutlicht dieses hermeneutische Argument fiir die prinzipielle Offen-
heit der kollektiven Selbstinterpretation von authentisch demokratischen Gesell-
schaften im Sinne eines ,,Evolutionsprozess[es], an dem sich neue Gruppen kontinu-
ierlich beteiligen® konnen,'*® mithilfe einer politiktheoretischen Applikation des
Gadamerschen Begriffs der ,,Horizontverschmelzung*:

Eines der zentralen Prinzipien dieser Lehre besagt, dass jeder gelungene Versuch, den an-
deren zu verstehen, unser eigenes Verstindnis verdndert. Denn was uns urspriinglich da-
von abhilt, den anderen zu verstehen, ist ein undurchschauter Bann: unser allzu enger Ho-
rizont und die unhinterfragten Voraussetzungen, unter denen wir unser Leben buchstabie-
ren. Die Anstrengung des Verstehens fiihrt, im Falle des Erfolgs, zu einer ,Horizontver-
schmelzung’, zu einer Verbreiterung des Repertoires an Grundbegriffen, in dessen Rah-
men die Lebensweise des anderen fortan leichter, d. h. ohne Verzerrungen, einen Platz fin-
det — als eine Mdglichkeit unter vielen. Natiirlich heifit dies auch umgekehrt, dass unsere
Lebensweise als eine unter vielen figuriert.'?’

123 Ebd., S.49f.

124  Einen solchen Mangel an politischem Realismus wirft Taylor einer Reihe zeitgendssischer philoso-
phischer Ansitze vor, in denen ,.ein allzu rosiges Bild von uns selbst* gezeichnet werde (Zaylor
2002c, S. 49). Die Diskussion politischer Probleme werde dabei auf ,,eine Suche nach abstrakten
moralischen Prinzipien reduziert, ,,von denen man erwartet, dass sie uns sagen, welchen Weg es
einzuschlagen gilt. Diese Art von Diskussion geht oft unmerklich in eine hehre Belanglosigkeit
iiber, ohne irgendein Verstdndnis fiir die Erfordernisse von modernen Formen der Demokratie, fiir
Notwendigkeiten, die erfiillt sein miissen, damit diese Demokratie funktionieren kann.” (Zaylor
2002a, S. 8f.)

125 Ebd., S.37f.

126 Ebd., S.38.

127 Ebd., S. 44. Vgl. auch das dhnliche Argument fiir eine politiktheoretische Applikation von Gada-
mers Begriff der Horizontverschmelzung in Taylor 1993b, S. 63ff.

162



Also nicht nur deshalb, weil jede politische Selbstinterpretation stets umstritten und
immer auch Ausdruck von politischen Macht- im Sinne von Deutungskdmpfen ist,
sondern auch deshalb, weil der Sinn von Demokratie in einer modernen sikularen
Gesellschaft per se die Offenheit fiir ,,den anderen® und die Bereitschaft zur perma-
nenten Erweiterung bzw. Verdnderung des ,.eigenen* Horizonts und daher prinzipi-
ell die inhaltliche Unbestimmtheit demokratischer kollektiver Identititen impliziert,
lasst sich das Problem der gleichwohl notwendigen interpretativen Integration politi-
scher Gesellschaften letztlich nicht im Sinne eines festgelegten inhaltlichen Konsen-
ses beantworten.

Aber wenn sich das Problem politischer Integration weder in dieser Weise inhalt-
lich noch voluntaristisch, also als primir im Medium eines gemeinsamen ,,Willens*
konstituiert bestimmen ldsst, es aber auch nicht einfach in prozeduralen Kategorien
aufgeldst werden kann, wie lédsst es sich dann {iberhaupt konzeptionell fassen? Wie
kommt eine moderne, pluralistisch verfasste Gesellschaft, in der selbst von einem
minimalen inhaltlichen Konsens in kollektiven Identititsfragen und den in ihnen
involvierten starken Wertungen nicht ohne weiteres auszugehen ist, dennoch zu
einer gesamtgesellschaftlich integrativen Interpretation ihrer selbst? Wie genau muss
Taylors Vorschlag einer politischen Applikation des Begriffs der Horizontver-
schmelzung verstanden werden, um geeignet zu sein ,,ein ethisches und politisches
Wissen [zu] entwickeln, das es [modernen Gesellschaften] erlaubt, die fir sie we-
sentliche moralische, spirituelle und kulturelle Vielfalt auf gerechte und stabile Wei-
se zu gestalten“?'?® In Taylors demokratietheoretischen Uberlegungen finden sich
eine Reihe verschiedener Vorschlige zur Beantwortung dieser Fragen, die sich al-
lerdings nicht ohne weiteres miteinander in Einklang bringen lassen. Zudem scheint
Taylor mit einigen dieser Vorschldge entgegen seiner eben skizzierten kritischen
Uberlegungen selbst teils in eine prozedurale, teils doch wieder in eine inhaltliche
Bestimmung des politischen Integrationsproblems einzuschwenken, etwa wenn er
auf die integrative Funktion des ,Gesetzes“'? rekurriert oder das Problem durch den
unmittelbaren Verweis auf die identititsstiftende Funktion von starken Wertungen
auch auf der Ebene kollektiver Identititen zu 1sen versucht.'*

Wihrend diese Vorschldge der empirisch und normativ begriindeten Forderung
eines weitgehenden Verzichts auf ein unmittelbar inhaltlich-konsensuales Verstind-
nis der politischen Integration pluralistischer demokratischer Gesellschaften also
nicht voll gerecht werden, ist in Taylors Uberlegungen aber eine weitere Losung des
Problems angedeutet, die dieser Forderung eher zu entsprechen scheint. Die zentrale

128 Maclure/Taylor 2011, S. 145f.
129 Taylor 2002b, S. 19f.
130 Vgl. die entsprechende Kritik von Taylors Position z.B. bei Redhead 2002, S. 809-811.

163



Idee dieser Losung besteht darin, die identitdtsstiftende Funktion von selbst-
interpretativen Verstehensprozessen im Wortsinne, d.h. mit einem Fokus weniger
auf ihre inhaltliche als vielmehr auf ihre subjektkonstitutive Dimension,"”' auf die
strukturelle Ebene kollektiver Identitdten zu iibertragen. Dieses bei Taylor nur ange-
deutete Verstiandnis des politischen Integrationsproblems auf der Grundlage einer
Verlagerung der subjektkonstitutiven Funktion von Selbstinterpretationen auf die
strukturelle Ebene gilt es im folgenden Abschnitt zu skizzieren.'*

4. Die Gesellschaft als plurales Subjekt

Im Zusammenhang seiner frithen hermeneutischen Epistemologie versucht Taylor
dieses Problem mithilfe des Begriffs der ,,common meanings® konzeptionell zu
fassen, die er als eine besondere Form von ,,inter-subjective meanings® versteht: ,,By
these I mean notions of what is significant, which are not shared in the sense that
everybody has them, but are also common in the sense of being in the common refe-
rence world.“'** Hier scheint Taylor auf der politischen Ebene zunzchst den gleichen
Schritt zu vollziehen, wie er hier im ersten Kapitel im grundlegenden Zusammen-
hang von Bedeutung und starker Wertung beschrieben wurde. Die intersubjektive
Bedeutungsschicht ist Ausdruck der Tatsache, dass In-der-Welt-sein eine irreduzibel
soziale Dimension aufweist. Die ,,common meanings®, die fiir Taylor die ,,basis of
community” ausmachen und sich auf die ,,significant common actions, celebrations,
and feelings“ beziehen,'** scheinen die starken Wertungen der politischen Dimensi-
on zu sein, die die Identitdt und damit die Basis von Gemeinschaften ausmachen. Sie
sind daher innerhalb der interdependenten sozialen Matrix von ,,inter-subjective
meanings® in besonderer Weise mit dem Problem der ,,cohesion of modern socie-
ties*,"** also mit dem skizzierten Grundproblem der politischen Integration verbun-
den. Die Kategorie der ,,common meanings® zielt also unmittelbar auf die herme-
neutisch-genetische Grundlage der besonderen ,,Bedeutung™ der ,,Einheit” bzw. des
,,Ganzen“ einer Gesellschaft ab.

Sprache, die selbst eine irreduzibel soziale Praktik ist, spielt auf dieser politischen
Ebene offenbar eine ebenso tragende Rolle, wie dies oben bei der Artikulation von
Gefiihlen herausgestellt wurde, da sie in der gleichen Weise in einer interdependen-

131 Vgl. dazu allgemein Taylor 1996, S. 58ff.

132 Fiir den Versuch einer konstruktiven Ankniipfung an diese bei Taylor angedeutete Argumentation
vgl. auch Sigwart 2013.

133 Taylor 1985a, S. 38.

134 Ebd, S. 39.

135 Ebd, S.45.

164



ten Bezichung zu den sozialen Praktiken steht. Bestimmte soziale Praktiken werden
so abhéngig von einem bestimmten zur Verfiigung stehenden Vokabular; sie blieben
bedeutungslos ohne die entsprechende Sprache, andererseits ist die Sprache auch
abhéngig von den sozialen Realititen, die Begriffe blieben ohne die entsprechende
soziale Realitét leer und bedeu‘tungslos.'36 Auch die ,,common meanings* bezichen
sich somit auf das Handeln in und mit der sozialen Welt, sie sind ,,gelebt“137 und
daher immer in der sozialen Praxis verankert. Und auch sie drdngen, wie starke
Wertungen auf der individuellen Ebene, nach Artikulation. Da aber einerseits das
politische fiir Taylor gerade dasjenige gesellschaftliche Terrain ist, ,,auf dem Argu-
mente mehr als irgendwo anders von Interpretationen abhéngen, wo sie in hohem
MaBe umstritten sind und daher kaum Aussicht auf allgemeine Zustimmung ha-
ben®,'** andererseits auf diesem Terrain in jeder Deutung von Identitit immer schon
bestimmte kollektive Geltungsanspriiche mit artikuliert sind, muss es hier unver-
meidlich zu gesellschaftlichen Konflikten kommen, etwa wie ,,Freiheit™ verstanden
und gelebt wird (beides ist ja nicht strikt zu trennen).'* Alle gesellschaftlichen Deu-
tungen, vor allem aber alle politischen Interpretationen gesamtgesellschaftlicher
Identitdt sind potentiell immer umkdmpft, nie endgiiltig, immer Gegenstand von
Macht- im Sinne von Deutungskdmpfen zwischen einander in ihren wesentlichen
inhaltlichen Festlegungen widersprechenden oder zumindest sich unterscheidenden
Positionen. Ist die Selbstinterpretation schon auf der individuellen Ebene ein unab-
schliefbarer Prozess der Artikulation und Re-Artikulation, so scheint dies in erheb-
lich gesteigerter Weise auch auf politischer Ebene zu gelten.

Folgerichtig betont Taylor auch hier, dass das ,,Gemeinsame® intersubjektiver
Bedeutungen in diesem Zusammenhang nicht im Sinne eines festgelegten inhaltli-
chen Konsenses missverstanden werden diirfe. Auf der inhaltlichen Ebene sind ge-
sellschaftliche Interpretationsprozesse weder kohdrent noch notwendigerweise kon-
sensual orientiert, sondern immer auch durch Heterogenitit, Konflikte, Deutungs-
kidmpfe, Macht- und Hegemonialstreben geprégt. Das ,,Gemeinsame* scheint daher
fiir Taylor eher in einer bestimmten Formeigentiimlichkeit des gesamtgesellschaftli-
chen Hintergrundverstindnisses zu liegen.'*’

Der Begriff der ,,common meanings* bezeichnet offenbar einen besonderen Refe-
renzrahmen politischer Formen sozialer Imagination, der, anstatt aus unmittelbar
intersubjektiv geteilten (,,shared*) im Sinne von inhaltlich konsensualen, aus in einer

136  Taylor 1985a, S. 33f.

137 Ebd, S.39.

138 Taylor 2002c, S. 40.

139 Taylor 1985a, S. 39.

140 Taylor 1985a, S. 36f. und 39.

165



anderen Weise als ,kollektiv* zu verstehenden Bedeutungen besteht. Dabei ist es
vor allem Taylors eigentiimliche Verwendung der Metapher der ersten Person Plural
in diesem Zusammenhang, die einen entscheidenden Ansatzpunkt zu einem genaue-
ren Verstdndnis seines nicht sehr klar erlduterten Begriffs der ,,common meanings®
liefert:

We can speak of a shared belief, aspiration, etc. when there is convergence between the
subjective beliefs, aspirations, of many individuals. But it is part of the meaning of a
common aspiration, belief, celebration, etc. that it be not just shared but part of the com-
mon reference world. Or to put it another way, its being shared is a collective act, it is a
consciousness which is communally sustained, whereas sharing is something we do each
on his own, as it were, even if each of us is influenced by the others. Common meanings
are the basis of community. [...] [They] are not simply a converging set of subjective reac-
tions, but part of the common world. What the ontology of mainstream social science lacks
is the notion of meaning as not simply for an individual subject; of a subject who can be a
‘we’ as well as an ‘"'

Wenn man davon ausgeht, dass der Metapher des ,, Wir** an dieser Stelle nicht ledig-
lich eine rhetorische, sondern eine konzeptionelle Bedeutung zukommt, dann liee
sie sich so deuten, dass mit ihr die Bestimmung des besonderen Vorstellungssche-
mas, das ,,common meanings“ zugrunde liegt, auf die Subjektseite dieses Vorstel-
lungsschemas verschoben wird. ,,Common meanings“ unterschieden sich demnach
nicht aufgrund bestimmter Inhalte, sondern aufgrund ihrer besonderen Subjektstruk-
tur. Der Begriff bezoge sich demnach auf dasselbe Problem wie etwa Jiirgen Ha-
bermas’ Vorschlag, die Grundlage der ,,immer noch rétselhaften Phylogenese des
Menschen® in der sich bereits in basalen Zeigegesten konstituierenden ,.triadischen
Beziehung* zu sehen, in der aus der Erfahrung eines ,,gemeinsam identifizierten und
wahrgenommenen Gegenstand[s] ein intersubjektiv geteiltes Wissen“ entstehe.'** So
verstanden, impliziert die Metapher ,,Wir* dieselbe Verschiebung des Schwerpunkts
in der Bestimmung der integrativen Effekte von bestimmten Interpretations- und
Kommunikationslogiken von der Objekt- auf die Subjektseite, betont aber in noch
stirkerem Mafle, dass deren besondere Bedeutungsstruktur weder in einer intersub-
jektiv geteilten Intention von Subjekten auf einen Gegenstand noch in geteilten
inhaltlichen Vorstellungen von dessen Bedeutung begriindet sei.

Die integrative Wirkung der politischen ,,Selbst“-Interpretation von Gesellschaf-
ten realisiert sich so gesehen nicht primér iiber deren ,geteilte” Inhalte im Sinne

141 Ebd, S. 39f.

142 Habermas 2009. Habermas bezieht sich in diesem Zusammenhang auf die evolutionspsychologi-
schen Forschungen von Michael Tomasselo, bei dem allerdings ebenfalls die pronominale Meta-
pher der Ersten Person Plural eine wesentliche Rolle spielt. Vgl. Tomasselo 2009.

166



eines Konsenses, sondern iiber ein bestimmtes Bild ,,of ourselves as speaking to
others to whom we are related in a certain way*,'* das diesen Inhalten eingeschrie-
ben ist und iiber das sich letztlich ein besonderes Vorstellungsschema des interpre-
tierenden Subjekts bildet, ndmlich die Vorstellung von der ,,Gesellschaft als Ganze*
als einer Ersten Person Plural, die ,,sich selbst“ interpretiert.'** Politische Integration
realisiert sich nach diesem Bild also iiber ein bestimmtes Charakteristikum weniger
der ,,inhaltlichen* als vielmehr der ,,formalen Einbettung individueller in kollektive
Identititen,'*® insofern sie sich in erster Linie iiber die interpretative Genese einer
bestimmten Subjektform als des ,,gemeinsamen® Deutungsrahmens einer Gesell-
schaft vollzieht, innerhalb dessen iiber die verschiedensten, unter Umstdnden unmit-
telbar miteinander in Konflikt stehenden Vorstellungen und Wertungen gestritten
und zugleich dennoch in einem politisch integrierten kommunikativen Gesamtzu-
sammenhang diskutiert werden kann. Starke Wertungen etwa entspriachen diesem
Deutungsrahmen und triigen zu seiner politischen Aktualisierung und Artikulation
dann (und weitgehend unabhingig von der Pluralitit der in ihnen vertretenen Inhalte
und moralischen Standpunkte) bei, wenn sie als einer unter vielen Beitrdgen zu der
Perspektive eines sich permanent in Konstitution und Verdnderung begriffenen
gesamtgesellschaftlichen pluralen Subjekts formuliert wiirden, gleichsam als Vor-
schlag einer Facette dessen, wie ,,wir als Gesellschaft uns selbst verstehen wollen.
Individuelle oder partikular-kollektive starke Wertungen fidnden somit nicht unmit-
telbar, sondern in einer bestimmten, einer genuin politischen Form Eingang in den
Prozess gesamtgesellschaftlicher Selbstinterpretation. Die verschiedenen Positionen
innerhalb o6ffentlicher Diskurse, die realistischerweise (und demokratietheoretisch
aus guten Griinden) mit jeweils sich voneinander unterscheidenden starken Wertun-
gen und partikularen kollektiven Identitdten verbunden sind, erhdben als politische
Positionen keinen Anspruch auf unmittelbare absolute Geltung, wohl aber den An-

143 Taylor 2004, S. 26.

144 Vgl in diesem Zusammenhang auch die #hnlichen Uberlegungen bei Brandom 1994 zu einem
bestimmten Typus diskursiver ,,communities®, deren konstitutive Logik insofern unmittelbar eine
Subjektlogik ist, als sie sich primér aus dem ,,explicit discursive stance” der Beteiligten ,,toward
one another* ergebe: ,,Such a community not only is a we, its members can in the fullest sense say
,we “ (ebd., S. 643, Herv. i. Orig.).

145 Zur allgemeinen Unterscheidung einer inhaltlichen von einer eher formalen Einbettung individuel-
ler Identitdten vgl. Taylor 2012, S. 271. Obgleich man — analog zum zundchst formalen Konzept
der starken Wertungen — von einer formalen Unumginglichkeit sozialer Vorstellungsschemata und
von ,common meanings‘ sprechen kann, scheint ihre substantiell-inhaltliche Ausgestaltung insofern
von Belang zu sein, als diese nicht selbst-destruktiv diese formale Notwendigkeit verdecken darf.
So wie rein aufs Funktionale beschrinkte soziale Vorstellungsschemata die formale Notwendigkeit
einer ,verstehenden‘ Integration verfehlen, so scheinen aus diesem Grund auch ins rein Prozedurale
aufgeldste politische Prozesse — trotz der prinzipiellen Offenheit der kollektiven Selbstinterpretati-
on — auf dhnliche Weise an den formalen Erfordernisse sozialer Integration vorbei zu gehen.

167



spruch, als die Position von Teilnehmern am Prozess gesamtgesellschaftlicher
Selbstinterpretation anerkannt zu werden. Die Position von ,,Neuankémmlingen*
etwa ist als politische Position erst dann anerkannt, wenn ,,Wir* nicht ,iiber* sie,
sondern ,,mit* ihnen ,,als unseresgleichen sprechen (siche oben), d. h. wenn einer
bestimmten diskursiven Position (und ihren Belangen) nicht lediglich der Status
eines legitimen ,,Gegenstands®, sondern wenn ihr dariiber hinaus ein Status als Teil
des pluralen Subjekts des offentlichen Diskurses in einer Gesellschaft zukommt.

So verstanden, also im Sinne eines sich permanent neu erfindenden, prinzipiell
offenen, aber zugleich zu jedem Zeitpunkt mit seiner aktuell geltenden Selbstinter-
pretation beschiftigten pluralen Subjekts, impliziert das formale Vorstellungssche-
ma ,,Wir® eine offene und inklusive Logik gesamtgesellschaftlicher Integration, die
sich prinzipiell vom Konformitdtsdruck und der Exklusivitit ,nationalistischer®
Formen der kollektiven Identitdt unterscheiden lésst. Thre inklusive Logik entspricht
demgegeniiber vielleicht in der Tat eher jener Form von offener, pluraler ,,Einheit®,
wie sie etwa auch Zygmunt Bauman — gerade unter den Bedingungen einer ,,fliichti-
gen“ Moderne — fiir die unverzichtbare Grundlage einer zur demokratischen Selbst-
regierung fahigen Gesellschaft hilt und die er besonders prignant von dem exklusi-
ven ,,Wir des patriotischen/nationalistischen Glaubensbekenntnisses*'*® abgrenzt:

Es ist die Idee einer Einheit, die davon ausgeht, dass eine zivilisierte Gesellschaft durch
und durch pluralistisch ist, dass das Leben in einer solchen Gesellschaft auf Aushandlung
und Anerkennung der ,von Natur aus unterschiedlichen’ Interessen beruht [...]. Das heifit,
dass der Pluralismus der modernen zivilisierten Gesellschaft nicht einfach eine ,nackte
Tatsache’ ist, die man zwar ablehnen, aber nicht abschaffen kann, sondern dass er als
gliicklicher Umstand angesehen werden sollte, der den menschlichen Horizont erweitert
[...]- Im Gegensatz zum nationalistischen und patriotischen Glauben kann man sagen, dass
eine in der tdglichen Auseinandersetzung iiber Werte, Vorlieben und Lebenschancen zwi-
schﬁr71 den Mitgliedern einer Polis geschaffene Einheit die vielversprechendere Alternative
ist.

Die politische Integration von Gesellschaften liefle sich so gesehen also gleichsam
als die interpretative Verkopplung solcher offenen Prozesse der inhaltlichen Hori-
zonterweiterung mit Prozessen der formalen Horizontverschmelzung verstehen, in
der sich letztere gerade nicht iiber inhaltliche Konsense, sondern iiber die Deutung
des ,,Subjekts* realisieren, dessen ,,Horizont™ (und personelle Zusammensetzung) in
permanenter Erweiterung, Veranderung und Transformation begriffen und dabei in

146  Baumann 2003, S. 207.
147 Ebd, S. 209.

168



sich zutiefst pluralistisch verfasst sein kann, ohne den Charakter eines gemeinsamen
Deutungsrahmens zu verlieren.

Um sich ,eine Gestalt zu geben®, die der unauthebbaren Pluralitit individueller
Identititen gerecht zu werden und diese Pluralitit dennoch in ein zur kollektiven
Selbstregierung fahiges ,,Ganzes* zu integrieren in der Lage ist, muss eine Gesell-
schaft (bzw. ein ,,Volk*) im Rahmen ihres 6ffentlichen Diskurses also solchermafien
gleichsam ,,Personalitdt annehmen®.'*® Die ,entscheidende Fiktion“ bzw. die ,be-
sondere Art“ derjenigen ,,sozialen Imagination®, in deren Medium eine Gesellschaft
sich politisch integriert, liegt also in der Tatsache, dass sie in ihr eine kollektive
Selbst-Interpretation im buchstdblichen Sinn des Wortes entwickelt. Sie bezieht sich
nicht primir auf das ,,Was“ kollektiver Selbstinterpretationen, sondern auf ihr
»Wer®, und damit auf die allgemein geteilte Fiktion von der Subjektférmigkeit der
Offentlichkeit, auf die Idee ,,Wir, das Volk*.'*’

Das besondere Vorstellungsschema, das eine ,,Gruppe von Menschen im Lauf der
Zeit zu einem gemeinschaftlich handelnden Subjekt* macht,'™ ist also das allen
inhaltlichen Bestimmungen politischer Identitdt voraus liegende, ihnen gleichsam
eingeschriebene Vorstellungsschema der Gesellschaft als plurales Subjekt selbst.
Jenes ,stillschweigende Einverstindnis®, das hier oben als zentrale Voraussetzung
von Taylors Begriff der Offentlichkeit beschrieben wurde, lieBe sich demnach be-
stimmen als das sich durch alle Pluralitdt kontroverser 6ffentlicher Debatten hin-
durch interpretativ reproduzierende Einverstindnis dariiber, dass ,,Wir” es sind, die
miteinander iiber das sich inhaltlich permanent veréindernde Selbstverstdndnis der
Gesellschaft streiten. In diesem Sinne lésst sich auch Taylors Vorstellung von der
sikularen Grundlage moderner Selbstverstindnisse reformulieren. Im Unterschied
zu traditionalen Gesellschaften, in denen ,,sich die Menschen die Stiftung eines [...]
Zusammenschlusses nur durch eine Instanz jenseits ihres eigenen Handelns vorstel-
len [konnten]®, stellt die politische Offentlichkeit einer sikularen modernen Gesell-
schaft ,einen metatopischen gemeinsamen Raum und ein Subjekt gemeinschaftli-
chen Handelns ohne transzendierende Konstituierung® dar.””' Der Gesamtzusam-
menhang einer politischen Offentlichkeit wird ,,durch nichts auBerhalb des gemein-
samen Handelns ihrer Mitglieder konstituiert.'>* Sie ist im Wortsinne in sich
,»selbst* begriindet.

148 Taylor 2002c, S. 30.

149 Taylor 2002g, S. 148.

150 Taylor 20021, S. 111.

151 Ebd.; vgl. auch Taylor 2012, S. 333ff.
152 Taylor 20021, S. 109.

169



Die damit skizzierte Deutung des integrationstheoretischen Kerns von Taylors poli-
tischer Hermeneutik beruht also letztlich auf der These, dass Taylors hiufige Ver-
wendung der Metapher der Ersten Person Plural immer dann, wenn sie sich auf die
,,Gesellschaft als Ganze™ bezieht, ein wesentliches, allerdings bei Taylor selbst nicht
explizit ausgearbeitetes konzeptionelles Argument anzeigt.'”> Das Vorstellungs-
schema ,,Wir* steht fiir eine hermeneutische Bestimmung des politischen Integrati-
onsproblems in modernen demokratischen Gesellschaften durch die konzeptionelle
Ubertragung der Identitit stiftenden im Sinne einer unmittelbar subjektkonstitutiven
Funktion selbstreflexiver Interpretationsprozesse auf die strukturelle Ebene kollekti-
ver Identitéten.

5. Von starken zu politischen Wertungen?

Die Wir-Metapher ldsst sich somit als politiktheoretische Applikation eines philoso-
phisch-hermeneutischen Grundproblems verstehen, das dhnlich auch in der prono-
minalen Metapher des ,,Man“ in Heideggers Existentialphilosophie'** oder der Me-
tapher des ,,Du“ in Gadamers Beschreibung der sozusagen personalen Form von
Uberlieferungszusammenhingen'> zum Ausdruck kommt. Eine integrationstheore-
tisch verstandene Deutung von Taylors Wir-Metapher behauptet, wie diese, die
subjekt-formige und subjekt-konstitutive Sinnstruktur des ,,Ganzen“ gesellschaftli-
cher Zusammenhinge. Im Gegensatz jedoch zu Heideggers pejorativ konnotiertem
,Man‘“ und Gadamers traditionalistisch konnotiertem ,,.Du‘ ist die These von dem
Vorstellungsschema einer pluralen Subjektivitdt der Gesellschaft als einem ,,Wir®
vielleicht besser geeignet, sowohl in analytischer als auch in normativer Hinsicht
den besonderen Problemen moderner pluralistischer demokratischer Gesellschaften
gerecht zu werden. Und sie kann, das sollte unter anderem in der vorangehenden
Rekonstruktion gezeigt werden, als Ausgangspunkt einer Relektiire insbesondere
von Taylors Uberlegungen zum Begriff der Offentlichkeit dienen, die vielleicht
besonders gut einige von deren eigenstindigen (vor allem integrationstheoretischen)
Potentialen freilegen kann.

Ein solcher Versuch der politiktheoretischen Applikation von Taylors Hermeneu-
tik liefe allerdings unter anderem auf die konzeptionelle Forderung hinaus, neben

153 Zu Taylors hdufiger, aber insgesamt nicht konsistenter und konzeptionell weitgehend ungeklérter
Verwendung dieser Metapher vgl. auch die Bemerkungen bei Reese-Schdfer 1996 und bei Skinner
1991

154 Heidegger 2006, S. 113f{f., 180ff. und 267{f.

155 Gadamer 1990, S. 363ff.

170



dem allgemeinen Begriff ,,starker Wertungen® einen daran ankniipfenden, aber we-
sentlich andere Akzente setzenden Begriff politischer Wertungen zu formulieren,
der die spezifisch offentliche Form, in der starke Wertungen in den Selbstinterpreta-
tionsprozess von Gesellschaften alleine Eingang finden konnen, zu bestimmen er-
laubt. Taylors Perspektive, in der eine explizite Konzeptualisierung dieses Problems
fehlt, miisste dabei um entsprechende Konzepte einer genuin politischen Form von
hermeneutischer ,,Wertrationalitit™ ergidnzt und erweitert werden, wie sie etwa im
Rahmen von Hannah Arendts politiktheoretischer Applikation der Kantschen ,.er-
weiterten Denkungsart“ oder auch in John Deweys pragmatistischer Demokratiethe-
orie zu finden sind."*® Auf einer solchen Grundlage kann Taylors politische Herme-
neutik zu einem Verstdndnis politischen bzw. ,6ffentlichen Vernunftgebrauchs®
beitragen, das, statt in einer mehr oder weniger strikten Trennung von ,Hinter-
grundkultur* und politischer Offentlichkeit als der ,,verniinftigste[n] fiir uns méogli-
che[n] Grundlage sozialer Einheit”, in der offenen Debatte iiber die Vielzahl von
innerhalb pluralistischer Gesellschaften vertretenen starken Wertungen die eigentli-
che Substanz offentlicher Diskurse ausmacht'’’ und dennoch deren inklusiv-
integrative Funktion zu beschreiben in der Lage ist. Wahrend also etwa im Rahmen
von Rawls’ politischem Liberalismus es ,,den Biirgern als einzelnen iiberlassen ...
(bleibt), sich klar dariiber zu werden, welche Beziehungen zwischen den Werten des
politischen Bereichs und anderen Werten in ihren umfassenden Lehren bestehen,'®
lieBe sich auf der hier skizzierten Grundlage eine Vorstellung politischer Offentlich-
keit vertreten, in der gerade auch diese moglichen Beziehungen mit zum Gegenstand
der Diskussion gemacht werden,'” allerdings ohne dabei auf die unrealistische und
demokratietheoretisch problematische Idee einer ,,Einheit™ der Gesellschaft auf der
Grundlage einer ,,Bejahung derselben umfassenden Lehre'®® zu rekurrieren.

156 Vgl. dazu Sigwart 2012, S. 260ft. (zu Dewey) und S. 398ff. (zu Arendt).

157 Rawls 2003, S. 79, 220.

158 Ebd., S.227.

159 Bei Rawls selbst ist ein solches Verstindnis von Offentlichkeit allerdings ebenfalls angedacht,
zumindest angedeutet, ndmlich einerseits empirisch in der Annahme, dass ,,die umfassenden Lehren
der meisten Menschen nicht vollstindig umfassend sind“, was einen ,,gewissen Spielraum* (ebd.,
S. 261) im diskursiven Umgang mit dem Pluralismus verschiedener Grundiiberzeugungen er6ffnet,
und andererseits theoretisch in der ,,dritten Auffassung® seines Modells eines iibergreifenden Kon-
senses (ebd., S. 233 und 245ff.), die letztlich auf eine pluralistisch-intuitionistische Begriindung der
Beziehung zwischen umfassenden und politischen Werten hinauslauft (ebd., S. 263).

160 Ebd., S.234.

171



Literatur

Anderson, Benedict, 1988: Die Erfindung der Nation, Frankfurt a.M./New Y ork.

Aurenque, Diana, 2011: Ethosdenken. Auf der Spur einer ethischen Fragestellung in der Philosophie
Martin Heideggers, Freiburg i.Br./Miinchen.

Bauman, Zygmunt, 2003: Fliichtige Moderne, Frankfurt a.M.

Blakely, Jason, 2013: Returning to the Interpretive Turn: Charles Taylor and His Critics. In: The Review
of Politics 75, S. 383-406.

Bourdieu, Pierre, 1993: Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft, Frankfurt a.M.

Brandom, Robert B., 1994: Making It Explicit: Reasoning, Representing, and Discursive Commitment,
Cambridge.

Demmerling, Christoph,2007: Hermeneutik der Alltaglichkeit und In-der-Welt-sein (§§ 25-38). In:
Thomas Rentsch (Hrsg.): Sein und Zeit [= Klassiker Auslegen, Bd. 25]. (2. Aufl.), Berlin, S. 89-115.

Fehér, Istvan M., 2003: Asthetik, Hermeneutik, Philosophie. Das Hermeneutisch-Werden der Philosophie
im 20. Jahrhundert. In: Ders. (Hrsg.): Kunst, Hermeneutik, Philosophie. Das Denken Hans-Georg
Gadamers im Zusammenhang des 20. Jahrhunderts, Heidelberg, S. 15-32.

Fehér, Istvan M., 2005: Verstehen bei Heidegger und Gadamer. In: Giinter Figal/Hans-Helmuth Gander
(Hrsg.): Dimensionen des Hermeneutischen. Heidegger und Gadamer, Frankfurt a.M., S. 89—-115.

Frankfurt, Harry, 1971: Freedom of the Will and the Concept of a Person. In: Journal of Philosophy 1, S.
5-20.

Gadamer, Hans-Georg, 1990: Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik [=
Gesammelte Werke, Bd. 1], 6. Aufl.,, Tiibingen.

Gander, Hans-Helmuth, 2000: Konstitution des Selbst in Situationen. Zur Konzeption personaler Identitét
bei Martin Heidegger und Charles Taylor. In: Wolfgang Ebach (Hrsg.): wir / ihr / sie. Identitit und
Alteritét in Theorie und Methode, Wiirzburg, S. 151-162.

Gebhardt, Jiirgen, 2013: Hermeneutics and Political Theory. In: Interpretation 40, S. 283-303.

Gellner, Ernest, 1991: Nationalismus und Moderne, Berlin.

Gibbons, Michael T., 2006: Hermeneutics, Political Inquiry, and Practical Reason: An Evolving Chal-
lenge to Political Science. In: American Political Science Review 100, S. 563-571.

Grondin, Jean, 2001: Einfiithrung in die philosophische Hermeneutik, 2. iiberarb. Aufl., Darmstadt.
Grondin, Jean, 2003: Stichwort: Hermeneutik. Selbstauslegung und Seinsverstehen. In: Dieter Thoméa
(Hrsg.): Heidegger-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart, S. 47-51.

Grof3heim, Michael,2003: Heidegger und die Philosophische Anthropologie (Max Scheler, Helmuth
Plessner, Arnold Gehlen). Von der Abwehr der anthropologischen Subsumption zur Kulturkritik des
Anthropozentrismus. In: Dieter Thoma (Hrsg.): Heidegger-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung,
Stuttgart, S. 333-337.

Grosser, Florian, 2013: Zwischen Gleichschaltung und robustem Pluralismus. Volten des ,,Mitsein“. In:
Paul Sérensen/Nikolai Miinch (Hrsg.): Politische Theorie und das Denken Heideggers, Bielefeld, S.
21-42.

Guignon, Charles B., 1983: Heidegger and the Problem of Knowledge, Indianapolis.

Guignon, Charles B., 2003: Heidegger, der amerikanische Pragmatismus und die Analytische Philoso-
phie. Heidegger — gegen die Erkenntnistheorie ins Feld gefiihrt. In: Dieter Thoma (Hrsg.): Heidegger-
Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart, S. 458—468.

Heidegger, Martin, 1985: Phanomenologische Interpretationen zu Aristoteles: Einfithrung in die phéno-
menologische Forschung [= Gesamtausgabe, Bd. 61], Frankfurt a.M.

172



Heidegger, Martin, 1987: Zur Bestimmung der Philosophie [= Gesamtausgabe, Bd. 56/57], Frank furt
aM.

Heidegger, Martin, 1993a: Grundprobleme der Phanomenologie (1919/20) [= Gesamtausgabe, Bd. 58,
Frankfurt a.M.

Heidegger, Martin, 1993b: Phinomenologie der Anschauung und des Ausdrucks: Theorie der philosophi-
schen Begriffsbildung [= Gesamtausgabe, Bd. 59], Frankfurt a.M.

Heidegger, Martin, 1995: Ontologie (Hermeneutik der Faktizitit) [= Gesamtausgabe, Bd. 63], (2. Aufl.),
Frankfurt a.M.

Heidegger, Martin, 2004: Anmerkungen zu Karl Jaspers ,,Psychologie der Weltanschauungen® (1919/21).
In: Ders., Wegmarken [= Gesamtausgabe, Bd. 9], 3. Aufl., Frankfurt a.M.

Heidegger, Martin, 2006: Sein und Zeit, 19. Aufl., Tibingen.

Hoy, David Couzens, 1993: Heidegger and the hermeneutic turn. In: Charles B. Guignon (Hrsg): The
Cambridge Companion to Heidegger, Cambridge, S. 170—194.

Jung, Matthias, 2003: Die frithen Freiburger Vorlesungen und andere Schriften 1919-1923. Aufbau einer
eigenen Philosophie im historischen Kontext. In: Dieter Thoma (Hrsg.): Heidegger-Handbuch. Leben
— Werk — Wirkung, Stuttgart, S. 13-22.

Jung, Matthias, 2012: Hermeneutik zur Einfithrung (4. vollsténdig tiberarbeitete Aufl.), Hamburg.

Maclure, Jocelyn/Taylor, Charles, 2011: Laizitat und Gewissensfreiheit, Berlin.

Meinefeld, Ole, 2013: Politisches Denken im Ausgang von der ,,Man-Analyse® in Sein und Zeit? In: Paul

Sorensen/Nikolai Miinch (Hrsg.): Politische Theorie und das Denken Heideggers, Bielefeld, S. 133—
152.

Rawls, John, 2003: Politischer Liberalismus, Frankfurt a.M.

Reckwitz, Andreas, 2003: Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine sozialtheoretische Per-
spektive. In: Zeitschrift fiir Soziologie 32, S. 282-201.

Redhead, Mark, 2002: Making the Past Useful for a Pluralistic Present: Taylor, Arendt, and a Problem for
Historical Reasoning. In: American Journal of Political Science 46, H.4, S. 803-818.

Reese-Schidfer, Walter, 1996: ,,Nach innen geht der geheimnisvolle Weg*: Einige kritische Bemerkungen
zu Charles Taylors Ontologie der Moralitét und des modernen Selbst. In: Deutsche Zeitschrift fiir Phi-
losophie 44, S. 621-634.

Rentsch, Thomas, 2003: ,Sein und Zeit‘. Fundamentalontologie als Hermeneutik der Endlichkeit. In:
Dieter Thoma (Hrsg.): Heidegger-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stuttgart, S. 51-80.

Rosa, Hartmut, 1998: Identitét und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles Taylor, Frank-
furt a.M./New York.

Rosa, Hartmut,2011: Is There Anybody Out There? Stumme und resonante Weltbeziehungen — Charles
Taylors monomanischer Analysefokus. In: Michael Kiihnlein/Matthias Lutz-Bachmann (Hrsg.): Uner-
fiillte Moderne? Neue Perspektiven auf das Werk von Charles Taylor, Berlin, S. 15-43.

Schatzki, Theodore R./Knorr-Cetina, Karin/Savigny, Eike von (Hrsg.), 2001: The Practice Turn in Con-
temporary Theory, London.

Schaupp, Walter, 2003: Gerechtigkeit im Horizont des Guten. Fundamentalmoralische Kldrungen im
Ausgang von Charles Taylor, Freiburg (Schweiz).

Scholtz, Gunter, 1993: Was ist und seit wann gibt es ,,hermeneutische Philosophie*? In: Dilthey-Jahrbuch
Band 8 (1992-93), S. 93-119.

Schulz-Schaeffer, Ingo, 2010: Praxis, handlungstheoretisch betrachtet. In: Zeitschrift fiir Soziologie 39, S.
319-336.

Sigwart, Hans-Jorg, 2012: Politische Hermeneutik. Verstehen, Politik und Kritik bei John Dewey und
Hannah Arendt, Wiirzburg.

173



Sigwart, Hans-Jorg, 2013: Das politisch-hermeneutische Problem: Zur Gegenstandsbestimmung einer
,,verstehenden Politikwissenschaft®. In: Politisches Denken. Jahrbuch 2013, S. 163-189.

Skinner, Quentin, 1991: Who are ,,We“? Ambiguities of the Modern Self. In: Inquiry 34, S. 133—153.
Smith, Nicholas H.,2002: Charles Taylor. Meaning, Morals and Modernity, Cambridge u.a.

Smith, Nicholas H.,2004: Taylor and the Hermeneutic Tradition. In: Ruth Abbey (Hrsg.): Charles Taylor,
Cambridge u.a. S. 29-51.

Taylor, Charles, 1964: The Explanation of Behaviour. London.

Taylor, Charles, 1975: Erklarung und Interpretation in den Wissenschaften vom Menschen, Frank furt
aM.

Taylor, Charles, 1985a: Interpretation and the Sciences of Man. In: Ders., Philosophy and the Human
Sciences. Philosophical Papers 2, Cambridge u.a., S. 15-57.

Taylor, Charles, 1985b: Self-interpreting animals. In: Ders., Human Agency and Language. Philosophical
Papers 1, Cambridge u.a., S. 45-76.

Taylor, Charles, 1985c: Introduction. In: Ders., Human Agency and Language. Philosophical Papers 1,
Cambridge u.a., S. 1-12.

Taylor, Charles, 1985d: The Concept of a Person. In: Ders., Human Agency and Language. Philosophical
Papers 1, Cambridge u.a., S. 97-114.

Taylor, Charles, 1985e: How is mechanism conceivable?. In: Ders., Human Agency and Language.
Philosophical Papers 1, Cambridge u.a., S. 164—186.

Taylor, Charles, 1985f: Language and Human Nature. In: Ders., Human Agency and Language. Philo-
sophical Papers 1, Cambridge u.a., S. 215-247.

Taylor, Charles, 1988a: The Moral Topography of the Self. In: Robert L. Woolfolk/Louis A. Sass/Stanley
B. Messer (Hrsg.): Hermeneutics and Psychological Theory: Interpretative Perpectives on Personality,
Psychotherapy, and Psychopathology, New Brunswick/London, S. 298-320.

Taylor, Charles, 1988b: Was ist menschliches Handeln? In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des
neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M., S. 9-51.

Taylor, Charles, 1991: The Dialogical Self. In: David R.Hiley/James F. Bohman/Richard Shusterman
(Hrsg.): The Interpretive Turn. Philosophy, Science, Culture, Ithaca/London, S. 304-314.

Taylor, Charles, 1993a: Engaged Agency and Background in Heidegger. In: Charles Guignon (Hrsg.):
The Cambridge Companion to Heidegger, Cambridge u.a., S. 317-336.

Taylor, Charles, 1993b: Die Politik der Anerkennung. In: Ders., Multikulturalismus und die Politik der
Anerkennung. Mit Kommentaren von Amy Gutmann (Hrsg.), Steven C. Rockefeller, Michael Walzer,
Susan Wolf. Mit einem Beitrag von Jiirgen Habermas, Frankfurt a.M., S. 13-78.

Taylor, Charles, 1995a: Overcoming Epistemology. In: Ders., Philosophical Arguments, Cam-
bridge/London, S. 1-19.

Taylor, Charles, 1995b: Lichtung or Lebensform: Parallels between Heidegger and Wittgenstein. In:
Ders., Philosophical Arguments, Cambridge/London, S. 61-78.

Taylor, Charles, 1995c: The Validity of Transcendental Arguments. In: Ders., Philosophical Arguments,
Cambridge/London, S. 20-33.

Taylor, Charles, 1995d: The Importance of Herder. In: Ders., Philosophical Arguments, Cam-
bridge/London, S. 79-99.

Taylor, Charles, 1996: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitét, Frank furt a.M.

Taylor, Charles, 2002a: Vorwort. In: Ders., Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsitze zur
politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 7-9.

Taylor, Charles, 2002b: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? In: Ders., Wieviel Gemeinschaft
braucht die Demokratie? Aufsitze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 11-29.

174



Taylor, Charles, 2002¢: Demokratie und Ausgrenzung. In: Ders., Wieviel Gemeinschaft braucht die
Demokratie? Aufsitze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 30-50.

Taylor, Charles, 2002d: Einige Uberlegungen zur Idee der Solidaritit. In: Ders., Wieviel Gemeinschaft
braucht die Demokratie? Aufsitze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 51-63.

Taylor, Charles, 2002¢: Die Beschworung der Civil Society. In: Ders., Wieviel Gemeinschaft braucht die
Demokratie? Aufsétze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 64—92.

Taylor, Charles, 2002f: Liberale Politik und Offentlichkeit. In: Ders., Wieviel Gemeinschaft braucht die
Demokratie? Aufsétze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 93—139.

Taylor, Charles, 2002g: Nationalismus und Moderne. In: Ders., Wieviel Gemeinschaft braucht die De-
mokratie? Aufsitze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 140—165.

Taylor, Charles, 2004: Modern Social Imaginaries, Durham/London.
Taylor, Charles, 2012: Ein sikulares Zeitalter, Berlin.

Taylor, Charles, 2013: Heidegger, Sprache und Okologie. In: Paul Sérensen/Nikolai Miinch (Hrsg.):
Politische Theorie und das Denken Heideggers, Bielefeld, S. 191-224.

Vedder, Ben,2000: Was ist Hermeneutik? Ein Weg von der Textdeutung zur Interpretation der Wirklich-
keit, Stuttgart u.a.

Vetter, Helmuth, 2007: Philosophische Hermeneutik. Unterwegs zu Heidegger und Gadamer, Frankfurt
aM.

Wesche, Tilo,2013: Treffen Heideggers Einwande gegen die Demokratie zu? In: Paul Sorensen/Nikolai
Miinch (Hrsg.): Politische Theorie und das Denken Heideggers, Bielefeld, S. 153—174.

175



Nicholas H. Smith

Der Solidaritédtsbegriff von Charles Taylor

Ein zentraler Grundsatz von Charles Taylors politischer Philosophie und Sozialphi-
losophie lautet, dass moderne demokratische Staaten nur dann richtig funktionieren
koénnen, wenn unter den Biirgern ein hohes Mall an Solidaritét herrscht. Diese Ein-
sicht verdankt Taylor nach eigener Aussage der Traditionslinie des sogenannten
,Biirgerhumanismus® (Machiavelli, Montesquieu, Rousseau und anderen). Wenn die
Biirger einer Republik die Kosten selbstbestimmter Herrschaft (und insbesondere
diejenigen Kosten, die mit dem Schutz des Gemeinwesens vor dufleren Bedrohun-
gen verbunden sind) bereitwillig bzw. freiwillig iibernehmen sollen, miissen sie dazu
— so die zentrale Annahme — in hohem Malle motiviert sein. Es ist geradezu ein
Kennzeichen einer gesunden und gut funktionierenden Republik, dass sie sich da-
rauf verlassen kann, dass ihre Biirger das Gemeinwesen in seiner Génze bereitwillig
und engagiert beschiitzen und sein allgemeines Funktionieren fordern, unabhéngig
von den damit verbundenen individuellen Kosten. Eine schwache und schlecht funk-
tionierende Republik muss dagegen ihre Biirger aktiv dazu bewegen, im allgemei-
nen Interesse zu handeln. Sie muss auf verschiedene staatliche ZwangsmaBnahmen
zuriickgreifen, um das erforderliche Verhalten sicherzustellen. Solche externen Mo-
tivationsquellen erweisen sich aber nicht nur als langfristig unwirksam, sondern sind
letztlich nicht mit dem Prinzip der Selbstregierung vereinbar. Eine existenzfdhige
Republik kann sich dagegen darauf verlassen, dass die Biirger die Kosten des Zu-
sammenlebens aus freien Stiicken selbst tragen und, wenn nétig, ihre Privatinteres-
sen jederzeit bereitwillig dem Gemeinwohl unterordnen. Als zentrale Quelle dieser
Bereitschaft macht Taylor (wie auch andere Denker in der Tradition des Biirgerhu-
manismus) eine patriotische Einstellung aus. Patriotismus, verstanden als leiden-
schaftliche Identifikation mit der Republik, ihrem Wesen und ihren Idealen, ist
demnach der solidarische Kleister, der Demokratien zusammenhélt. Ohne eine sol-
che Solidaritit konnte der demokratische Staat nicht funktionieren und demokrati-
sches Zusammenleben hitte keine Chance. Moderne Demokratien (d.h. die Art libe-
raler Demokratien, in denen wir gegenwartig leben) weisen dabei Taylor zufolge
zwei Merkmale auf, die diese alte Einsicht des Biirgerhumanismus iiber Solidaritit
wieder besonders relevant erscheinen lassen. Zum einen ist dies die Umverteilungs-
funktion des Staates. Liberale demokratische Staaten sind Fairness und Gleichheit
verpflichtet, weshalb sie durch Steuern Ressourcen umverteilen. Aullerdem tragen
sie Verantwortung dafiir, auch jenseits ihrer Grenzen Armut, Hunger, Mangel und
Leid zu verringern, in erster Linie durch internationale Hilfe und Unterstiitzung.
Neben Formen von Wehr- und Zivildienst stellt das Bezahlen von Steuern im Rah-

176



men von Umverteilungspolitik (d.h., von Steuern, die dem einzelnen Steuerzahler
nicht direkt zugutekommen, weil durch sie Giiter finanziert werden, zu deren Emp-
fangern der Steuerzahler selbst nicht gehort) die offensichtlichste Art und Weise dar,
auf die Biirger moderner liberaler Demokratien ihre Privatinteressen zugunsten des
Gemeinwohls opfern. Insofern miissen moderne liberale Demokratien, die eine sol-
che Umverteilungspolitik betreiben, in der Lage sein, ein Mal} an Solidaritit unter
den Biirgern herzustellen, das sie zur bereitwilligen Ubernahme dieses Opfers moti-
viert. Damit stellt sich aber die Frage, ob die traditionellen Quellen von Solidaritét,
die zur Aufrechterhaltung von Demokratie beitragen sollen, fiir diese Aufgabe iiber-
haupt noch angemessen sind?

Das zweite Merkmal heutiger liberaler Demokratien, das die Erkenntnisse des
Biirgerhumanismus iiber Solidaritdt in neuem Licht erscheinen ldsst, ist deren religi-
ose und kulturelle Vielfalt. Infolge der umfangreichen Migrationsbewegungen der
letzten Jahrzehnte, des Aufkommens neuer sozialer Bewegungen, neu erstarkter
ethno-nationaler und religioser Identititen und anderer Faktoren weisen moderne
liberale Demokratien nicht mehr die kulturelle und religiose Homogenitét auf, die
fiir die Republiken fritherer Epochen kennzeichnend war. Das bedeutet aber auch,
dass es eine deutlich groBere Zahl unterschiedlicher Zugehdrigkeiten und Loyalitd-
ten gibt. Wie wir gesehen haben ist es aber gleichzeitig fiir das Funktionieren von
Demokratien unverzichtbar, dass die Biirger eine kollektive Bindung an das Ge-
meinwesen besitzen, die stark genug ist, sie zu gemeinwohlorientiertem Handeln zu
bewegen. Analog zu den Folgen der Umverteilungsfunktion des modernen demokra-
tischen Staates wird damit folgendes Problem aufgeworfen: So wie die erfolgreiche
Erfillung der Umverteilungspflichten des Staates ein Pflichtgefiihl auf Seiten der
Biirger voraussetzt, das stark genug ist, ihre privaten Interessen zu iiberlagern, so
setzt auch der Erhalt kultureller und religioser Vielfalt ein Pflichtgefiihl der Biirger
voraus, das stark genug ist, ihre jeweiligen religiosen und kulturellen Loyalitéten zu
iiberlagern — zumindest dort, wo diese mit dem kollektiven Wohl der Demokratie
insgesamt in Konflikt stehen. Die Frage lautet also: Gibt es in modernen liberalen
Demokratien Quellen von Solidaritit, die die Biirger motivieren konnen, ihre star-
ken, partikularen religiésen und kulturellen Bindungen dem iibergeordneten Ziel der
Selbstregierung in religidser und kultureller Vielfalt unterzuordnen, und zwar nicht
nur als Abwigung im Einzelfall, sondern als Selbstverstandlichkeit?

Diese beiden Merkmale moderner demokratischer Staaten — ihre Umverteilungs-
funktion und die angestrebte Vereinbarkeit mit religioser und kultureller Vielfalt —
werfen also die Frage auf, ob traditionelle Quellen von Solidaritit geeignet sind,
liberale Demokratien aufrechtzuerhalten. Meiner Meinung nach besteht Taylors
Beitrag zu unserem Verstandnis des modernen Staates zu grof3en Teilen in der Klar-
heit, mit der er die damit verbundenen Herausforderungen darlegt. Taylors Ansatz
bietet dabei eine Korrektur sowohl atomistischer liberaler Theorien, in denen die
solidarischen Bindungen, die das Funktionieren liberaler Staaten erst moglich ma-

177



chen, nicht beriicksichtigt werden, als auch starker kosmopolitischer liberaler Theo-
rien, denen ein auf problematische Weise idealisiertes Verstindnis davon zugrunde
liegt, wie solche Bindungen geformt, gepflegt und ausgeweitet werden. Taylor lie-
fert auBerdem eine Korrektur kommunitaristischer Theorien, die zwar die funktiona-
le Bedeutung sozialer Solidaritét anerkennen, aber nicht in der Lage sind, diese mit
dem Bekenntnis zu individueller Freiheit und Gleichheit als fundamentalen Normen
der Legitimation zu vereinbaren. Taylors ,sophisticated communitarianism® stellt
eine attraktive Alternative sowohl zu atomistischen und kosmopolitischen liberalen
Ansitzen als auch zu illiberalen kommunitaristischen Theorien dar.! Gegeniiber
diesen Theorien liegt der Vorteil von Taylors Ansatz darin, dass er die anhaltende
Notwendigkeit von Solidaritiat ebenso in den Blick bekommt wie die Gefahren fiir
die Demokratie, die aus einer fehlgeleiteten Solidaritit resultieren kdnnen.
Gleichzeitig scheinen mir aber Taylors Vorstellungen von den Quellen von Soli-
daritdt unverhdltnismiBig eng gefasst zu sein. Vor allem betont sein Verstidndnis
davon, wie Solidaritdt entsteht, zu sehr die subjektive Identifikation mit groflen
Kollektiven oder geteilten Projekten, vernachldssig aber gleichzeitig diejenigen
Bindungen, die im Rahmen alltdglicher Praktiken von Zusammenarbeit und kollek-
tiver Selbstverwaltung mehr oder weniger unbewusst entstehen. An anderen Stellen
seines Werks betont Taylor selbst — unter dem Einfluss von Aristoteles und, in ge-
ringerem Maf3e, auch von Marx — die Bedeutung der tatséchlichen Teilnahme an der
Tétigkeit der Selbstregierung und beharrt darauf, dass die Biirger einer gut funktio-
nierenden Demokratie in der kollektiven Selbstverwaltung versiert sein miissen —
was sie aber nur dadurch erreichen koénnten, dass sie eine solche regelméBig ausii-
ben.* Diesen Uberlegungen zufolge kénnen die Biirger also nur dann eine stabile
Form demokratischer Solidaritét entwickeln, wenn sie die Moglichkeit haben, ihre
Kompetenz zur kollektiven Selbstverwaltung tiglich auszuiiben. Umgekehrt ist
davon auszugehen, dass das Fehlen dieser Moglichkeit die Quellen von Solidaritét
schwicht oder gar zerstort. Aus dieser Perspektive ist Solidaritdt also nicht nur
durch die subjektiven Identititen bedroht, die die Biirger in umverteilenden, kultu-
rell und religios vielfdltigen liberalen Demokratien annehmen — so wichtig deren
Rolle auch ist —, sondern insbesondere auch durch den zunehmenden Ausschluss
einer groBen Zahl der Biirger von bedeutsamen Praktiken kollektiver Selbstverwal-
tung. Das bedeutet aber, dass den Herausforderungen, mit denen Solidaritit durch
Umverteilung und Vielfalt konfrontiert ist, nicht allein durch neue Identitdtsformen
— dem Schwerpunkt von Taylors Vorschldgen — begegnet werden kann, sondern es

1 Vgl. Smith/Laitinen 2009, S. 48-70.
2 Vgl. etwa Taylor 1970, Kap. 5.

178



einer Ausweitung bedeutungsvoller Moglichkeiten zur Teilnahme an kollektiv
selbstverwalteten Téatigkeiten bedarf.

Werfen wir also zunéchst einen genaueren Blick auf die Herausforderungen, die
sich fiir Solidaritit durch die Umverteilungsfunktion des liberalen demokratischen
Staates ergeben, und dann in einem zweiten Schritt auf diejenigen Herausforderun-
gen, die mit der Berticksichtigung religidser und kultureller Vielfalt einhergehen.

Umverteilung als Herausforderung

Wahrscheinlich weifl kaum jemand so gut, dass eine Umverteilung von Ressourcen
durch den Staat Solidaritdt sowohl benétigt als auch belastet, wie diejenigen Deut-
schen, die den Solidarititszuschlag bezahlen miissen. Diese Einkommensumvertei-
lung zwischen West und Ost konnte deshalb eingefiihrt werden, weil von einer star-
ken Bindung auszugehen war. Solidaritit aufgrund einer geteilten nationalen Identi-
tdt war die Voraussetzung flir die Akzeptanz dieser explizit umverteilungsorientier-
ten Steuer. Fiir diejenigen, die sie bezahlen, ist die Steuer aber natiirlich trotzdem
auch eine Belastung, und auch wenn eine gemeinsame Identitét die zentrale Motiva-
tion dafiir darstellen mag, diese Belastung bereitwillig zu tragen, diirfte dieses Opfer
fiir einige doch auch die geteilte Identitdt selbst auf die Probe stellen.

Fir Taylor ist dies ein Dilemma, mit dem sich alle liberalen Demokratien mit
wohlfahrtsstaatlichen Strukturen konfrontiert sehen. In selbigen wird von den Biir-
gern typischerweise erwartet, dass sie in Form von Einkommenstransfers etwas an
diejenigen abgeben, denen es schlechter geht. Dies setzt aber voraus, dass die Bei-
tragszahler sich gegeniiber dem sozialen Kollektiv in hohem MaBe verpflichtet fiih-
len. Hierin liegt fiir Taylor der berechtigte Kern der kommunitaristischen Kritik am
Rawlsschen Liberalismus. Mit Verweis auf Michael Sandel schreibt er, dass ,,[...]
Rawls® egalitaristisches Differenzprinzip, das die Eigenschaften der Individuen als
Teil der gemeinschaftlich besessenen Ressourcen fiir das Wohl der Gesamtgesell-
schaft ansieht [...], ein hohes MaB an Solidaritit unter den Beteiligten voraussetzt.
Dieser Sinn gegenseitiger Verpflichtung konne nur von gebundenen Individuen
aufrechterhalten werden, die einen starken Gemeinschaftssinn teilten.*® Taylor be-
zweifelt dabei nicht, dass ein egalitires Umverteilungsprinzip ein integraler Be-
standteil sowohl des normativen Selbstverstéindnisses moderner liberaler Demokra-
tien als auch ihrer erfolgreichen Reproduktion ist. Sein Punkt ist, dass die soziale
Wirkmaéchtigkeit eines solchen Prinzips davon abhéngt, dass zwischen den Biirgern

3 Taylor 1993, S. 107.

179



starke Bande von Solidaritdt und wechselseitiger Verbundenheit existieren — was fiir
Taylor eine starke Identifikation mit der Gemeinschaft voraussetzt.

Eine Anforderung an die Art von Solidaritét, die eine egalitaristische Umvertei-
lung in modernen liberalen Demokratien voraussetzt, ist also, dass sie stark genug
ist, private Interessen zu liberlagern. Mit Taylor gesprochen muss in solchen Gesell-
schaften, wenn es um das Bezahlen von Steuern geht, die ,,Wir-Identitét™ der Biirger
schwerer wiegen als ihre jeweiligen ,,Ich-Identititen“. Taylor ist iiberzeugt, dass
diese Anforderung erfiillt werden kann, wenn liberal-egalitére Prinzipien Teil einer
nationalen Identitit sind. Ahnlich wie Habermas ist er der Meinung, dass eine starke
Form von Patriotismus insofern auf liberalen Verfassungsprinzipien basieren kann,
als diese in den Institutionen und der Geschichte von Nationalstaaten verkorpert sind
und in diesem spezifischen Kontext verfolgt werden. Der Stolz auf die Errungen-
schaften der Verfassung ihres Landes kann eine Quelle starken Zusammenhalts
zwischen den Biirger sein. Ebenso kann der Stolz auf die durch Umverteilung er-
moglichten Errungenschaften eines Staates (wie etwa des National Health Service in
GroBbritannien) eine wichtige Quelle sozialer Bindungen darstellen, solange diese
Errungenschaften nicht von der Idee eines nationale Projekts entkoppelt werden.

Eine starke Verbundenheit ist allerdings nicht die einzige Anforderung, der eine
Quelle von Solidaritdt gerecht werden muss, um der Herausforderung durch die
Umverteilung zu begegnen. Eine weitere betrifft die Reichweite der Solidaritit.
Denn die Umverteilung von Wohlstand in modernen demokratischen Staaten betrifft
nicht nur die Biirger. So wird in modernen Wohlfahrtsstaaten auch Umverteilung
zugunsten von Einwanderern immer wichtiger, ganz zu schweigen von internationa-
len Hilfspflichten. Letztere stellen eine besonders gewichtige Herausforderung dar.
Wihrend némlich das Eintreten fiir Prinzipien globaler Gerechtigkeit und die Ver-
besserung menschlicher Lebensbedingungen auf die gleiche Weise wie die Bindung
an liberale Verfassungsprinzipien durchaus Teil einer nationalen Identitét sein kann,
bleibt die Quelle dieser Solidaritét die imagined community der Nation. Wie Taylor
einrdumt gibt es durchaus zahlreiche Beispiele fiir individuelle Wohltitigkeit, in
denen sich Solidaritidt mit Fremden ausdriickt, die in weit entfernten Landern unter
Armut und Verfolgung leiden. Und tatsichlich existiert, so Taylor weiter, in der
modernen Welt eine Vielzahl von Quellen, aus denen sich eine solche Form von
Solidaritit speisen kann.” Auch auf der Ebene staatlichen Handelns finden sich eine

4 Vgl. ebd., S. 116, wo Taylor zwischen ,,Wir-Identitéten* und ,,blol konvergenten Ich-Identitéten‘
unterscheidet.

5 Vgl. Taylor 2009a, bspw. S. 1154 ff. Taylor ist dabei offenbar der Meinung, dass christliche Néchs-
tenliebe die tragfihigste ,,moralische Quelle” fiir solche individuellen Akte der Solidaritdt darstellt,
worauf ich hier aber nicht weiter eingehen mochte.

180



ganze Reihe von Motivationsquellen, darunter Solidaritit mit den Empfangern von
Hilfsleistungen, die Verpflichtung auf allgemeine liberale Prinzipien wie auch
pragmatisches Eigeninteresse. Solange aber die Motivation zu internationalen Hilfs-
leistungen nicht Teil einer nationalen Identitdt ist, wird es jedem Nationalstaat
schwerfallen, die entsprechenden Umverteilungen dauerhaft durchzusetzen. Ausge-
hend von den traditionellen Grundlagen nationaler Identitdt iiberrascht es daher
nicht, dass moderne liberale Demokratien Probleme haben, ihren internationalen
Hilfspflichten auch nur anndhernd in der Form nachzukommen, die ihr gleichzeiti-
ges Eintreten flir egalitire Prinzipien eigentlich verlangt. Solidaritdt mit der gesam-
ten Menschheit reicht eindeutig weiter als Solidaritit im Rahmen nationaler Identitit
und konnte eine zusétzliche Motivationsquelle fiir Umverteilung in Form von Hilfs-
leistungen bieten, ist aber motivational nicht stark genug. Grundsétzlich besitzt sie
die notige Reichweite, aber nicht die nétige Kraft, um der Herausforderung durch
die Umverteilung im modernen globalen Kontext angemessen zu begegnen.
SchlieBlich gibt es noch eine dritte Anforderung, mit der sowohl diese Form von
Solidaritdt als auch ein — wenn man so will — ,Wohlfahrtsstaats‘-Patriotismus
Schwierigkeiten haben. Dabei handelt es sich um eine Anforderung, die mit der
Zielsetzung wirtschaftlichen Wachstums einhergeht. Hierzu duflert sich Taylor im
Rahmen seiner Auseinandersetzung mit der Solidarititsidee von Josef Tischner.®
Tischner betont inbesondere die Rolle von Arbeit: ,,Work®, schreibt Tischner, ,,is an
axis of solidarity®, so dass ,,[W]hen considering the ethics of solidarity one cannot
bypass the essence of work*.” Tischner vertritt ein substanzielles ethisches Konzept
von Arbeit, das Ausbeutung — weit gefasst als Aufzwingen von unnétigem Leid,
Erniedrigung und Unterwiirfigkeit — verbietet. Tischner zufolge stellt die Ausbeu-
tung von Arbeitern eine der grundlegenden Weisen dar, in der die Solidaritdt zwi-
schen menschlichen Wesen ,verraten wird. Auch wenn Taylor durchaus Sympa-
thien fiir die Ideale hat, die Tischners Konzept zugrunde liegen, hilt er es letztlich
doch fiir grundlegend verfehlt, zumindest als Modell fiir zeitgendssische liberale
Demokratien. Der Fehler liegt fiir Taylor darin, dass Tischner iibersieht, dass es sich
bei wirtschaftlichem Wachstum (wie es fiir gut funktionierende kapitalistische Sys-
teme kennzeichnend ist) um etwas handelt, das die Biirger liberaler Demokratien fiir
grundsitzlich erstrebenswert halten, ungeachtet ihrer Unterstiitzung egalitirer Ideale.
Aus zeitgenossischer Sicht ist Tischners Solidarititsmodell nach Taylors Verstiand-
nis unbrauchbar, weil es nicht in der Lage ist, sowohl den ,kapitalistischen® als auch
den ,demokratischen‘ Kontext praktischer Begriindung zu beriicksichtigen. Taylor

6 Vgl. Taylor 2000, S. 189-201.
7 Tischner 1981, S. 13-14.

181



zufolge sind aber beide Begriindungskontexte flir die Effizienz und Legitimitit mo-
derner demokratischer Staaten unverzichtbar. Beide dienen jeweils Zwecken, auf die
die Biirger dieser Staaten nicht ernsthaft verzichten kdnnen. Damit befinden sie sich
(bzw. wir uns) in einem ,tragischen Konflikt® zwischen Demokratie und Kapitalis-
mus, der in Form von Forderungen nach egalitirer Umverteilung besonders deutlich
wird. Diese Forderungen miissen ndmlich in Einklang gebracht werden mit den
Erfordernissen von wirtschaftlichem Wachstum und Produktivitit, sowie der Forde-
rung unternehmerischer und innovativer Qualitidten durch finanzielle Anreize, die
liberal-egalitdren (Umverteilungs-)Idealen entgegenlaufen.

Zusammengefasst bediirfen wohlfahrtsstaatlich organisierte liberale Demokratien
also innerhalb ihrer Biirgerschaft Formen von Solidaritét, die (1) stark genug sind,
zur Ubernahme der Belastungen einer egalitiren Umverteilung innerhalb des Staates
zu motivieren, (2) weit genug reichen, so dass sie universale liberale Prinzipien
umfassen und Formen ,humanitirer® Hilfe jenseits des Staates begriinden, und (3)
flexibel genug sind, um Wirtschaftswachstum zu beriicksichtigen und zu fordern.
Taylor nimmt an, dass traditionelle Quellen von Solidaritdt eine oder zwei dieser
Anforderungen erfiillen, meistens aber auf Kosten der jeweils dritten. Nationalisti-
sche Solidaritit erfiillt typischerweise Bedingung (1), nicht aber Bedingung (2),
kosmopolitische Solidaritit erfiillt Bedingung (2), aber wohl nicht Bedingung (1),
und eine sozialistische Solidaritit, wie sie von Solidarnos¢ verkorpert und von
Tischner verteidigt worden ist, erfiillt Bedingung (2) und vielleicht auch (1), nicht
aber Bedingung (3). Die Herausforderung fiir liberale Demokratien besteht also
darin, Formen von Solidaritit hervorzubringen, die alle drei Bedingungen erfiillen.
Taylors diesbeziigliche Vorschldge konzentrieren sich auf die Einrichtung freier,
offentlicher Rdume, in denen sich neue Formen von Identitit entwickeln konnen.
Was genau Taylor sich darunter vorstellt, werde ich spiter noch etwas ausfiihrlicher
diskutieren. Vorher mochte ich mich aber eine weiteren Quelle demokratischer Soli-
daritdt zuwenden, der Taylor weniger Beachtung schenkt, die mir aber als vielver-
sprechender Weg erscheint, um der von ihm identifizierten Herausforderung durch
die Umverteilung in liberalen Demokratien zu begegnen.

Dabei denke ich an eine Form von Solidaritit, die sich organisch aus der Erfah-
rung produzierender Kooperation entwickelt. Eine solche Solidaritét spielt bekannt-
lich in der Theorie von Durkheim eine zentrale Rolle, und auch Tischner bezieht
sich auf sie.® Die Grundidee ist, dass sich Solidaritit aus der konkreten Erfahrung
entwickeln kann, Dinge gemeinsam zu tun, und insbesondere aus dem gemeinsamen

8 Vgl. Durkheim 1977. Eine eindringliche Darstellung der Idee findet sich auch bei John Dewey, wie
Axel Honneth herausgearbeitet hat (vgl. Honneth 2000, S. 282-309).

182



Uberwinden von Hindernissen oder dem gemeinsamen Losen von Problemen. Wer
zur erfolgreichen Bewiltigung einer kollektiven Aufgabe beitragt, erlebt zusammen
mit den anderen Beteiligten einen Erfolg, der ihn mit ihnen verbindet. Durch die
Teilhabe am gemeinsamen Losen von Problemen oder durch die Beteiligung an
kollektiver produktiver Arbeit entwickelt man soziale Bindungen mit anderen, und
zwar unabhéngig von moglichen anderen identitéitsstiftenden Merkmalen der betref-
fenden Gruppe. Mit anderen Worten liegt die Quelle der entsprechenden Bindung in
der Betitigung bzw. der Aufgabe, die es zu erfiillen gilt, und nicht in der Identitét
des Kollektivs. Was die Teilnehmer an Prozessen gemeinsamen Problemldsens oder
produktiven Tatigkeiten miteinander verbindet, ist das Problem, das es zu 16sen gilt,
die Leistung, die erbracht werden muss, das Produkt, das hergestellt werden soll,
usw. Mir scheint, dass wir diese Art von Solidaritdt von derjenigen, die aus einem
Gefiihl von Zugehorigkeit zu einer Gemeinschaft Gleichgesinnter entsteht, unter-
scheiden koénnen und sollten.

Wo tritt also in modernen liberalen Demokratien die Notwendigkeit produktiver
Kooperation am offensichtlichsten und eindringlichsten zutage? Natiirlich in der
Produktionssphére selbst. Bei der Arbeit sind die Biirger tagtéglich zu Disziplin in
kollektivem Problemldsen angehalten. Kooperation zwischen den verschiedenen
Teilnehmern einer Arbeitsorganisation ist entscheidend, wenn die Organisation gut
funktionieren soll. Gegenseitiges Vertrauen ist die Bedingung effektiver Zusam-
menarbeit, und in effektiver Zusammenarbeit erweist sich die Vertrauenswiirdigkeit
Anderer. Maligeblich ist dabei, dass die Bindung, die produktive Zusammenarbeit
gleichzeitig voraussetzt und stirkt, nicht auf gegenseitiger Sympathie, gemeinsamen
Interessen oder einer geteilten Identitdt basiert. Im Lichte von Hindernissen, die
iiberwunden werden miissen, Aufgaben, die bewiltigt werden miissen, und der stéin-
digen Moglichkeit des Scheiterns riickt das Aufeinander-Angewiesen-Sein der Ar-
beiter in einer Organisation in den Mittelpunkt. Sich fiir die erfolgreiche Bewilti-
gung einer gemeinsamen Aufgabe in diesem Sinne auf andere zu verlassen, besitzt
eine ganz eigene Bindungskraft, die sich von der Art Solidaritdt unterscheidet, die
aus einem Gefiihl patriotischer Verbundenheit mit einer Gruppe entsteht.

Wenn es stimmt, dass Arbeit der zentrale Kontext ist, in dem sich die Biirger in
produktiver Kooperation {iben, und wenn es aulerdem stimmt, dass produktive Ko-
operation eine entscheidende Quelle sozialer Solidaritat ist, dann ist davon auszuge-
hen, dass die allgemeinen Bedingungen kooperativer Produktion in liberal-
demokratischen Gesellschaften einen erheblichen Einfluss auf die Qualitét der Soli-
daritéit haben, die insgesamt in diesen Gesellschaften herrscht. Uberlegungen von
Durkheim, Dewey, und zuletzt auch von Honneth und Dejours stiitzen eine solche

183



Schlussfolgerung.” Insbesondere legen sie nahe, dass sich Bedingungen, die fiir
Kooperation im Arbeitskontext ungiinstig sind (d.h. Bedingungen, die Kooperation
fiir Arbeiter schwierig oder unvorteilhaft machen) bzw. keine bedeutungsvolle Mog-
lichkeit zur Teilnahme an kollektivem Problemlosen bieten, negativ auf die Bande
der Solidaritdt auswirken, die Individuen als Biirger einer Demokratie verbinden.
Wer keine Mitsprache am Arbeitsplatz hat, wer durch Drangsalieren und Schikane
zum Befolgen von Anweisungen gezwungen wird, oder wer als Gelegenheitsarbeiter
keinen Anteil an der mittel- bis langfristigen Entwicklung einer Organisation hat, ist
mit groler Wahrscheinlichkeit nicht nur ein weniger engagierter Arbeiter, sondern
insgesamt auch ein weniger engagierter Biirger. Wie Taylor aber selbst betont sind
indifferente Biirger schlecht fiir die Demokratie. Wie sich eingangs gezeigt hatte, ist
die fiir die Gegenwart reformulierte republikanische These, dass gesunde liberale
Demokratien darauf angewiesen sind, dass ihren Biirgern die liberale Demokratie
wichtiger ist als individuelle oder Gruppeninteressen, grundlegend fiir Taylors poli-
tische Philosophie und Sozialphilosophie. Vor diesem Hintergrund miissten aller-
dings die gut dokumentierte Entdemokratisierung der Arbeit im neoliberalen Kapita-
lismus, der dramatische Anstieg von Gelegenheits- und Zeitarbeit (in bestimmten
Landern), und nicht zuletzt der grundsitzliche Ausschluss groer Bevolkerungsteile
von der Sphire bezahlter Arbeit fiir Taylor zentrale Anliegen darstellen. '’

Der Hauptgrund dafiir, dass diese Fragen in Taylors Diagnose der Probleme mo-
derner Demokratien fast keine Rolle spielen, findet sich, wie mir scheint, in seiner
Reaktion auf Tischner. Wie wir gesehen haben liegt fir Taylor Tischners Fehler in
der Annahme, dass sich demokratische Solidaritit mit wirtschaftlicher Produktivitét
und Wohlstand vereinbaren ldsst. Tischner habe nicht gesehen, dass ein tragischer
Konflikt zwischen beiden unvermeidbar ist. Die Existenz eines solchen tiefgreifen-
den Konflikts sollte uns aber nicht {ibersehen lassen, dass demokratischere Formen
der Arbeitsorganisation moglich sind, die trotzdem wirtschaftlich konkurrenzfahig
sind. Und sie sollte uns auch nicht iibersehen lassen, wie sehr Solidaritit durch gro-
Be wirtschaftliche Ungleichheit beeintrachtigt wird. Vermutlich héngen beide Phé-
nomene vielmehr zusammen. Es steht demnach zu vermuten, dass eine Demokrati-
sierung der Arbeit die demokratische Solidaritit als solche steigern und damit eine
relevante Motivation fiir eine stirker egalitire Umverteilung schaffen wiirde. Und
umgekehrt muss die Priorisierung wirtschaftlichen Wachstums auf Kosten der Be-
reitstellung von Moglichkeiten zu bedeutsamer Kooperation und Selbstverwaltung
am Arbeitsplatz einen Riickgang an Solidaritit verursachen und damit wie jede

9 Vgl. Dejours 2009. Siehe fiir eine weiterfiihrende Diskussion der These iiber die zentrale Rolle von
Arbeit in diesem Smith/Deranty 2012.
10 Vgl. zum Beispiel Boltanski/Chiapello 2003 sowie Sennett 2005.

184



Schwichung patriotischer Einstellungen zur Desintegration der modernen Demokra-
tie fiihren."'

Vielfalt als Herausforderung

Umverteilung im Rahmen des Wohlfahrtsstaats stellt also eine Herausforderung fiir
die Solidaritit in modernen Demokratien dar. Eine weitere Herausforderung, die
Taylor fiir entscheidender hélt und mit der er sich intensiver beschiftig, ergibt sich
aus kultureller und religidser Vielfalt. In einer Replik auf einen Artikel iiber sein
Verstandnis von Solidaritdt merkt Taylor an, dass der Grad an ,,mutual commitment
and trust”, der fir Umverteilung notig ist, in einigen Gesellschaften durch eine
,long-standing historical homogeneity* gefordert wird.'> Wie er erginzt, sind aber
die meisten groen Gesellschaften

already very diverse, and becoming more so through migration and the assertion of age-old
repressed identities (e.g. of women, gays, and others), so that the redefining of their histor-
ical identities in order to generate the necessary solidarity becomes one of their pressing
tasks. The question: why should we financially support the Xes? — or, listen to the opinion
of Xes, or allow Xes to influence us? — comes repeatedly to be asked for some values of X
[...]- Modern democracies have to come up with convincing answers to these questions if
they are to survive and live up to their ideals."

In einem anderen, jiingeren Aufsatz zum Thema wiederholt Taylor diesen Punkt:
,»the challenge for all our societies®, schreibt er, ,,is how to maintain the same inten-
sity of solidarity” — d.h., die Intensitit, die fiir historisch homogene Gesellschaften
mit erfolgreichen wohlfahrtsstaatlichen Arrangements (wie etwa die skandinavi-
schen Linder) kennzeichnend ist — ,,when populations are diversifying*.'* Fiir Tay-
lor steht also fest, dass moderne Demokratien, um nicht zu zerfallen, eine Form von
Solidaritdt hervorbringen miissen, die der Herausforderung durch die Vielfalt be-
gegnen kann.

Die Wahl, die moderne Demokratien zu treffen haben, beschreibt Taylor in radi-
kaler Weise als eine zwischen Formen von Solidaritit, die sich am alten Modell der
Homogenitét orientieren, und neuen Formen, die Solidaritit auf einer heterogenen

11 Fiir eine empirische Fundierung des Zusammenhangs zwischen 6konomischer Ungleichheit und der
Schwichung von Solidaritdt, sowie die zentrale Rolle von Demokratie am Arbeitsplatz zur Be-
kdmpfung beider Aspekte siehe Wilkinson/Pickett 2010.

12 Taylor 2009b, S. 100.

13 Ebd.

14 Vgl Taylor 2010, S. 8.

185



Basis griinden. Das Hauptproblem des ersten Modells sieht Taylor darin, dass es
zwangsldufig die gegenwirtigen Biirger ausschlieft. Der Versuch, Solidaritit in
Form eines Beharrens auf historisch erfolgreichen Homogenitétsmodellen zu stér-
ken, ist, wie Taylor sehr deutlich formuliert, ,,disastrous because you are not crea-
ting solidarity among the people who are actually there“.'” Entsprechend liegt fiir
ihn der einzig gangbare Weg darin, ,,[to] redefine identity* auf eine Art und Weise,
die die gegenwértigen Biirger nicht ausschlieft. Wie kann aber eine solche Art von
Solidaritét, fiir die es Taylor zufolge kein historisches Vorbild gibt, erreicht werden?

Beginnen wir mit einem genaueren Blick auf die Struktur des Modells, das es ab-
zulsen gilt. Wie Taylor betont sind alle Demokratien mit dem Dilemma von Inklu-
sion und Exklusion konfrontiert.'® Wie wir gesehen haben versteht Taylor demokra-
tische Inklusion ganz im Sinne des Biirgerhumanismus in erster Linie als Inklusion
in eine Lebensform, die durch ein Geflihl gemeinsamer Identitit geprigt ist. Doch
gerade dieses Gefiihl einer gemeinsamen politischen Identitdt fiihrt gleichzeitig auch
in mindestens dreierlei Hinsicht zu Exklusion. Erstens gibt es Félle, in denen eine
auBlenstehende Gruppe ausgeschlossen wird, weil sie die vorherrschende politische
Identitdt gefahrdet. So genannte ,ethnische Sduberungen® stellen die brutalste Form
derartiger Exklusion dar. Doch Taylor sieht die gleiche Logik auch im alten Apart-
heid-System in Siidafrika am Werk (in dem Schwarze als Biirger von ,homelands*
auBerhalb des Staates galten), und ebenso auch in Regimen, die Minderheitengrup-
pen dadurch assimilieren oder zur Inklusion zwingen wollen, dass sie ihnen ein
unabhéngiges Existenzrecht absprechen — wie es etwa die Situation der Kurden in
der Tiirkei ist. Eine zweite Form der Exklusion findet sich in demokratisch verfass-
ten Einwanderungsgesellschaften, deren politische Identitét an ein Gefiihl ethnischer
Einheit gekoppelt ist. Eine politische Identitit, die auf gemeinsamer Sprache, Kultur
und gemeinsamen Vorfahren beruht, erweist sich gegeniiber der Inklusion von Ein-
wanderern oft als ablehnend. Deutschlands Weigerung, die dort lebenden Gastarbei-
ter einzubiirgern, ist ein Beispiel flir diese Form, aber auch seine Heimat Quebec
zahlt Taylor zu dieser Kategorie. Die Exklusion von Einwanderern spiegelt sich in
der Rede von ,uns‘ und ,denen‘, wobei von Letzteren entweder als Problem oder als
Ressource gesprochen wird, nicht aber als gleichberechtigten Teilnehmern an politi-
schen bzw. 6ffentlichen Debatten. Selbst ethnisch heterogene Gesellschaften wie die
Vereinigten Staaten haben Einwanderungswellen stets als Bedrohung fiir ihre De-
mokratie gesehen. Die dritte Form von Exklusion, die Taylor anspricht, ist nicht so
sehr das Resultat einer gefiihlten Bedrohung der vorherrschenden ethno-

15  Ebd.
16 Vgl Taylor 2011a.

186



linguistischen Kultur, sondern entspringt der vermeintlichen Notwendigkeit, ein
einheitliches und striktes Schema staatsbiirgerlicher Identitdt durchzusetzen. Hier
denkt Taylor vor allem an die Jakobiner im revolutionédren Frankreich. Einwanderer
und Andere werden hier nicht von vornherein aufgrund ihrer ethnischen oder kultu-
rellen Wurzeln ausgeschlossen, sondern weil sie sich nicht den kompromisslosen
Standards angepasst haben, die die Republik von ihren Biirgern verlangt.

Taylor glaubt, dass diese drei Formen von Exklusion als Negativfolien einer ge-
lingenden Herausbildung politischer Identitdt in kulturell vielfdltigen modernen
Demokratien dienen konnen. Alle drei stellen unbefriedigende Antworten auf das
Dilemma dar, das daraus resultiert, dass die Biirger sich einerseits als Teil einer
bestimmten Gemeinschaft verstehen — eine grundlegende Bedingung der Legitimitét
wie des Uberlebens von Demokratie —, gleichzeitig aber eine méglichst inkludieren-
de Einstellung aufweisen miissen. Ein Weg, mit diesem Dilemma und den erfolglo-
sen Losungsversuchen der traditionellen Modelle politischer Identitdt umzugehen,
besteht darin, die Notwendigkeit eines der Elemente des Dilemmas in Frage zu stel-
len. So lieBe sich etwa argumentieren, dass — wenn Exklusion dadurch bedingt wird,
dass die Leute glauben, eine gemeinsame Identitdt zu besitzen — die Losung darin
besteht, den Einfluss solcher Vorstellungen auf das Selbstverstdndnis von Demokra-
tien zu beschrinken. Dieses Argument findet sich etwa stellenweise in der liberalen
Kritik am Nationalismus. Wenn die Vorstellung, Teil einer Nation zu sein, zum
Ausschluss von vermeintlich ,Fremden‘ aus der politischen Gemeinschaft fiihrt, so
die Uberlegung, dann spricht das eben gegen eine nationale politische Identitit, oder
welche Form der Identitéit auch immer einem solchen Ausschluss verursacht.

Taylor steht dieses Argument aber ganz offensichtlich nicht offen. Denn ohne ir-
gendeine Form gemeinsamer Identifikation kann die Demokratie fiir ihn nicht funk-
tionieren. Nach Taylors Meinung liegt die einzige Losung darin, das Dilemma anzu-
erkennen, einzusehen, dass sich ein gewisser Grad an Exklusion nicht vermeiden
lasst, und zu versuchen, die der Demokratie inhdrente Dynamik des Ausschlusses zu
minimieren oder ,auszugleichen®, so dass sie mit kultureller und religioser Vielfalt
zu vereinen ist. Der richtige Umgang mit dem Problem der Exklusion besteht aus
Taylors Sicht darin, die in modernen liberalen Demokratien vorherrschenden For-
men des sozialen Imagindren zu untersuchen und die Arten politischer Gemein-
schaft, zu denen sich die in Demokratien lebenden Menschen zugehdérig fiihlen,
explizit zu machen, und dadurch inklusiveren Formen kollektiver Identifikation den
Weg zu bereiten.'” Ziel ist es, Formen des sozialen Imaginiren zu explizieren, die
gleichzeitig Inklusion und Exklusion beférdern, und — wenn moglich — noch nicht

17 Vgl. Taylor 2004, und allgemeiner Taylor 2009a.

187



verwirklichte Potenziale einer weitergehenden Inklusion herauszuarbeiten. Hierin
liegt der Kern von Taylors Vorschlag, wie mit der Herausforderung fiir die Solidari-
tét durch kulturelle und religiose Vielfalt umzugehen ist.

Eine der stirksten Quellen von Exklusion sieht Taylor im nationalistischen Ima-
gindren. Nationalisten verstehen sich als Mitglieder eines vorpolitisch gegebenen
Gesamtzusammenhangs — der Nation — und ihre Forderung, dass dieser mit dem
politischen Gesamtzusammenhang (dem Staat) in Einklang zu bringen sei, muss in
modernen, kulturell vielféltigen Gesellschaften notwendig zu radikaler Exklusion
fithren. Insofern der Gemeinschaft, der sich die Mitglieder der Nation zugehdrig
fithlen, die Machthoheit iiber ein bestimmtes Herkunftsgebiet zugeschrieben wird,
muss sie diejenigen, die nicht zur Nation gehoren, entweder aus dem betreffenden
Gebiet vertreiben (ethnische Sduberung) oder sie als entrechtete Minderheiten aner-
kennen. Beide Optionen sind nicht nur moralisch verwerflich, sondern auch kontra-
produktiv fiir die Demokratie. Taylor beharrt aber gleichzeitig darauf, dass eine
solche Politik radikaler Exklusion nur aus einer bestimmten Form von Nationalis-
mus folgt, nicht aber eine notwendige Konsequenz von Nationalismus an sich ist. In
seiner urspriinglichen (Herderschen) Form sei dieser eine pluralistische Doktrin
gewesen, die auf der Uberzeugung fuBite, dass allen Nationen gleicher Respekt ge-
biihrt. Und zumindest fiir bestimmte Teile der heutigen Welt ist schwer vorstellbar,
dass Kédmpfe um Selbstregierung eine andere Form annehmen als die von Kdmpfen
um nationale Selbstbestimmung. Das Streben einer imagined community von Natio-
nalbiirgern nach Selbstregierung kann Demokratie sowohl befordern als auch behin-
dern. Mehr oder weniger exkludierende Formen von Demokratie konnen die Folge
sein. Und dies gilt, wie Taylor betont, gleichermallen auch fiir das ,republikanische*
Imagindre. Die Idee, zu einem ,freien Volk® zu gehdren, das auf ewig einer ur-
spriinglichen Verfassung verpflichtet ist, kann sich historischem Wandel genauso
wenig anpassen und ist dementsprechend genauso anfillig fiir Formen unnétiger und
illegitimer Exklusion wie die Idee einer Nation, deren Charakter in Form der ur-
spriinglichen Verbindung mit einem bestimmten Gebiet in Stein gemeif3elt ist.

Wenn also herkdmmliche Bilder von politischer Gemeinschaft — als ,Nation‘ oder
als ,Republik® — der gegenwirtigen Herausforderung durch kulturelle und religiose
Vielfalt nicht begegnen koénnen, welches Bild sollte dann verwendet werden? Wie
sieht Taylors konstruktiver Vorschlag zum Umgang mit der Herausforderung aus?
Welche Formen des sozialen Imagindren konnen den sozialen Zusammenhalt si-
chern und gleichzeitig kulturelle und religiose Vielfalt integrieren?

188



,,These®, gibt Taylor zu, ,,are a lot harder to find.“'® Dennoch macht er einen grund-
legenden Vorschlag. Die Idee ist, dass die Verortung der gemeinsamen Identitéit
schlicht und ergreifend von den Biirgern selbst im Hier und Jetzt ausgehandelt wer-
den muss statt einfach aus der Vergangenheit liberliefert bzw. iibernommen zu wer-
den. Biirger, die ihre politische Identitdt nicht einfach als gegeben ansehen — als
etwas, das ein fiir alle Mal durch konstitutionelle Setzung (Griindung einer Repub-
lik) oder die urspriingliche Besiedlung eines Gebiets (Griindung einer Nation) fest-
gelegt ist —, konnen gestalterisch auf neue Inklusionsforderungen eingehen. Die
Herausforderung besteht darin, durch Interaktion und Dialog mit Anderen neue
Verortungen von Identitdt zu finden. Taylor spricht diesbeziiglich von einem Teilen
von Identitétsriumen (,sharing identity space)."” Dabei raumt er ein, dass er nichts
Genaueres dariiber sagen kann, wie ein solches Teilen von Identititsriumen in der
Praxis ausschen konnte, fligt aber hinzu, dass es an den Biirgern selbst liegt, die
Details in ihren jeweiligen, sich stets d&ndernden Kontexten auszuarbeiten. Als abs-
traktes Prinzip weckt diese Idee des Teilens allerdings den Verdacht, dass damit das
Problem der Inklusion nicht geldst, sondern nur reformuliert wird. Denn offenbar ist
damit nichts anderes gemeint, als von Biirgern, deren Identitit sich aus traditionellen
Quellen speist, zu verlangen, sich im Lichte von kultureller und religioser Vielfalt zu
dndern. Das Problem mit traditionellen Quellen von Identitit besteht aber nun ja
gerade darin, dass sie sich nicht dndern oder neu verhandeln lassen. Grundsétzlich
ist also unklar, ob wir durch die Rede vom Teilen von Identititsriumen irgendetwas
lernen konnen, das wir aus dem Nachvollzug der Dynamik demokratischer Exklusi-
onsprozesse nicht sowieso schon wissen.

Aber vielleicht ist die Entwicklung inklusiverer Formen des sozialen Imaginéren
gar nicht die einige Moglichkeit, mit der Herausforderung demokratischer Solidari-
tit durch die Vielfalt umzugehen. Taylors Diskussion entsprechender Losungsvor-
schldge dreht sich groBtenteils um die Frage gemeinsamer Identifikation. Nimmt
man an, dass der hohe Bedarf an Solidaritit in demokratischen Gesellschaften durch
die starken Effekte einer geteilten Identitit gedeckt werden kann, besteht die Her-
ausforderung letztlich darin, ein politisch wirksames ,Wir® zu finden, das demokrati-
sche Prinzipien verinnerlicht und die verschiedenen ,Ichs‘, aus denen sich die Biir-
gerschaft zusammensetzt, integrieren kann (darunter ,Ichs‘, die von partikularen
kulturellen und religiosen Bindungen geprégt sind). Es ist aber nicht ganz klar, wa-
rum nicht auch die Bindung an demokratische Prinzipien o/ine die Identifikation mit
einer groBBeren Gemeinschaft eine ausreichende Motivation bieten kann. Tatséchlich

18  Taylor201la, S. 138.
19  Ebd, S. 140.

189



kommt Taylor selbst stellenweise einer solchen Position recht nahe, etwa wenn er
Habermas® Idee des Verfassungspatriotismus eine unbestreitbare Attraktivitit be-
scheinigt.** Auch Taylors Uberlegungen zu den Bedingungen fiir einen Konsens
iiber Menschenrechte deuten an, dass es hilfreich sein konnte, die Verpflichtung auf
grundlegende moralische und politische Prinzipien von Freiheit und Gleichheit von
grofer angelegten Konzeptionen der metaphysischen ,,Quellen” dieser Prinzipien
sowie der Identititen, die mit einem Eintreten fiir sie einhergehen, zu entkoppeln.”'
Stellenweise spricht Taylor von einer spezifischen ,,political ethic, die im Kern auf
,human rights, non-discrimination and democracy* fut.*> In kulturell und religios
vielfaltigen Gesellschaften der Art, wie sie unseren gegenwartigen Kontext bilden,
gibt es ganz unterschiedliche Griinde, sich dieser Ethik zu verschreiben, und ganz
unterschiedliche Motivationen, entsprechend zu handeln — was z&hlt, ist aber die
politische Ethik selbst.

Damit ist es aber von zentraler Bedeutung, dass die Grundlinien dieser Ethik im
Alltag der Biirger eine konkrete Form annehmen. Wenn Menschenrechte, Nichtdis-
kriminierung und Selbstregierung nicht nur abstrakte Ideale bleiben sollen, miissen
sie beim Einzelnen auf ,Resonanz‘ stoen und als Bezugspunkte solidarischer Mobi-
lisierung fungieren — kurz: sie miissen auf der Ebene gelebter Erfahrung Wirkung
entfalten. Anders gesprochen miissen die Biirger diese Ethik nicht nur als moralisch,
sondern als sittlich verstehen. Taylor hat ausfiihrlich und iiberzeugend dargelegt,
welche Rolle eine freie und unbeschrinkte Offentlichkeit dabei spielen kann.” Die
Offentlichkeit ist der Raum, in dem Prozesse der Teilnahme an und des Neuverhan-
delns von Identitét stattfinden, die fir Taylor die Antwort auf die Herausforderung
der Vielfalt darstellen. Er lisst keinen Zweifel daran, dass gut funktionierende Of-
fentlichkeiten unerldsslich sind, und zeigt, dass mit Beeintrichtigungen selbiger
spezifische Gefdhrdungen demokratischer Solidaritit einhergehen. Wie ich aber
schon angemerkt habe, ist die Offentlichkeit nicht der einzige Kontext, in dem sich
letztere entwickeln oder auch auflésen kann. Insbesondere habe ich gezeigt, dass
gerade auch die Produktionssphére einen solchen Kontext darstellt, da Aufeinander-
Angewiesen-Sein und die Notwendigkeit von Zusammenarbeit nirgends so deutlich
erfahren werden wie hier. Daraus hatte ich geschlossen, dass diese Art von Erfah-
rung als Quelle von Solidaritdt mindestens genauso wichtig ist wie die gemeinsame
Identifikation mit einer politischen, kulturellen oder nationalen Gemeinschaft. Ent-
sprechend scheint mir, dass Produktion oder die Erbringung von Dienstleistungen,

20 Vgl Taylor 2008.

21 Vgl Taylor 2009b.

22 Taylor 2010, S. 104.

23 Besonders iiberzeugend ist Taylors Idee der ,,nested public spheres” (vgl. Taylor 1995).

190



die die ,politische Ethik‘ von Menschenrechen, Gleichheit, Nicht-Diskriminierung
und Selbstregierung verkdrpern, als Kontexte fiir demokratische Solidaritit genauso
wichtig sind wie Offentlichkeiten, die diese Ethik verkorpern bzw. fordern.

Insgesamt halte ich es fiir bedauerlich, dass Taylor sich nicht mit der Produkti-
onssphére als einem Kontext von Solidaritit auseinandergesetzt hat, dem der gleiche
Stellenwert zukommt wie der Offentlichkeit. Taylors Aktualisierung der Erkenntnis
des Biirgerhumanismus iiber die Notwendigkeit von Solidaritit fiir die Demokratie,
seine Bestimmung der Herausforderungen durch Umverteilung und Vielfalt, wie
auch seine Vorschlige zum Umgang mit selbigen stellen eine wichtige Bereicherung
fiir unser Denken iiber den Staat dar. Dadurch, dass er sich fast ausschlie8lich mit
Offentlichkeit auseinandersetzt und die Produktionssphire auBer Acht lisst, geraten
aber einige der zentralen Herausforderungen fiir die Solidaritdt in heutigen Demo-
kratien aus dem Blick, und Wege zum Umgang mit diesen Herausforderungen blei-
ben unbeachtet.

Ubersetzung von Andreas Busen

Literatur

Boltanski, Luc/Chiapello, Eve, 2003: Der neue Geist des Kapitalismus, Konstanz.
Dejours, Christophe, 2009: Travail Vivant, Paris.
Durkheim, Emile, 1977: Uber die Teilung der sozialen Arbeit, Frankfurt a.M.

Honneth, Axel, 2000: Demokratie als reflexive Kooperation. John Dewey und die Demokratietheorie der
Gegenwart. In: Ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsitze zur praktischen Philosophie. Frankfurt
a.M., S. 282-309.

Sennett, Richard, 2005: Die Kultur des neuen Kapitalismus, Berlin.
Smith, Nicholas H./Laitinen, Arto, 2009: Taylor on Solidarity. In: Thesis Eleven 99, H.1, S. 48-70.

Smith, Nicholas H./Deranty, Jean-Philippe (Hrsg.), 2012: New Philosophies of Labour. Work and the
Social Bond, Leiden.

Taylor, Charles, 1970: The Patterns of Politics, Toronto.

Taylor, Charles, 1993: Aneinander vorbei. Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitarismus.
In: Honneth, Axel (Hrsg.), Kommunitarismus. Eine Debatte {iber die moralischen Grundlagen moder-
ner Gesellschaften, Frankfurt a.M./New York, S. 103—-130.

Taylor, Charles, 1995: Philosophical Arguments, Cambridge, Mass.

Taylor, Charles, 2000: Einige Uberlegungen zur Idee der Solidaritit, In: Transit. Europdische Revue 20,
S. 189-201 (wiederabgedruckt in: Taylor, Charles,2002: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demo-
kratie?, Frankfurt a.M., S. 51-63).

Taylor, Charles, 2004: Modern Social Imaginaries, Durham, NC.

Taylor, Charles, 2008: Constitutional Patriotism. Abrufbar unter:
http://blogs.ssrc.org/tif/2008/01/12/constitutional-patriotism/, letzter Zugriff am 17. Juli 2014.

Taylor, Charles, 2009a: Ein sdkulares Zeitalter, Frankfurt a.M.
Taylor, Charles, 2009b: Reply. In: Thesis Eleven 99, S. 93—-104.

191



Taylor, Charles, 2010: Solidarity in a Pluralist Age. In: IWMpost 104, S. 8.

Taylor, Charles, 2011a: Democratic Exclusion and its Remedies? In: Ders., 2011: Dilemmas and Connec-
tions. Selected Essays, Cambridge, Mass., S. 124—145.

Taylor, Charles, 2011b: Conditions for an Unforced Consensus on Human Rights. In: Ders., 2011: Di-
lemmas and Connections. Selected Essays, Cambridge, Mass., S. 105-123.

Tischner, Jozef, 1981: The Spirit of Solidarity, San Francisco. [deutsch: Tischner, Jozef, 1982: Ethik der
Solidaritdt. Prinzipien einer neuen Hoffnung, Graz/Wien/Kéoln.]

Wilkinson, Richard/Pickett, Kate, 2010: The Spirit Level, London.

192



Bernd Ladwig

Rechte ohne Atomismus.
Charles Taylors hermeneutische Konzeption subjektiver Anspriiche'

1. Konstitutive Spannungen

Charles Taylor ist nicht so sehr als Theoretiker von Rechten hervorgetreten als mit
einer philosophischen Anthropologie.” Diese bildet die Basis fiir eine Kritik an
,atomistischen® politischen Doktrinen. Zu solchen Doktrinen gehért der Glaube an
einen Primat subjektiver Rechte. Taylor ist als Kritiker des Atomismus zugleich ein
Kritiker dieser Idee eines Vorrangs der Rechte. Die Anspriiche von Individuen spiel-
ten zwar eine wichtige Rolle im politischen Denken der Modernen wie auch in deren
politischen Verfassungen und sozialen Praktiken. Doch seien sie kein unproblemati-
scher Ausgangspunkt der normativen Rekonstruktion unserer Uberzeugungen und
Lebensverhéltnisse. Sie seien vielmehr selbst erklédrungs- und begriindungsbediirftig.
Sie setzten vieles voraus, was die vorherrschenden philosophischen Theorien der
Rechte eher verdeckt als freigelegt hétten.

Dabei konzentriert sich Taylor, seiner philosophischen Anthropologie folgend,
auf die ideellen, kulturellen und politischen Bedingungen, unter denen wir uns iiber-
haupt erst als Subjekte von Rechten begreifen und betéitigen konnen. Taylor will
zeigen, dass Rechte nur aus geteilten Wertiiberzeugungen heraus verstéindlich und
motivational wirksam werden konnen. Auch bediirften sie, ihres ,subjektiven‘ Cha-
rakters ungeachtet, der Einbettung in 6ffentliche Giiter. Das wichtigste dieser Giiter
sei eine gelebte Demokratie. Deshalb sollten auch Liberale zumindest in dieser einen
Hinsicht von ihrer Doktrin abriicken, der Staat miisse in Fragen des guten Lebens
neutral bleiben. Taylors Liberalismus der Rechte ist ein republikanischer; er ver-
kniipft das Eintreten fiir Rechte mit der Parteinahme fiir eine demokratische Form
von Sittlichkeit.> Wer Rechte normativ ernstnehmen wolle, kénne sich dem kol-
lektiven Ziel der Férderung biirgerschaftlicher Verbundenheit nicht verschlieen.

Wenn das aber so ist, woher rithrt dann die Attraktivitit atomistischer Doktrinen
der Rechte? Eine erste Antwort lautet, dass solche Doktrinen gut zur Grundidee
subjektiver Rechte passen. Diese erlauben uns, nach eigenen Vorstellungen vom

1 Fiir hilfreiche Hinweise danke ich Ulf Bohmann, Jan Brezger, Daniel Jakob und Andreas Olden-
bourg.

2 Dazu umfassend Rosa 1998.

3 Zu diesem Begriff: Wellmer 1993, S. 85.

193



Guten zu leben. Folglich kdnnen sie nicht konzeptionell von der Wahrheit bestimm-
ter Wertauffassungen abhéngen. Sie geben uns sogar Freirdume fiir unverantwortli-
ches und idiotisches Verhalten. Daher konnen sie auch nicht geltungslogisch daran
gebunden sein, dass wir einen verniinftigen oder rationalen Gebrauch von ihnen
machen.* Ebenso wenig muss dieser Gebrauch ein moralisch riicksichtsvoller oder
gemeinwohlorientierter sein. Unsere ganz grundlegenden Rechte konnen wir nicht
einmal dadurch verwirken, dass wir die gleichen Rechte anderer verletzen. Sie sind
unverlierbar. Unverlierbare Rechte sind aber nicht denkbar als bloBe Belohnung fiir
prosoziales Verhalten. Mehr noch, sie scheinen auf ein solches Verhalten nicht ein-
mal zugeschnitten zu sein. Rechte ermdglichen uns, soziale Beziehungen einzuge-
hen, indem sie uns zugleich gestatten, von allen solchen Beziehungen Abstand zu
nehmen. Als Menschenrechte kommen sie uns iiber alle moglichen Mitgliedschaften
hinweg zu, und sie gehen auch nicht verloren, indem wir noch so viele Mitglied-
schaften aufkiindigen.

Natiirlich heifit das nicht umgekehrt, dass unsere Rechte fiir einen asozialen Ge-
brauch gedacht wiéren. Sie erlauben uns schlielich auch, mit anderen zusammenzu-
kommen. Aber sie passen offenbar am besten zu Beziehungen, die entweder nei-
gungs- oder interessenbestimmt sind. Beziehungen gemeinschaftlicher oder gesell-
schaftlicher Art gelten nicht als konstitutiv fiir unsere Rechte; sie gehen umgekehrt
aus einem freien Rechtsgebrauch erst hervor. Und da Neigungen und Interessen
wandelbar sind, sind auch die Beziehungen, die wir auf ihrer Grundlage eingehen
diirfen, nach Maf3gabe unseres Fiihlens und Wollens wieder auflosbar. Rechte stehen
darum in Spannung zur Idee verpflichtender Zugehorigkeiten und normativ unauf-
losbarer Verbindungen.

Die rechtlich gewidhrleistete Freiheit ist demnach nicht die positive Freiheit der
tatsdchlichen und einsichtigen Orientierung am Guten. Sie ist nicht die moralische
Freiheit des nach verallgemeinerbaren Vernunftgrundsitzen gebildeten Willens. Sie
ist die Freiheit der Willkiir, und ihre Grenze findet sie einzig am gleichen Recht auf
Freiheit der Willkiir aller jeweils anderen.” Davon abgesehen gibt die Freiheit der
Willkiir auch unseren Launen und Idiosynkrasien Raum. Sie entlastet uns vom
Zwang zur Rechtfertigung. Ebenso garantiert sie, dass wir egozentrisch und egois-
tisch iiberlegen und handeln diirfen. Sie stellt alle méglichen sozialen Beziehungen
und Mitgliedschaften unter den Vorbehalt, dass wir sie, wiederum ohne der Allge-
meinheit Griinde zu schulden, bis auf weiteres wollen.

4 Dazu Menke 2009.

5 Im Sinne der kantischen Formulierung: ,,Eine jede Handlung ist recht, die oder nach deren Maxime
die Freiheit der Willkiir eines jeden mit jedermanns Freiheit nach einem allgemeinen Gesetze zu-
sammen bestehen kann etc.* (Kant 1797, S. 337).

194



Das hier umrissene Verstindnis von Rechten mag verkiirzt sein. Aber wer es génz-
lich ablehnte, diirfte nicht mehr an subjektive Rechte glauben. Das kann auch und
gerade einen ,Kommunitaristen‘ wie Taylor nicht kalt lassen. Dieser muss schlief-
lich bestrebt sein, ein mdglichst vollsténdiges Bild von unseren traditionsbestimmten
Wertiiberzeugungen zu gewinnen. Und die Tradition der Aufklarung, die uns pragt,
hat uns auch die normativen Ideen voraussetzungslos giiltiger Anspriiche und ge-
schiitzter Spielrdume der Willkiirfreiheit mitgegeben. Die Sprache subjektiver Rech-
te ist, wie Michael Walzer betont hat, ein integraler Teil der fiir uns konstitutiv be-
deutsamen Traditionen.® Oder in der fiir den Kommunitarismus typischen Begriff-
lichkeit: Wir sind situiert in Lebensformen, die gedanklich wie praktisch von Voka-
bularen der Freiwilligkeit, der Privatheit, der individuellen Verwirklichung und der
Verfolgung subjektiver, selbstgesetzter Zwecke durchzogen sind.

Solche Vokabulare wiederum, das ist selbst eine komunitaristische Pointe, sind
nur denkbar als unser gemeinsamer Besitz. Wir koénnen uns als Subjekte mit einem
Recht auf Entzweiung und Vereinzelung nur verstehen, weil wir mit Blick auf die-
sen Hintergrund an rechtsbezogenen Vorstellungen eben nicht entzweit und verein-
zelt sind. In diesem Sinne konnen wir demnach nicht fundamental entzweit und
nicht radikal vereinzelt sein. Wir bewegen uns gedanklich wie praktisch in Horizon-
ten der Bedeutsamkeit, ohne die wir Rechte nicht als Rechte und rechtlich einge-
rdumte Optionen nicht als Optionen begreifen konnten.

Damit aber kommt die kulturkritische Attitiide einer abstrakten Verurteilung un-
serer Rechtskultur als entzweiend, entfremdend und dergleichen fiir einen reflektier-
ten Kommunitaristen wie Taylor nicht in Betracht. Dessen Kritik kann nur dem
Nachweis dienen, dass eine konstitutive Spannung die Rechtskultur durchzieht. Sie
ist als Kultur unser kollektiver Besitz. Sie birgt als Kultur subjektiver Rechte die
Moglichkeit ihrer Selbstzerstorung durch desintegrativ wirkende Weisen des
Rechtsgebrauchs. Und dies sind Gebrauchsweisen, die sie selbst sehr weitreichend
zulassen muss.

Das Besondere an der Kultur der Rechte besteht im bewussten und gewollten
Verzicht, ein Verhalten zu erzwingen, das um ihrer eigenen Bestandsvoraussetzun-
gen willen zwingend geboten wire. In den meisten liberal-demokratischen Staaten
fillt sogar die politische Teilnahme in das Belieben der einzelnen Biirger. Diese
haben ein Recht zu wihlen, fast nirgendwo aber unterliegen sie auch einer Pflicht
zur Stimmabgabe. Selbst die gemeinsame Ausgestaltung des Systems der Rechte
steht damit unter dem rechtlich eingerdumten Vorbehalt, von hinreichend vielen
Rechtssubjekten auch frei gewollt zu werden.

6 Walzer 1993, S. 169.

195



Dieser Eindruck drohender Selbstsubversion hat mit einer Formeigenschaft subjek-
tiver Rechte, jedenfalls in deren positivierter Gestalt, zu tun. Rechte stellen ihren
Subjekten die Motive des Rechtsgebrauchs frei. Sie erlauben ihnen, von ihren An-
spriichen einen rein strategischen Gebrauch zu machen. Ein ganz liberwiegend stra-
tegischer Rechtsgebrauch durch die groe Mehrheit der Rechtsgenossen zerrisse
aber das Gewebe der Anerkennungsbeziehungen, das eine Rechtskultur tragt. Nicht
zufillig beklagt darum Taylor einen Stil des politischen Streits, namentlich in den
Vereinigten Staaten, der vor allem auf gerichtliche Entscheidungen zielt.”

Streitparteien vor Gericht versteifen sich darauf, gegen andere Parteien Recht zu
bekommen. Das ist sicher in vielen Einzelfallen auch eine vertretbare Haltung. Es
kann aber nicht die Haltung sein, aus der heraus wir die Voraussetzungen pflegen,
unter denen wir je individuell unsere Anspriiche anmelden kénnen. Das Rechtha-
benwollen gegen andere darf folglich nicht die Bereitschaft untergraben, mit eben
diesen anderen auch gemeinsam filir die Infrastrukturen zu streiten, ohne die unsere
Anspriiche ideell, motivational und institutionell in der Luft hingen.

Ein Kommunitarismus, der sich als inneres Korrektiv der liberalen Parteinahme
fiir Rechte versteht, wird darum politisch auf einen republikanischen Liberalismus
hinauslaufen. Hier treffen sich Taylor, Walzer® und andere (sozial-)liberal eingestell-
te Kommunitaristen.” Taylors spezifischer Beitrag zum Menschenrechtsdenken
besteht darin, wie er seine politische Parteinahme aus seiner Deutung des modernen
Selbstverstindnisses und dieses wiederum aus seiner philosophischen Anthropologie
heraus einwickelt. Fiir Taylor ist die konstitutive Spannung, die unsere Rechtskultur
durchzieht und zu zerreien droht, nur eine besondere Ausprigung tiefer liegender
Spannungen, die das moderne soziale ,Imaginire'® als Ganzes kennzeichnen. Und
dieses ist wiederum konstitutiv dafiir, dass und wie wir uns als Personen verstehen
und verwirklichen.

2. Zwei Wertquellen

Die Menschenrechte bilden zentrale Bezugspunkte auf einer ,moralischen Landkar-
te‘, an der wir uns als moderne Subjekte unweigerlich orientieren. Indem wir ein
menschenrechtliches Vokabular verwenden, bringen wir in stark wertender Weise
zum Ausdruck, wie wir uns und unsere Bezichungen, zumal im politischen Raum

Taylor 2002, S. 133ff.

Walzer 1993.

Fiir einen Uberblick: Ladwig 2009, 14. Vorlesung.
Dazu umfassend: Taylor 2004.

— \O 00

(=3

196



unserer Zustidndigkeit, sehen und verstehen. Das bedeutet erstens, dass menschen-
rechtliche Giiter selbst Gegenstinde starker Wertungen sind.'' Zweitens ist damit
gesagt, dass wir die menschenrechtliche Idee im Ganzen aus Horizonten starker
Wertungen heraus begreifen und begriinden miissen.

Diese Herangehensweise an Rechte ist unvereinbar mit einer prozeduralistischen
Auffassung, die Fragen des Rechten von solchen des Guten trennen will.'> Taylor
mochte dagegen ausdriicklich die Wertquellen in Erinnerung rufen, die unsere Men-
schenrechtskultur speisen. Wiirden sie versiegen, so glaubt er, miissten auch die
Menschenrechte fiir uns ihre Verbindlichkeit und Versténdlichkeit verlieren. Nur
weil wir die Menschenrechte im Lichte von Wertideen wahrnehmen, vermogen sie
uns zu motivieren. Mehr noch, nur in diesem Licht konnen wir iiberhaupt verstehen,
woflir sie selbst gut sind. Nicht erst die bewegende Kraft, bereits die Intelligibilitat
der menschenrechtlichen Idee beruht darauf, dass diese in bestimmten Giitern einen
Riickhalt findet. Und geraten die Giiter in Vergessenheit, so wird die menschen-
rechtliche Idee fiir uns unzugénglich.

Um dieser Gefahr zu begegnen, wahlt Taylor den Weg einer historischen Verge-
genwirtigung. Sein Ziel ist eine Art affirmativer Genealogie.> Wie jede genealogi-
sche Unternehmung, so ist auch die taylorsche von der Uberzeugung getragen, dass
wir den Gehalt und die lebenspraktische Bedeutung einer Idee, ob in destruktiver
oder in konstruktiver Absicht, nur ganz erfassen konnen, wenn wir auch ihren Wer-
degang kennen. Dieser Werdegang, so will Taylor zeigen, wird uns im Fall der mo-
dernen Identitét, zu der die Menschenrechte gehoren, zu einer Mehrzahl von Wert-
quellen zuriickfithren. Die Menschenrechte werden so als Konvergenzpunkte kennt-
lich, an denen verschiedene fiir uns mafigebliche Traditionsstrome zusammenflie-
Ben. Das erklért, warum so gut wie keiner sie mehr offen in Frage stellt: Die moder-
ne Parteinahme fiir die Menschenrechte ist iiberdeterminiert. Das bedeutet indes
nicht, dass sie zu keinem Streit Anlass gdben. Im Gegenteil, weil die Menschenrech-
te von mehreren Wertideen — oder konstitutiven Giitern — getragen werden, schlagen
auch die Spannungen, die unter diesen Ideen bestehen, auf die menschenrechtliche
Ebene durch. Taylors affirmative Genealogie soll uns daher nicht zuletzt mit dieser
Unvermeidlichkeit von Konflikten vertraut machen — und verséhnen.

Vor allem zwei Wertquellen sind fiir das moderne Selbst- und Weltverhéltnis und
damit auch fiir die Menschenrechte bedeutsam: der aufklarerische Naturalismus und

11 Zudiesem Konzept: Taylor 1992.

12 Zur Kritik am Prozeduralismus: Taylor 1986.

13 Diesen Begriff gebraucht Joas 2011, allerdings ohne sich dabei auf Taylor zu beziehen; fiir diesen
Hinweis danke ich Ulf Bohmann.

197



der romantisch inspirierte Expressivismus."* Das Subjekt des Naturalismus verhlt
sich eigentiimlich desengagiert zur Welt, zu anderen Menschen und sogar zu sich
selbst. Zwar ist es sehr geschéftig und auch erfolgreich in der Welt unterwegs. Aber
es fuhlt sich in ihr nicht sinnhaft aufgehoben. Vielmehr nimmt es eine objektivie-
rende Einstellung zu ihr ein, um sie instrumentell fiir seine Zwecke zurichten zu
konnen. Es bevorzugt vertragsformige Sozialbeziehungen, die es nach MafBigabe
strategischer Vorteilskalkiile eingeht. Es konstatiert die eigenen Neigungen wie
etwas AuBerliches, um sie in eine zweckmiBige Ordnung bestmdglicher Befriedi-
gungschancen bringen zu konnen.

Dem entspricht zundchst ein atomistisches Rechtsverstidndnis, das vor allem auf
den Schutz von Spielrdumen negativer Freiheit zielt: Der vereinzelte Einzelne sicht
sich im Besitz unverduBlerlicher Anspriiche, die ihm erlauben, eine potentiell iiber-
griffige Welt von sich fernzuhalten. Und ganz generell scheint eine Wahlverwandt-
schaft zu bestehen zwischen der naturalistischen Vorstellung auf sich zuriickgewor-
fener egozentrischer Nutzenmaximierer auf der einen Seite und den Formeigen-
schaften subjektiver Rechte auf der anderen: Rechte scheinen wie gemacht fiir Men-
schen, die die Welt als einen Gelegenheitsraum fiir ihre rechtfertigungsfreie Vor-
teilssuche auffassen.

Aber es wire unfair, den Beitrag des Naturalismus zu unserer Wertschétzung der
Menschenrechte auf diesen Aspekt zu verengen. Wir verdanken dem Naturalismus,
etwa in seinen auf René Descartes zuriickgehenden Spielarten, auch eine folgenrei-
che Radikalisierung der Erste-Person-Perspektive. Das moderne Subjekt legt groB3-
ten Wert auf seine Freiheit zu autonomer Stellungnahme. Es ist stolz darauf, seine
Welt nach verniinftigen Verfahrensregeln theoretisch begreifen und praktisch gestal-
ten zu konnen. Es betrachtet die eigene Reflexivitit als eine notwendige Durch-
gangsstation fiir autoritative Geltung, auf theoretischem wie auf praktischem Gebiet.
Alle Verbindlichkeit steht jetzt unter dem Vorbehalt, dem verstidndigen Einzelnen
einleuchten zu konnen; sie ist also in gewissem Sinne immer selbstauferlegt. Taylor
erkennt darin einen Wandel hin zur Innerlichkeit: Das neuzeitliche Subjekt sieht sich
nicht mehr als von auflen oder von oben bestimmt an; es versteht sich als selbstbe-
stimmt. Dies trdgt zum Verstindnis bei, warum uns etwa die Rechte auf Freiheit des
Gewissens, der Meinung und der Forschung so wichtig sind.

Taylor hebt noch einen dritten Beitrag des Naturalismus zu unserem menschen-
rechtlichen Selbstverstindnis hervor: die Aufwertung des gewdhnlichen Lebens aus
Arbeit, Konsum und intimen Beziehungen. Der Naturalismus fordert die Einstel-
lung, dass unsere alltidglichen Betidtigungen anerkennenswert seien und unsere Nei-

14 Zum folgenden umfassend: Taylor 1989; vgl. auch Taylor 2002a.

198



gungen Beachtung und Befriedigung verdienten. Dies gibt dem bloBen menschli-
chen Leben gegeniiber einem Dasein im Dienst hoherer Zwecke eine eigene Digni-
tit. Und es erweitert das Verstdndnis von einem guten Leben in profane Lebensbe-
lange hinein.

Fiir die Menschenrechte ist dies zweifach bedeutsam. Zum einen impliziert die
Aufwertung des gewohnlichen Lebens eine gewisse Egalisierung und Universalisie-
rung: Anders als die alltdglichen Lebensgiiter schienen ja die hoheren nicht allen,
und nicht allen gleichermaflen, zugénglich zu sein. Das wird etwa deutlich, wenn
wir die protestantische Wertschiatzung von Ehe und Beruf mit einem aristotelischen
Adels- und Kriegerethos vergleichen. Zum anderen macht uns die Bejahung des
normalen Lebens empfindsamer fiir leibliche und seelische Leidensmdglichkeiten.
Die Bereitschaft, Schmerz und Versagung im Namen vorgeblich groBerer Giiter
hinzunehmen, nimmt ab. Die Aufwertung des Gewdhnlichen kommt somit formal
wie substantiell gesehen unserem menschenrechtlichen Denken und Fiihlen entge-
gen. Und wiederum schiitzen die Menschenrechte umgekehrt auch die Giiter, die mit
dieser Aufwertung ans Licht treten oder an Gewicht gewinnen.

Allein schon mit Blick auf den naturalistischen Strang unseres Selbstverstindnis-
ses ist unser — wenigstens verbales — Engagement fiir die Menschenrechte demnach
als tiberdeterminiert erkennbar. Aber der Naturalismus hat auch als solcher Kritik
erfahren; und diese wiederum hat eigene Spielarten der Stirkung der menschen-
rechtlichen Idee hervorgebracht. Taylor fasst die wichtigsten antinaturalistischen
Einwinde unter dem Label ,expressivistische Wende* zusammen. Hier soll wiede-
rum nur der menschenrechtlich folgenreiche Grundgedanke interessieren. Er besteht
darin, dass der Expressivismus dem individuellen Subjekt eine Reichhaltigkeit und
Tiefe zuspricht, die auch unser Verstindnis der Hinsichten menschenrechtlicher
Achtung und Riicksicht bereichert.

Bereits der Naturalismus hatte die Eigensténdigkeit, Verantwortlichkeit und pro-
fane Wiirdigkeit des individuellen Menschen betont. Aber er hatte sich von diesem
Subjekt ein eher blasses und flaches Bild gemacht. Bei Descartes ist das punktfor-
mige Subjekt von der Welt der ausgedehnten Dinge, bei Kant ist das intelligible Ich
von den eigenen Neigungen getrennt. Dies hat romantische Autoren dazu bewogen,
das Subjekt als Ganzes in die Welt wieder einzubetten und ihm so auch neuen Ge-
halt und Tiefgang zu geben.

Taylor sieht darin vor allem eine Vertiefung des Motivs der Innerlichkeit. Der
einzelne Mensch soll sich selbst verwirklichen konnen, indem er seinen Wesenskraf-
ten einen moglichst unverfialschten Ausdruck verleiht. Eine oft damit verbundene
Vorstellung lautet, er miisse deshalb in ein Verhiltnis gegenseitiger Ansprache und
Entsprechung zu seiner Mitwelt oder sogar zur dulleren Natur eintreten. Das aber ist
in der (post-)romantischen Tradition kein unumstrittener Gedanke. Die Natur konnte
ja auch ein Abgrund von Zwang und Chaos sein (Schopenhauer; Baudelaire); das
offentliche Leben konnte den Einzelnen auch von seiner ,Eigentlichkeit® ablenken.

199



Man mag daher wiederum ein Moment der Desengagiertheit, der ironischen Reser-
ve, des Riickzugs und Sichsammelns fiir unabdingbar halten, was das moderne Prin-
zip der Individualitdt weiter stirken wiirde. Ebenso mag man das Spielerische dem
Authentischen vorziehen; Foucault war bekanntlich der Ansicht, das Ideal wahrhaf-
tigen Selbstseins sei eine Falle und wir sollten alles tun, uns von fixen Identititsvor-
stellungen frei zu machen."

Die Idee der Selbstverwirklichung weist daher in zwei verschiedene Richtungen:
Die eine zielt eher auf Entdeckung und angemessenen Ausdruck, die andere eher auf
Erfindung und spielerischen Umgang mit Grenzen. Wichtig ist aber eine Gemein-
samkeit: Beide stiitzen den menschenrechtlichen Gedanken der Schutzwiirdigkeit
von Raumen freier individueller Entfaltung. Und der expressivistische Grundwert
der Selbstverwirklichung bringt klarer als sein naturalistischer Konterpart die Le-
bensgiiter ans Licht, um derentwillen wir unsere Individualitit und Innerlichkeit
wertschétzen.

Taylor selbst schldgt sich auf die Seite des romantisch inspirierten Ideals der Au-
thentizitdt. Er deutet dieses im Sinne einer Verwirklichungskonzeption der Freiheit.
Der Einzelne muss demnach auf eine bestimmte Weise leben, um wahrhaft frei zu
sein: frei nicht allein von dufleren Hindernissen, sondern auch von inneren Zwéngen
und Illusionen.'® Die alternative Konzeption der spielerischen Selbstgestaltung sei
unstimmig. Sie gebe nicht zu verstehen, warum uns manches im Leben so wichtig
ist, dass wir dariiber keinen Irrtum dulden. Bereits der Begriff des Irrtums wire
unverstandlich, wenn die Wahrheit nur eine Funktion der Kréifteverhiltnisse wire
und uns als einziges Gegenbild die spielerische Selbstgestaltung bliebe.'” Ein Irrtum
ist nur iiber etwas moglich, das sich meiner freien Verfliigung entzieht: das mich
theoretisch oder praktisch bindet, ob ich dies wahrhaben will oder nicht.

Taylor schreibt darum in seinem Aufsatz Afomismus, fir eine selbstbewusste Per-
son miisse diejenige Freiheit maBigeblich sein, ,,durch die die Menschen féhig sind,
Alternativen zu sehen und zu einer Definition dessen zu kommen, was sie wirklich
wollen, wie auch zu erkennen, woran sie sich gebunden fiihren sollen, und was ihre
Treue und Ergebenheit verlangt“.'"® Dazu gehére, dass man sich mehr als einen Le-
bensweg vorstellen konne und auch nicht durch Angst oder Ressentiment daran
gehindert werde, relevante Alternativen wahrzunehmen. Und dies miisse fiir die
wesentlichen Lebensbelange, fiir die wichtigsten Bindungen und Verpflichtungen
gelten, die man eingehe. Wer aber duflerlich und innerlich frei ist fiir eine ernsthafte

15 Etwa: Foucault 1986.

16  Dazu Taylor 1992a.

17 Siehe dazu Taylors Foucault-Kritik: Taylor 1992b.
18  Taylor 1995, S. 96.

200



und folgenreiche Priifung relevanter Alternativen, der hat nicht blo83 die Mdglichkeit,
autonom zu entscheiden; er fithrt sein Leben im Modus der Autonomie.'’ Das ist der
eine Grund, warum Taylor von einer Verwirklichungskonzeption der Freiheit, im
Unterschied zu einer bloBen Madglichkeitskonzeption spricht: Wer nur Moglichkei-
ten hitte, hitte nicht einmal Moglichkeiten, weil er nicht innerlich frei wére, sie zu
realisieren.

Der andere Grund ist, dass die Autonomie des Einzelnen nur in einer Gesellschaft
moglich ist, die die Freiheit schon verkorpert. Sie muss in der Sprache und in den
Institutionen des offentlichen Lebens zur Geltung gelangen. Sie muss uns bedeu-
tungsvolle Optionen bieten, zwischen denen wir sinnvoll wihlen kénnen. Die Aus-
sichten der Selbstbestimmung fiir den Einzelnen steigen mit dem Stellenwert, den
die Freiheit in seiner sozialen Welt besitzt. Eine solche freiheitsfreundliche Welt ist
ein genuin gemeinschaftliches Gut: Vorziige wie eine tolerante Offentlichkeit und
eine grole Zahl an wertvollen Optionen lassen sich nicht in Teile zerlegen und den
Individuen zum privaten Gebrauch iibergeben.*’

Und auch die Verantwortung fiir eine solche Welt ist irreduzibel gemeinschaft-
lich. Da die Institutionen und die Kultur der Gesellschaft fiir die Freiheit der Indivi-
duen (mit-)konstitutiv sind, miissen diese um ihrer Selbstbestimmung willen auch
ein aktives Interesse an der politischen Gestaltung ihres Gemeinwesens nehmen. Mit
dieser Uberzeugung geht Taylor von der ,Ontologie® zur ,Parteinahme* iiber:*' Da
die individuelle Freiheit auf kollektiven Vokabularen und Wertschitzungen fufit (so
die ontologische These), sollten wir eine republikanische Konzeption demokrati-
scher Politik wéhlen (so die politische Parteinahme). Ein solcher Schluss von einem
Konstitutionsverhéltnis zu einer politischen Leitvorstellung ist zwar nicht logisch
zwingend, aber doch rational motiviert. Taylors Betrachtungen zu den Daseinsbe-
dingungen von Freiheiten und Rechten konnen nicht direkt zeigen, dass eine repub-
likanische Konzeption freiheitlicher Rechtsverwirklichung die richtige ist. Doch sie
sollen verdeutlichen, wie schwer die Argumentationslast fiir einen ,Atomismus*
wiegt, der die republikanische Auffassung zuriickweisen will.

3. Individuelle Rechte und kollektive Ziele

Fiir Taylor beginnen die Probleme des Atomismus schon damit, dass dieser nicht
verstdndlich machen kann, warum uns unsere Rechte iiberhaupt wichtig sind. Denn

19  Dazu auch: Ladwig 2000, S. 37; Ladwig 2007.
20 Vgl Raz 1986; v.a. S. 202-209; dhnlich auch Taylor 1995a.
21 Zudieser Unterscheidung: Taylor 1993a.

201



bereits um dies zu begreifen, miissten wir den Anspruch fallen lassen, in Fragen des
guten Lebens neutral zu bleiben. Rechte beziehen sich auf Giiter, zu deren Schutz
und Forderung sie da sind; und diese Giiter miissen unsere Wertschitzung verdie-
nen, wir kdnnen sie nicht einfach flir wertvoll erkldren. Mit einem radikalen Subjek-
tivismus in Fragen des Guten verloren wir den Hintergrund, vor dem unser Eintreten
fiir Rechte erst wohlmotiviert wirkt.

Taylor nennt als ein Beispiel die liberale Wertschédtzung der (personlichen und
auch politischen) Wahl.”> Wahlen miissen fiir uns eine Bedeutung besitzen; wir
miissen gehaltvolle Alternativen haben, aus denen hervorgeht, warum unsere Ent-
scheidungsfreiheit ein wichtiges Gut ist. Und dabei kann jedenfalls nicht die ganze
Antwort lauten, dass wir eben Wert darauf legten, wahlberechtigt zu sein. Oder
zumindest wiirde diese Antwort auf einen weiteren Wert verweisen, der keine Funk-
tion unserer Wahlfreiheit selbst sein kann. Dieser Wert besteht in einer besonderen
Anerkennung: Durch die sozial gesicherte Wahlfreiheit bringen wir normalerweise
zum Ausdruck, dass wir jemanden in der relevanten Hinsicht fiir miindig halten. Ein
Subjekt rechtlich garantierter Grundfreiheiten — der Berufswahl, der Partnerwahl,
der Wahl des Wohnorts und so weiter — genief3t diese Anerkennung in generalisier-
ter Form.”

So lasst sich auch der Eindruck entkriften, die Wertschitzung der Willkiirfreiheit
als solcher sei widersinnig: Wie konnten gute Griinde fiir die Freiheit sprechen,
grundlos zu wihlen?** Darauf kann man jetzt, und wohl in Taylors Sinne, antworten:
Wir schitzen die Freiheit, entscheiden zu konnen, ohne uns vor anderen rechtferti-
gen zu miissen, weil uns damit das Zutrauen entgegengebracht wird, dass wir schon
unsere Griinde haben werden. Dieses Zutrauen beruht nicht auf dem — in der Tat
unsinnigen — Gedanken, dass jemand strikt private Griinde haben kdnnte, die andere
nicht einmal im Prinzip bezweifeln konnten. Gemeint ist vielmehr, dass wir nicht
vor jeder Wahl unter Beweis stellen miissen, dass wir dazu in der Lage sind, unsere
Entscheidung zu rechtfertigen, weil die anderen uns dieses Vermdgen ganz allge-
mein unterstellen.

Wenn aber die Wertschitzung der Wahlfreiheit auf ein solches Vermdgen wohl-
begriindeten Wihlens Bezug nimmt, so verweist sie noch in einem weiteren Sinne
auf die kollektiven und auch politischen Voraussetzungen personlicher Selbstbe-
stimmung. Denn die Fihigkeit, wohlbegriindet zu wihlen, sich also im Uberlegen
und Handeln von guten rechtfertigenden Griinden bestimmen zu lassen, ist bei kei-
nem Menschen von Natur aus vorhanden. Sie ist in ihm zunéchst nur als Potential

22 Taylor 1995, S. 86.
23 Vgl. Ladwig 2000, S. 39.
24 Diese Frage stellt der Sache nach: Menke 2009.

202



angelegt. Dieses bedarf der sozialen Forderung, um zur tatsédchlichen Fahigkeit zu
werden. Zu den fordernden Bedingungen gehdren etwa ein gutes Bildungswesen
und eine reflexionsfreundliche politische Kultur. Auch die Wissenschaften und
Kiinste tragen zu einer solchen Kultur bei, so dass auch sie wenigstens indirekt fiir
ein gelebtes System der Rechte bedeutsam sind.”’

Wir sind somit wiederum bei dem fiir Taylor entscheidenden Punkt angelangt:
Rechte beziehen sich auf Giiter, die sowohl auf gemeinschaftliche Wertungsmuster
verweisen als auch gemeinschaftlicher Forderung und Pflege bediirfen. Dann aber
wirkte es wiederum unstimmig, wollte man sich als Rechtssubjekt grundsétzlich
gegen das Gemeinwesen stellen, dem die eigenen Rechte tiberhaupt erst ihre Le-
bensbedeutsamkeit verdanken, weil es die Giiter hervorbringt, zu deren Schutz die
Rechte da sind. Taylor will damit sicher nicht sagen, dass wir dem eigenen Ge-
meinwesen eine kritiklose Dankbarkeit schuldeten. Wir bringen unsere Wertschét-
zung des eigenen Gemeinwesens ja vor allem dadurch zum Ausdruck, dass wir
streitbar fiir seine Verbesserung eintreten. Aber eben dieses Engagement diirfe das
Gemeinwesen, diirften unsere Mitbiirger von uns auch erwarten. Die Reflexion auf
unsere Rechte sollte uns zu der Einsicht fithren, dass das Gemeinwesen, das fiir
wichtige Rechtsgiiter, wie die Freiheit zu wihlen, konstitutiv ist, einen Anspruch auf
unsere wie immer kritische Loyalitdt hat. Wir schulden ihm eine gewisse Bereit-
schaft zur Mitwirkung an der Gesetzgebung, durch die wir das Giitergeflige fortbil-
den, an dem unsere Rechte ausgerichtet sind.*®

Zusammengefasst sicht Taylors Argument gegen den Atomismus also so aus:

1. Rechte beziehen sich auf Giiter, die unsere gemeinsame Wertschétzung verdie-
nen.

2. Zu diesen Giitern gehoren Fahigkeiten wie das Vermdgen, verstandig zwischen
relevanten Alternativen zu wéhlen.

3. Folglich verdienen auch solche Féhigkeiten unsere gemeinsame Wertschitzung.

4. Die Féhigkeiten sind nicht von Natur aus vorhanden, sie bediirfen der Bildung.

5. Eine solche Bildung ist wiederum nur als gemeinschaftliche und politische Leis-
tung moglich.

6. Wir haben daher Verpflichtungen zur Mitwirkung in und an dem Gemeinwesen,
das die Ausbildung unserer Fahigkeiten ermdglicht.

25 Taylor 1995, S. 96ft.
26 Taylor 1995, S. 99ft.

203



Wiederum gelangt Taylor auf dem Wege einer ,ontologischen‘ Uberlegung — fiir
einige rechtlich relevante Fahigkeiten sind soziale Leistungen konstitutiv — zu einer
Parteinahme — wir schulden dem Gemeinwesen unsere titige Loyalitdt. Allerdings
ist nicht klar, ob ihm zum Zeitpunkt der Abfassung seines Afomismus-Aufsatzes (der
zuerst 1979 erschien) die Wichtigkeit der Unterscheidung zwischen Ontologie und
Parteinahme bereits bewusst war. Zumindest explizit spielt sie in diesem Aufsatz
noch keine Rolle; Taylor hat sie erst Ende der achtziger Jahre, in einer Stellungnah-
me zur sogenannten Kommunitarismus-Debatte, ausdriicklich eingefiihrt.”” Das mag
manche missverstdndliche Formulierung in dem fritheren Aufsatz erkldren, etwa
wenn Taylor schreibt: ,,Der Atomismus ist eine Ansicht {iber die menschliche Natur
und die Condition humaine, die (neben anderem) eine Doktrin vom Primat der
Rechte plausibel macht; oder, um es negativ zu sagen, der Atomismus ist eine Auf-
fassung, ohne die diese Doktrin derart fragwiirdig wird, daB3 sie praktisch unhaltbar
ist«.?®

Man konnte dies so deuten, dass umgekehrt fiir Taylor das Gemeinwesen zuerst
kommt und unsere Rechte unter der Bedingung unserer Bereitschaft zur Mitwirkung
stiinden. Das wiirde aber zum begrifflichen Merkmal der Unbedingtheit zumindest
der Menschenrechte nicht passen. Und man kann ja die Doktrin vom Primat der
Rechte genau so verstehen, dass sie dieses Merkmal der Unbedingtheit hervorhebt.
Unsere basalen Rechte gehen dem Gemeinwesen insofern voraus, als wir sie erstens
unabhéngig davon haben, ob dieses sie faktisch verwirklicht, und zweitens auch
unabhéngig davon, ob wir dem Gemeinwesen flir ihre Gewéhrleistung etwas zu-
riickgeben. Der Staat muss den menschenrechtlichen Status selbst noch seiner er-
klarten Feinde respektieren. Erst die Unterscheidung zwischen Fragen der Ontologie
und solchen der Parteinahme macht klar, dass hier vom Primat der Rechte im zwei-
ten, genuin normativen Sinn die Rede ist.

Taylors Kritik an der Doktrin vom Vorrang der Rechte sollten wir dagegen so
verstehen, dass diese ontologisch gesehen nicht zuerst kommen koénnen. Und wir
sollten aus dieser Kritik nicht vorschnell den Schluss ziehen, Taylor nehme normativ
gegen die Unbedingtheit der Menschenrechte Partei. Plausibler kommt mir die Deu-
tung vor, er wolle auf jene konstitutive Spannung hinweisen, von der eingangs die
Rede war: Das System der Rechte bedarf unserer verantwortlichen Mitwirkung, zu
der wir moralisch gesehen auch verpflichtet sind; und doch diirfen wir, weil es sich
eben um ein System von Rechten handelt, zu dieser Mitwirkung nur in engen Gren-

27  Taylor 1993a.
28  Taylor 1995, S.75.

204



zen gezwungen werden. Der Staat darf uns zum Beispiel dazu zwingen, Steuern zu
zahlen, aber er darf uns nicht gewaltsam an der Auswanderung hindern.

Macht demnach mit Blick auf die Legitimation staatlichen Zwangsgebrauchs der
taylorsche Begriindungsweg gar keinen Unterschied zu einer atomistischen Doktrin
der Rechte? Das wire wiederum vorschnell. Taylor kann ja zumindest zeigen, dass
zum Ernstnehmen von Rechten auch das Verfolgen kollektiver Ziele gehort. Selbst
noch die steuerfinanzierte Stiitzung etwa von Theatern und Symphonieorchestern
konnte indirekt fiir unsere Rechte bedeutsam sein, indem sie zur Pflege der kulturel-
len Bedingungen beitrégt, die unseren Rechten Riickhalt geben. Das wire sicher ein
nur mittelbarer Grund flir die Rechtfertigung staatlichen Zwanges. Aber er triige
doch dazu bei, das schiefe Bild einer abstrakten Entgegensetzung von subjektiven
Rechten und kollektiven Zielen zu korrigieren.

Taylor hat ausdriicklich in der Multikulturalismus-Debatte fiir einen Liberalismus
pladiert, der subjektive Rechte und kollektive Ziele als miteinander vereinbar be-
trachtet.”” Sein Beispiel bezog sich auf den asymmetrischen Foderalismus in Kana-
da: Die Sondergesetzgebung Quebecs sollte als ein Versuch verstanden werden, die
,distinkte Gemeinschaft® der franzosischsprachigen Kanadier zu verewigen. Fiir
einen Liberalismus, der abstrakt auf staatlicher Neutralitdt und Gleichbehandlung
beharre, sei dies unannehmbar. Ein differenzfreundlicher Liberalismus kénne hinge-
gen erkennen, dass manche Kulturen intrinsisch wertvoll seien und deshalb auch
staatliche Forderung verdienten.

Das Problem in diesem speziellen Fall ist ein zweifaches. Erstens wird hier ein
kollektives Ziel ohne Riicksicht auf die Minderheiten innerhalb Quebecs formuliert.
Zweitens soll dieses Ziel eine ungleiche Behandlung, durchaus auch zu Lasten der
frankophonen ,Binnenmehrheit‘, legitimieren — so diirfen frankophone, anders als
englischstimmige Quebecer ihre Kinder nicht auf englischsprachige Schulen schi-
cken. Taylor verteidigt gleichwohl die Politik Quebecs. Diese betreffe nur Vor- und
Sonderrechte, die aus sehr triftigen politischen Griinden, zu denen er augenschein-
lich das Ziel der Verewigung einer frankophonen Gemeinschaft z&hlt, beschnitten
werden diirften. Regelrecht illiberal ware erst eine Politik, die sich an elementaren
Freiheiten vergriffe.** Aber damit nimmt Taylor nicht ernst genug, dass alle Biirger
Quebecs das gleiche Recht haben miissen, an der Definition ihrer Gemeinschaft
mitzuwirken. Die Gemeinschaft wire andernfalls nicht wahrhaft inklusiv, und Min-
derheiten konnten sich zu Recht symbolisch zuriickgesetzt sehen. Zudem unter-

29  Taylor 1993.
30  Taylor 1993, S.53.

205



schétzt er, wie zentral bedeutsam das Diskriminierungsverbot, auch mit Blick auf
die Freiheit der Schulwahl, fiir eine liberale Rechtsordnung ist.’’

Wir sollten daher unterscheiden zwischen Taylors allgemeiner These und deren
Anwendung auf den Sonderfall Quebec. Auch wenn Taylors Verteidigung der Ver-
suche, die frankophone Gemeinschaft in Quebec zu verewigen, verfehlt ist, kann
man doch seine allgemeine These teilen: Wir kdnnen subjektive Rechte nicht ernst-
nehmen, ohne auch kollektive Ziele zu verfolgen. Und diese These hat Konsequen-
zen dafiir, was wir politisch als Beitrag zu einer menschenrechtlichen Kultur be-
trachten. Sie gibt uns etwa gute Argumente an die Hand, warum wir staatliche Schu-
len gegen Privatschulen stirken oder am 6ffentlich-rechtlichen Rundfunk festhalten
sollten — den Heroismus der Idealisierungen, der nétig ist, um beide Einrichtungen
gegen ihre heutigen Erscheinungen in Schutz zu nehmen, immer zugestanden.

4. Eine globale Ubereinstimmung?

Die bisherige Diskussion mag den Eindruck erweckt haben, ich hétte gar nicht von
Menschenrechten gesprochen, sondern nur von jenen Biirgerrechten, die wir aus
einer abendldndischen Tradition heraus zu schitzen gelernt haben. Das ist insofern
kein Zufall, als Taylor selbst betont hat, wie besonders der geistige Werdegang ist,
der in unserem Selbstverstdndnis als Rechtsubjekte zum Ausdruck gelangt. Taylors
Hermeneutik scheint einen Partikularismus zu stiitzen, der Zweifel an der Generali-
sierbarkeit unserer Uberzeugungen und Empfindungen weckt. Das aber wirft die
Frage auf, ob sich die rechtlichen Errungenschaften, die wir wertschétzen, auch
global verbindlich begriinden lassen. Und erst mit einer Begriindung, die wirklich
allen Menschenkindern, ungeachtet ihrer kulturellen Herkunft, einleuchten konnte,
hétten wir dem universalistischen Geltungsanspruch der menschenrechtlichen Idee
Geniige getan.

Das muss man nicht so verstehen, wie es heute in der angloamerikanischen politi-
schen Philosophie von vielen verstanden wird: dass nur solche Normen genuin men-
schenrechtliche sind, die uns auch Griinde fiir Eingriffe in andere Staaten geben.*
Diese Sichtweise trennt die Menschenrechte auf kiinstliche Weise von den Biirger-
rechten. Thre Anhédnger ignorieren, dass die menschenrechtliche Idee zunichst vor
allem als universalistische Legitimationsgrundlage lokaler Gewalten gedacht gewe-
sen war. Auch heute noch ist ein wesentlicher Ort der Erhebung menschenrechtli-

31  Zur Kritik an Taylors Verteidigung der Politik Quebecs ausfiihrlich: Forst 1994, S. 1271f.; Rosa
1998, S. 477-484.
32 So vor allem: Rawls 2002. Ahnlich Beitz 2009; Raz 2010.

206



cher Anspriiche der jeweilige nationale Staat, ob in Russland gegen die Diskriminie-
rung Homosexueller, in der Tiirkei gegen exzessive Polizeigewalt oder in Deutsch-
land gegen die Abschiebung Schutzsuchender in Folterlander.

An solchen Kdmpfen nehmen gewiss auch Menschen Anteil, die nicht als Mit-
biirger direkt von ihnen betroffen sind. Manche ergreifen in ihnen Partei, indem sie
etwa Nachrichten verbreiten oder Geld iiberweisen. Das zeigt, dass menschenrecht-
liche Anspriiche uns grenziiberschreitend beschéftigen (sollten). Wir betrachten sie
nicht als innere Angelegenheiten von Staaten, die keinen Auflenstehenden etwas
angingen. Aber ebenso sicher ist die Vorstellung verfehlt, wir wiirden nur solche
Anspriiche als menschenrechtlich begriindet ansehen, deren Verletzung in unseren
Augen gewaltsame Sanktionen, bis hin zu humanitéren Interventionen, legitimierte.

Die erfolgreiche Rechtfertigung souverdnitdtserheblicher Eingriffe ist nur ein
Grenzfall des Umstands, dass die Menschenrechte immer auch alle Menschen welt-
weit betreffen. Und von diesem Grenzfall her fillt keineswegs Licht auf das Gel-
tungsgebiet der Menschenrechte im Ganzen. Andernfalls diirften wir unter ,,Men-
schenrechten nur mehr jene schlechthin basalen Normen verstehen, die zum zwin-
genden Volkerrecht zdhlen: Verbot von Sklaverei und Voélkermord, von Verbrechen
gegen die Menschlichkeit und dergleichen. Das wire jedenfalls mit Blick auf den
Sachumfang der Allgemeinen Erkidrung der Menschenrechte von 1948 und der
beiden Menschenrechtspakte von 1966 radikal revisionér.

Man konnte sagen, Normen des zwingenden Volkerrechts seien Treffpunkte fes-
ter moralischer Uberzeugungen auch unabhingig davon, wie die besonderen Be-
griindungen fiir sie im Einzelnen aussehen. Und man mag darin sogar einen Vorteil
erblicken: Wenn alle Menschen guten Willens weltweit {ibereinkommen, bestimmte
Verbrechen keinesfalls hinzunehmen, so ist dieser Konsens ungleich wichtiger als
die mogliche Wahrheitsfiahigkeit des einen oder anderen Begriindungsweges. Eben
weil die Normen so bedeutsam sind, sollten wir unser eitles Beharren auf Wahrheit
oder bestmogliche Begriindung zu ihren Gunsten zuriickstellen.

Einmal angenommen, die Normen des zwingenden Volkerrechts bezeichneten
wirklich einen Treffpunkt global geteilter, wenn auch je eigens begriindeter Uber-
zeugungen: Wie viele weitere Normen lassen sich auf diesem Weg als global ver-
bindlich begriinden oder auch nur beglaubigen? Gelingt dies auch fiir Normen, die
weniger gegen absolute Ubel als gegen Diskriminierungen und gegen Beschneidun-
gen der personlichen Selbstbestimmung und politischen Autonomie gerichtet sind?
Wie steht es um die Rechte Schwuler, sich dffentlich nicht verleugnen und verste-
cken zu miissen, von Frauen, einen Fiihrerschein machen und ein Studium aufneh-
men zu diirfen, von Anders- oder Nichtgliubigen, Amter im Staat bekleiden zu kén-
nen, von Menschen mit Behinderung, gewohnliche Grundschulen zu besuchen? Wie
um das Verbot von Korperstrafen wie Hinrichtung, Handabhacken, Steinigen? Oder
sind dies in Wahrheit gar keine Menschenrechte, sofern sie in einem iibergreifenden
Konsens auf Weltebene keinen Platz finden?

207



Probleme dieser Art beschiftigen Taylor in seinem Aufsatz Conditions of an Un-
forced Consensus on Human Rights.> Er tibernimmt dazu von Vordenkern wie
Jacques Maritain®* und John Rawls™ die Unterscheidung zwischen einer moralisch
motivierten Zustimmung zu erzwingbaren Normen auf der einen Seite und der di-
vergierenden Rechtfertigung dieser Normen auf der anderen. Und er fiigt noch hin-
zu, dass wir auch uneins sein mogen iiber die beste Art und Weise, die Normen,
etwa im positiven Recht, zu implementieren. So konnte ein nichtwestlicher Staat
menschenrechtliche Grundgiiter gewdhrleisten, auch ohne seinen Biirgern individu-
elle Klagewege zu erdffnen. Taylor sieht im individualistischen Legalismus des
Westens, wie auch in dessen Arroganz in Fragen der Fundierung, ein Haupthinder-
nis fiir die faktische Universalisierung der menschenrechtlichen Idee. Wir sollten
diese Idee darum so reformulieren, dass die Wichtigkeit der Normen selbst und ihrer
effektiven Geltung nicht von den besonderen Traditionen unserer Begriindungs- und
Umsetzungsversuche verdeckt wird.

Nun ist ein {ibergreifender Konsens nicht das gleiche wie eine faktische Uberein-
stimmung. Es konnte ja ein reiner Zufall sein, dass ganz verschiedene Moralgemein-
schaften die gleichen Normen gutheiflen. Ohnehin wird eine solche Schnittmenge
mit Blick auf beinahe alle rechtlich kodifizierten Listen von Menschenrechten zu
klein sein. Entscheidend konnen daher nicht Momentaufnahmen von Kulturen sein,
sondern allenfalls deren menschenrechtliche Entwicklungsméglichkeiten.

Auch Taylor betont die Wichtigkeit intrakulturellen Lernens. Er wéhlt das Bei-
spiel reformerischer Bestrebungen im thaildndischen Buddhismus: Deren Anhinger
verkniipften auf eine von westlichen Vorstellungen verschiedene Weise die Wer-
tideen der individuellen Verantwortung (fiir die je eigene Erleuchtung) und der Ge-
waltlosigkeit. Dadurch fédnden sie einen eigenen Zugang zu Demokratie und Men-
schenrechten. Dieser habe den zusitzlichen Vorzug, auch Motive fiir ein dkologi-
sches Engagement zu liefern, das mit dem demokratischen und menschenrechtlichen
innerlich zusammenhénge: ,,Human rights don’t stand out, as they often do in the
west, as a claim of their own, independent from the rest of our moral commitments,
even sometimes in potential conflict with them*.*®

Taylor macht damit einen Ansatzpunkt sichtbar, an dem intrakulturelles in inter-
kulturelles Lernen iibergehen konnte. Doch auch wo solche Bewegungen und Be-
strebungen noch fehlen, sollten wir uns offen halten fiir die Moglichkeit anderer
Kulturen, eigene Wege zu einem menschenrechtlichen Selbstverstindnis zu finden.

33 Taylor 1999.

34  Maritain 1949, S. 101,
35  Rawls 1994.

36  Taylor 1999, S. 134.

208



Wir sollten ihnen in einer Haltung der kommunikativen Offenheit begegnen. Im
Erfolgsfall 1auft diese auf eine menschenrechtlich vorteilhafte ,,Verschmelzung der
Horizonte* (Hans-Georg Gadamer) hinaus. Zur Moglichkeit des Lernens in Kulturen
kommt die Moglichkeit bevormundungsfreier Dialoge zwischen Kulturen.

Ein zwangloser Konsens in Menschenrechtsfragen darf also Taylor zufolge nicht
statisch verstanden werden. Er wire sonst mit Blick auf den faktischen Stand der
Anerkennung menschenrechtlicher Ideen viel zu bescheiden. Aber auch das Modell
des iibergreifenden Konsenses besitzt empirische Anteile. Wie viel Raum lassen
diese Anteile fiir eine Kritik, die mehr wére als der Versuch, stimmig und umfassend
zu verstehen, was der andere meint und mochte? Das konnte ja unzureichend sein:
Nichts garantiert, dass die beste Auslegung einer Tradition deren Vereinbarkeit mit
den Menschenrechten bezeugt. Schlie8lich ist keiner Tradition die Idee ,angebore-
ner‘ Rechte freier und gleicher Menschen in die Wiege gelegt worden; und zum
Fundus wohl aller Traditionen gehdren grausame und autoritire Elemente. Wo sol-
che Elemente noch die Oberhand haben, ergeht aus den Menschenrechten die Auf-
forderung zur Verdnderung. In den Worten Rainer Forsts:

Steinigung oder Folter sind nicht erst dann moralisch falsch, wenn wir zeigen kdnnen, dass
der Koran oder die Bibel sie nicht anordnen oder ablehnen; sie sind unzuldssig, wo Men-
schen einander als Freie und Gleiche respektieren. [...] Dass Menschenrechte mit religio-
sen Uberzeugungen vereinbar sein sollten, ist ein Imperativ fiir Letztere, nicht umgekehrt,
und ein Begriindungspluralismus geht fehl, wenn er dies iibersieht.*’

Diese Uberlegung spricht nicht gegen einen Begriindungspluralismus per se. Aber
dieser muss durch die Vielfalt der Begriindungen hindurch auch die kritische Kraft
der Menschenrechte zur Geltung bringen. Mein Verdacht ist nun, dass Taylor das
transzendierende Potential der Suche nach einem {iibergreifenden Konsens nicht
ausschopft. Das liegt daran, dass sein Modell nicht normativ und auch nicht poli-
tisch genug ist. Diesen Verdacht mochte ich abschlieBend begriinden.

5. Konsens und Kritik

Zunéchst zur Frage der Normativitdt. Inwiefern ist fiir eine Menschenrechtsbegriin-
dung bedeutsam, ob bestimmte Anspriiche in allen moglichen Kulturen tatséchlich
Zuspruch finden? Man mag antworten, eine zwanglose Ubereinkunft habe den Vor-
zug groBerer Stabilitit. Alle Parteien konnen ein Motiv erkennen, warum sie filir die

37  Forst 2010.

209



Anspriiche eintreten sollten, auch wenn es sie etwas kosten konnte. Und der Ver-
such, anderen eine menschenrechtliche Normgeltung mit Gewalt beizubringen, wird
schnell selbst zum menschenrechtlichen Problem. International gesehen héngen
Sicherheit und Frieden davon ab, dass wir unsere interventionistischen Neigungen
eng begrenzen. Doch ganz grundsétzlich gesehen scheint nichts dafiir zu sprechen,
dass das Faktum zwangloser Ubereinkunft uns menschenrechtlich beeindrucken
miisste.

Und umgekehrt. Angenommen, die Norm, man diirfte Menschen nicht gewaltsam
am Verlassen einer Religionsgemeinschaft hindern, stiee nicht in allen Kulturen
auf zwanglose Zustimmung. Einige lehnten sie auch nach Ausschopfung aller her-
meneutischen Moglichkeiten, die ihre autoritativen Texte und Wertquellen ihnen
bieten, weiterhin ab. Sollten wir darum die Norm aus der Liste der giiltig begriinde-
ten Menschenrechte streichen? Dagegen spricht, dass wir uns von guten Griinden
iiberzeugen lassen sollten und nicht von Konsens oder Dissens als solchem.

Auch wir sind nur durch eine Verkettung geschichtlicher Zufille zu der Ansicht
gelangt, man sollte Menschen in Fragen der Religion moglichst keinem Zwang un-
terwerfen. Und wir glauben, diese Zufdlle — verheerende Religionskriege und der-
gleichen — hitten uns die unverdiente Chance verschafft, etwas iiber den Wert der
Toleranz zu lernen. Dann aber betrachten wir nicht die Zufélle der Tradition als
autoritativ, sondern die rechtfertigenden Griinde, zu denen sie uns Zugang gaben.
Unsere Traditionen sind ohnehin nicht aus einem Guss, und wir wollen immer wie-
der wissen, welchen wir treu bleiben und welche wir abbrechen sollten. Dariiber
liegen wir notorisch miteinander im Streit, sowohl {iber die Bedeutung der Traditio-
nen als auch iiber die Frage ihrer moglichen Verbindlichkeit.

In jedem Fall aber sind wir als Teilnehmer an einer traditionsbestimmten Lebens-
form nicht vor allem damit befasst, ,ethnologisch® zu erfassen, wie die Tradition
sich faktisch darstellt. Faktisch stellt sie sich immer so dar, wie sie eben geschicht-
lich geworden ist, unter dem kausalen Einfluss auch von (Macht-)Faktoren, die als
solche gar nichts rechtfertigen knnen. Wir wollen aber wissen, welche Traditionen
wir nach MaBgabe der besten Griinde wie fortsetzen sollten.® Dabei kann ,Kultur’
kein Argument sein. Diese ist schlieBlich nichts anderes als eine mehr oder weniger
geordnete und sedimentierte Menge tradierter Deutungen und Bedeutungen. Und
auch ein Konsens zwischen Kulturen kann per se nichts begriinden, was einer sub-
stantiellen Begriindung bedarf, wie dies fiir menschenrechtliche Normen gilt.

Auch Taylor selbst scheint dies nicht anders zu sehen. Jedenfalls fragt er nicht
primdr danach, welche Deutung einer fremden Kultur dieser am ehesten gerecht

38  Soauch Tugendhat 2007, S. 12.

210



wiirde. Er will vielmehr wissen, welche am besten zu den Menschenrechten passt.*’
Sein Blick auf die Entwicklungspotentiale fremder Kulturen gibt einen klaren Rich-
tungsindex zu erkennen. Taylor ist bereit, viele Abstriche von der Universalitit der
Menschenrechte zu machen, was deren juristische Form und philosophische Be-
griindung angeht. Aber er zeigt diese Bereitschaft um der effektiven Geltung von
Normen willen, die globale Anerkennung verdienen.

Taylor macht indes nicht deutlich, wie er seinen Richtungsindex rechtfertigen
will. Allein aus der Hermeneutik unseres ,westlichen® Gewordenseins heraus? Tay-
lor mag meinen, ihm bleibe als Trédger einer modernen und abendlidndischen Identi-
tdt gar nichts anders iibrig, als auch fiir fremde Kulturen auf den Sieg menschen-
rechtlicher Normen zu setzen. Er werde darum immer solchen Akteuren die Daumen
driicken, die in ihren eigenen Kulturen, mit deren eigenen Begriindungsressourcen,
fiir menschenrechtsfordernde Reformen streiten. Dies wiirde ihn in grofle Néhe zu
einem Begriindungsskeptiker wie Richard Rorty™ bringen. Inwiefern aber konnte
dann das Modell des iibergreifenden Konsenses noch fiir menschenrechtliche Be-
griindungen bedeutsam sein?

Die hermeneutische Deutung, die Taylor dem Modell des iibergreifenden Kon-
senses gibt, geht auf Kosten des kritischen Potentials, die das Modell ebenfalls be-
sitzt. Dieses Potential wird bei John Rawls, auf den sich Taylor ausdriicklich berutft,
deutlicher als bei Taylor selbst. Auch hebt Rawls hervor, dass wir {iber politische
Kontexte der Rechtfertigung reden, fiir die teilweise eigene Regeln gelten. Taylor
iibergeht diese Besonderheit, weshalb sein Verstdndnis von menschenrechtlicher
Rechtfertigung nicht politisch genug ist. Ich will daher in aller Kiirze daran erinnern,
wie Rawls den iibergreifenden Konsens versteht.*' Damit soll nicht gesagt sein, dass
das rawlssche Verstindnis dem taylorschen in allen Belangen iiberlegen ist, sondern
nur, dass es Maoglichkeiten menschenrechtlicher Diskussion und Kritik sichtbar
macht, die bei Taylor zu kurz kommen.

Ein erstes, auch von Taylor betontes Merkmal besagt, dass alle Parteien die Nor-
men aus genuin moralischen Griinden gutheiflen. Rawls fligt aber dreierlei hinzu,
was Taylor nicht erwéhnt. Fiir einen moglichen Konsens sei einzig bedeutsam, was
die Anhénger aller nicht unverniinftigen Sichtweisen akzeptieren konnen (a). Die
Zustimmung beziehe sich auf ,freistehend‘ gerechtfertigte Grundnormen der politi-
schen Moral (b). Diese Normen sollten im 6ffentlichen Vernunftgebrauch Bestéti-
gung finden (c). Es ist dieser Vernunftgebrauch, und nicht der iibergreifende Kon-
sens als solcher, der nach Rawls die Last der Normbegriindung trégt.

39 Vgl Sarkohi 2012.
40  Rorty 2000.
41  Hierzu und zum folgenden Rawls 1994.

211



(a) Die Beschrankung auf nicht unverniinfiige Lehren ist eine normative Zutat,
die bei Taylor jedenfalls explizit fehlt. Die Verniinftigkeit einer Lehre héngt davon
ab, ob diese bestimmte Bedingungen respektiert, ohne die der politisch-moralische
Streit in der Moderne nicht zu denken ist. Dazu zdhlt zunéchst das Faktum des Plu-
ralismus selbst.*> Zweitens gehort dazu, dass definitive Griinde fiir eine abschlie-
Bende Beantwortung weltanschaulicher Streitfragen nicht in Sicht sind. Wer die
Biirden des Urteilens” auf sich nimmt, muss mit der Moglichkeit verniinftiger
Nichtiibereinstimmung rechnen. Drittens miissen wir dennoch, iiber alle weltan-
schaulichen Differenzen hinweg, miteinander auskommen. Rawls denkt hier an
anspruchsvolle (Gerechtigkeits-)Normen der Zusammenarbeit zum gegenseitigen
Vorteil. Doch menschenrechtlich gesehen ist wohl noch wichtiger, dass wir in
Wechselbeziehungen der — wie immer asymmetrischen — Abhéngigkeit und der
Verwundbarkeit stehen, und dies nicht nur im Nationalstaat, sondern zunehmend
auch im Weltsystem.

,,Unverniinftig” diirfen wir demnach Lehren nennen, die nicht wahrhaben wollen,
dass wir unter Bedingungen des weltanschaulichen Pluralismus und der Moglichkeit
verniinftiger Nichtiibereinstimmung gleichwohl zusammenfinden miissen, um politi-
sche Probleme der Kooperation, der Abhangigkeit und der Verwundbarkeit zu 16sen.
Dabei miissen alle Losungen, dies ist eine vierte und diesmal rein normative Bedin-
gung der Verniinftigkeit, von allen Beteiligen und Betroffenen als Freien und Glei-
chen akzeptiert werden kdnnen. Und damit kénnen letztlich nur freie und gleiche
Individuen, nicht ganze Kulturen oder Staaten gemeint sein. Das hat wiederum mit
dem Faktum verniinftiger Meinungsverschiedenheiten zu tun: Diese durchziehen
heute de facto jede Kultur und jeden Staat und machen auch vor der Frage der ver-
niinftigen Autoritit, im Namen einer Kultur oder eines Staates zu sprechen, nicht
halt. Fiir Staaten besteht die Losung bekanntlich im Demokratieprinzip. Fiir Kultu-
ren kann sie nur in analogen, wenn auch weniger streng geregelten Anspriichen auf
eigene, freie Stellungnahmen bestehen. Hinter diesen normativ-individualistischen
Horizont kann kein modernes Rechtfertigungsprinzip mehr zuriickfallen. Es wiirde
sonst sogleich den Ideologieverdacht der Behauptung falscher Homogenitéten und
scheinhafter Fraglosigkeiten auf sich ziehen.

Dies sind demnach die Restriktionen, denen die Suche nach einem iibergreifen-
den und zwanglosen Konsens untersteht. Nur wer sie akzeptiert, ist eingeladen, an
der Suche teilzunehmen. Nun bestehen die beiden folgenden Schritte in Rawls

42 Das Taylor natiirlich anerkennt; vgl. etwa Taylor 2007, S. 532.
43 Dazu Rawis 2006, S. 68f.

212



Modell darin, zunichst eine normative politische Konzeption freistehend zu formu-
lieren und sie sodann dem offentlichen Vernunftgebrauch auszusetzen.

(b) Freistehend ist eine Konzeption, wenn sie ohne Riickgriff auf umfassende
Lehren mit Blick allein auf Grundprobleme des Politischen entwickelt wird.** Dabei
muss uns wiederum nicht storen, dass Rawls damit die Begriindung von Gerechtig-
keitsprinzipien im Rahmen eines ,Urzustands® meint. Wir kénnen analog eine Lesart
der Menschenrechte, wie sie aus der Allgemeinen Erkldrung von 1948 hervorgeht,
als eine solche freistehend gerechtfertigte politisch-moralische Konzeption verste-
hen. Diese wird als eine moralisch begriindete Antwort auf Standardbedrohungen
Vorgestellt,45 wie sie unter modernen Bedingungen des Lebens in gewaltmonopoli-
sierenden Staaten und des kapitalistischen Wirtschaftens zu gewirtigen sind. Auch
das Faktum tiefer weltanschaulicher Meinungsverschiedenheit stellt eine Standard-
bedrohung dar, konfrontiert es doch alle Gesellschaften mit den Gefahren sozialen
Zerfalls und verheerender Konflikte.

Versteht man Menschenrechte als normativ gebotene Antworten auf Standard-
bedrohungen unter modernen Lebensbedingungen, so kann man iibrigens auch den
Einwand — oder jedenfalls einen politischen Kern des Einwands — entkriften, sie
seien eurozentrische Zumutungen. Diesen Einwand erheben gern Regierungen, die
sich Einmischungen in ,innere Angelegenheiten‘ verbitten méchten. Doch der Vor-
wurf des Eurozentrismus fillt auf sie selbst zuriick. Regierungen sind Teil der
Staatsgewalt, und der territoriale gewaltmonopolisierende Staat ist selbst ein ur-
spriinglich europdisches Konzept. Soweit die Welt von heute Staatenwelt ist, ist sie
folglich in einem umfassenden Sinne ,eurozentrisch® gepréigt. Das zeigt sich auch an
der Sprache, in der autoritdre Regierungen menschenrechtliche Anspriiche zumeist
abwehren: Die Begriffe der Souverinitit und des Rechts (!) auf Selbstbestimmung
oder kulturelle Differenz sind ihrer Herkunft nach nicht weniger europdisch — oder
europdisch-nordamerikanisch — als der Begriff der Menschenrechte. Das spricht
nicht gegen jene Konzepte, aber ebenso wenig spricht es gegen dieses.

Auch sind Genesis und Geltung nicht nur auf ideellem Gebiet zweierlei. Der ,Eu-
rozentrismus* ist langst in Gestalt des Staates, wie auch der kapitalistischen Produk-
tionsweise, zur globalen materiellen Gewalt geworden. Die Alternative lautet daher
heute nicht: Menschenrechte oder Freiheit vom Eurozentrismus. Sie lautet realisti-
scherweise: Herrschaft von Staat und Kapital mit menschenrechtlichem Korrektiv
oder ohne dieses Korrektiv. Die Menschenrechte sind nicht eurozentrischer als die
Probleme, auf die sie antworten.*

44 Rawls 2006, S. 278f.
45  Zum Begriff der Standardbedrohungen: Shue 1980, S. 13; 29ff.
46  So auch Donnelly 2007, S. 287.

213



(c) Als eine moralisch gerechtfertigte, aber dezidiert politische Konzeption ist die
vorgeschlagene Menschenrechtsauffassung dazu bestimmt, im oOffentlichen Ver-
nunftgebrauch freier und gleicher Menschen globalen Zuspruch zu finden. Hier
kommt nun die Idee des iibergreifenden Konsenses ins Spiel, doch nicht als ein
autorisierendes Argument eigener Art. Vielmehr muss jeder Teilnehmer an einem
menschenrechtlichen Dialog die Méglichkeit haben, den Vorschlag mit seinen eige-
nen nicht unverniinftigen Sichtweisen zu vereinbaren. Jeder darf die politischen
Griinde, die fiir alle Teilnehmer am 6ffentlichen Vernunftgebrauch gemeinsam gel-
ten sollten, mit je eigenen Griinden weltanschaulicher Art ,anreichern‘. Die Parteien
sollten also nur solche Vorschldge vorbringen, die freie und gleiche Personen iiber
alle nicht unverniinftigen weltanschaulichen Differenzen hinweg als angemessene
Antworten auf ihre gemeinsamen politischen Grundprobleme betrachten diirfen. Sie
sollten mit anderen Worten beachten, ,,da3 unter den Bedingungen der Moderne die
Pluralitdt kultureller Lebensformen und religioser und weltanschaulicher Orientie-
rungen nur dann produktiv gestaltet werden kann, wenn Menschen einander in ihrer
Differenz dadurch anerkennen, daf sie einander gleiche Freiheit und gleichberech-
tigte Mitwirkung zuerkennen*.*’

Auf diese Weise wird der iibergreifende Konsens als ein Ideal kenntlich, das eine
kritische Funktion erfiillt. Eine solche Deutung der Idee zwangloser allgemeiner
Zustimmung®® scheint mir der taylorschen in zumindest zwei Hinsichten iiberlegen
zu sein. Diese sieht erstens keine Einschrankung auf verniinftig vertretbare Lehren
vor und kann darum ihre eigenen Parteinahmen nicht rechtfertigen. Sie geht zwei-
tens zu wenig auf die politischen (wie auch juristischen) Kontextbedingungen ein,
unter denen wir nach Menschenrechten verlangen. Wer Schlagworte nicht scheut,
mag auch sagen: Taylors Herangehensweise ist kulturalistisch. Sie will die Men-
schenrechte mit historisch tief verwurzelten Selbstverstindnissen vermitteln und
setzt dazu auf intrakulturelles Lernen und interkulturelle Dialoge. Doch Menschen-
rechte sind nicht zuletzt auch politisch-moralische Antworten auf Standardbedro-
hungen unter Bedingungen der Moderne.

Dieser Umstand sollte die Verstdndigung jedenfalls iiber das menschenrechtlich
Vordringliche erleichtern. Denn in der institutionalisierten Moderne, was auch im-
mer deren spezifisch westliche Genese sein mag, leben heute alle Menschen, nicht
nur ,im Westen‘. Diese Moderne ist, wie uns Forschungen von Shmuel Eisenstadt®’
und anderen gezeigt haben, pluraler als wir lange gedacht haben. Sie ist ganz gewiss

47  Bielefeldt 1998, S. 147 (Herv. i. Orig.).

48  Ein dhnliches Verstdndnis des libergreifenden Konsenses in Menschenrechtsfragen wie Bielefeldt
vertritt Donnelly 2007, S. 289ff.

49  Eisenstadt 2000.

214



nicht wohlgeordnet. Sie weist Zonen der Verwahrlosung auf. Sie gebiert Gegenbe-
wegungen, die sich als vormodern verkleiden oder als antimodern missverstehen.*
Aber sie hat uns doch auch gemeinsame Grundprobleme aufgegeben. Sie hat den
Rechtscode und somit auch die Form subjektiver Rechte in die Grammatik des mo-
dernen Wirtschaftslebens eingeschrieben. Die funktionale Unverzichtbarkeit subjek-
tiver Rechte steht heute auBler Frage. Was also sollte uns an der Einsicht hindern,
dass sie ebenso unverzichtbar sind, um grundlegende und zentrale Interessen der
Menschen gegen moderne Standardbedrohungen zu schiitzen?

Ist das richtig, so sollte Taylor den Status seiner Uberlegungen zur spezifisch
westlichen Genese der menschenrechtlichen Idee liberdenken. Er sollte dann genau-
er unterscheiden zwischen der moglichen Rechtfertigung dieser Ideen und der Art
und Weise, in der sie sich uns als Angehdrigen spezifischer Gesellschaften erschlos-
sen haben. Hier mag offen bleiben, wie weit eine solche Trennung gehen kann. Tay-
lor wiirde gegen die Vorstellung einer freistehenden Rechtfertigung der Menschen-
rechte sicher einwenden, dass dies selbst eine spezifisch westliche, ,desengagierte
Sichtweise sei. Ebenso wiirde er argwohnen, die Vorstellung von ,Verniinftigkeit*,
mit der bestimmte Lehren von der Konsenssuche ausgeschlossen werden, sei hinter-
griindig geprigt von genuin westlichen Wertungen.

Ich selbst vermute, die spezifisch westliche Genese des Autonomiegedankens und
des Authentizititsideals, der Aufwertung des Alltagslebens und der Sensibilitét fiir
leibgebundenes Leiden sprechen auch fiir Spezifizierungen im Geltungsraum der
Menschenrechte. Nicht alles an diesen Ideen wird bis auf den letzten Grund global
einigungsfahig sein. Dabei mag offen bleiben, inwieweit es tatsdchlich weltweite
Anerkennung verdiente. Wir sollten es in menschenrechtliche Diskurse einbringen,
aber in der Form von Vorschldgen, nicht mit der Pritention von Vorschriften. Dies
gilt allerdings nicht fiir die Grundnormen der Gleichheit und Freiheit aller Menschen
und fiir deren Anspruch auf Schutz vor grausamer Behandlung, auf Befriedigung
basaler Bediirfhisse und auf elementare Bildung: Die grundlegenden und zentralen
Giiter, ohne die ein Mensch das eigene Leben nicht wohlbegriindet und um seiner
selbst willen wertschétzen kann, sind kulturell nicht relativierbar.

6. Fazit

Der wichtigste Beitrag Charles Taylors zur Theorie der Menschenrechte besteht
nicht darin, wie er die Idee des iibergreifenden Konsenses adaptiert; er tut dies in

50  Siehe etwa, zum islamischen Fundamentalismus, die brillante Studie von Roy 2006.

215



einer fiir Zwecke der Begriindung und Kritik wenig geeigneten Weise. Viel wertvol-
ler kommt mir vor, dass Taylor uns lehrt, warum auch Kritiker des Atomismus An-
hénger der Menschenrechte sein konnen und sollten. Seine Philosophie gibt ein
Beispiel dafiir, wie man Wahlfreiheit und starke Wertungen, wie man subjektive
Rechte und kollektive Ziele, wie man Liberalismus und Republikanismus zusam-
mendenken kann. Niemand versucht sich heute auf einem héheren Niveau, und mit
groferem geschichtlichem Tiefgang, an einer solchen Synthese unserer wichtigsten
politisch-philosophischen Motive.

Taylors Werk hilft uns, das Vorurteil zu entkriften, die Menschenrechte seien vor
allem auf egozentrische Nutzenmaximierer zugeschnitten. Das Vorurteil findet im
Westen wie gegen den Westen noch allzu viele Anhdnger. Es steht der Einsicht
entgegen, dass wir die Menschenrechte iiberall auf der Welt brauchen, um unter
modernen Bedingungen einsam und gemeinsam gedeihen zu konnen. Subjektive
Rechte konnen entzweiend wirken, aber sie geben zugleich Raum fiir neue, zwang-
lose Formen solidarischen Handelns. Schlielich bilden sie selbst eine normative
Ordnung, die ohne solidarisches Handeln nicht bestehen konnte. Der fiir sie beste
Verwirklichungsraum ist bis heute der republikanische: ein demokratischer Rechts-
staat, der auf der rechtlich nicht erzwingbaren Bereitschaft seiner Biirger beruht, an
seiner Gesetzgebung titigen Anteil zu nehmen.

Literatur

Beitz, Charles, 2009: The Idea of Human Rights, Oxford.

Bielefeldt, Heiner, 1998: Philosophie der Menschenrechte. Grundlagen eines weltweiten Freiheitsethos,
Darmstadt.

Donnelly, Jack, 2007: The Relative Universality of Human Rights. In: Human Rights Quarterly 29, H.2,
S. 281-306.

Eisenstadt, Shmuel N., 2000: Die Vielfalt der Moderne, Weilerswist.

Forst, Rainer, 1994: Kontexte der Gerechtigkeit. Politische Philosophie jenseits von Liberalismus und
Kommunitarismus, Frankfurt a.M.

Forst, Rainer, 2010: Der aufrechte Gang. Jenseits von religiésen oder kulturellen Besonderheiten: Uber
Sinn, Geschichte und Geltung der Menschenrechte. In: Frankfurter Rundschau, 25.10.2010.

Foucault, Michel, 1986: Die Sorge um sich. Sexualitit und Wahrheit. Dritter Band, Frankfurt a.M.

Habermas, Jiirgen, 1999: Der interkulturelle Diskurs iiber Menschenrechte. In: Brunkhorst, Hau-
ke/Kohler, Wolfgang R./Lutz-Bachmann, Matthias (Hrsg.): Recht auf Menschenrechte. Menschen-
rechte, Demokratie und internationale Politik, Frankfurt a.M., S. 216-227.

Joas, Hans, 2011: Die Sakralitit der Person. Eine neue Genealogie der Menschenrechte, Frankfurt a.M.

Kant, Immanuel, 1797: Die Metaphysik der Sitten. Werkausgabe Band VIII. Hrsg. von Wilhelm Wei-
schedel. Frankfurt a.M. [1968].

Ladwig, Bernd, 2000: Gerechtigkeit und Verantwortung. Liberale Gleichheit fiir autonome Personen,
Berlin.

216



Ladwig, Bernd, 2007: Der Wert der Wahlfreiheit. Eine Kritik an Isaiah Berlins Verstindnis negativer
Freiheit. In: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 55, H.6, S. 877-887.

Ladwig, Bernd, 2009: Moderne politische Theorie. 15 Vorlesungen zur Einfithrung, Schwalbach/T's.
Maritain, Jacques, 1949: Human Rights: Comments and Interpretations, New York.

Menke, Christoph, 2009: Das Nichtanerkennbare. Oder warum das moderne Recht keine ,,Sphére der
Anerkennung” ist. In: Rainer Forst u.a. (Hrsg.): Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt a.M., S. 87—
108.

Rawls, John, 1994: Der Gedanke eines libergreifenden Konsenses. In: Ders., Die Idee des politischen
Liberalismus. Aufsitze 1978—1989. Hrsg. von Wilfried Hinsch, Frankfurt a.M., S. 293-332.

Rawls, John, 2002: Das Recht der Volker, Berlin.
Rawls, John, 2006: Gerechtigkeit als Fairnef3. Ein Neuentwurf. Frankfurt a.M.
Raz, Joseph, 1986: The Morality of Freedom, Oxford.

Raz, Joseph, 2010: Human Rights Without Foundations. In: Besson, Samantha/Tasioulas, John (Hrsg.):
The Philosophy of International Law, Oxford, S. 321-338.

Rorty, Richard, 2000: Menschenrechte, Rationalitit und Empfindsamkeit. In: Ders., Wahrheit und Fort-
schritt, Frankfurt a.M., S. 241-268.

Rosa, Hartmut, 1998: Identitdt und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles Taylor, Frank-
furt a.M./New York.

Roy, Olivier, 2006: Der islamische Weg nach Westen. Globalisierung, Entwurzelung und Radikalisie-
rung, Miinchen.

Sarkohi, Arash, 2012: Der Demokratie- und Menschenrechtsdiskurs der religiosen Reformer im Iran und
die Universalitdt der Menschenrechte. Dissertation am Fachbereich Philosophie und Geisteswissen-
schaften der Freien Universitit Berlin. Ms.

Shue, Henry, 1980: Basic Rights. Subsistence, Affluence, and U.S. Foreign Policy. Princeton, NJ.

Taylor, Charles, 1986: Die Motive einer Verfahrensethik. In: Kuhlmann, Wolfgang (Hrsg.): Moralitét
und Sittlichkeit. Das Problem Hegels und die Diskursethik, S. 101-135.

Taylor, Charles, 1989: Sources of the Self. The Making of the Modern Identity, Cambridge, Mass.

Taylor, Charles, 1992: Was ist menschliches Handeln? In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des
neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M., S. 9-51.

Taylor, Charles, 1992a: Der Irrtum der negativen Freiheit. In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des
neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M., S. 118—144.

Taylor, Charles, 1992b: Foucault liber Freiheit und Wahrheit. In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des
neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M., S. 188-234.

Taylor, Charles, 1993: Die Politik der Anerkennung. In: Ders., Multikulturalismus und die Politik der
Anerkennung, Frankfurt a.M.

Taylor, Charles, 1993a: Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitarismus.
In: Honneth, Axel (Hrsg.): Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die moralischen Grundlagen moder-
ner Gesellschaften, Frankfurt a.M./New York, S. 103—-130.

Taylor, Charles, 1995: Atomismus. In: van den Brink, Bert/van Reijen, Willem (Hrsg.): Biirgergesell-
schaft, Recht und Demokratie, Frankfurt a.M., S. 73-106.

Taylor, Charles, 1995a: Irreducibly Social Goods. In: Ders., Philosophical Arguments, Cambridge,
Mass., S. 127-145.

Taylor, Charles, 1999: Conditions of an Unforced Consensus on Human Rights. In: Bauer, Joanne
R./Bell, Daniel A. (Hrsg.): The East-Asian Challenge for Human Rights, Cambridge, Mass., S. 124—
144.

217



Taylor, Charles, 2002: Liberale Politik und Offentlichkeit. In: Ders., Wieviel Gemeinschaft braucht die
Demokratie? Aufsétze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 93—-139.

Taylor, Charles, 2002a: Humanismus und moderne Identitét. In: Ders., Wieviel Gemeinschaft braucht die
Demokratie? Aufsétze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 218-270.

Taylor, Charles, 2004: Modern Social Imaginaries, Durham/London.
Taylor, Charles, 2007: A Secular Age, Cambridge, Mass.

Tugendhat, Ernst, 2007: Anthropologie als ,,Erste Philosophie®. In: Deutsche Zeitschrift fir Philosophie
55,H.1, S. 5-16.

Walzer, Michael, 1993: Die kommunitaristische Kritik am Liberalismus. In: Honneth, Axel (Hrsg.):
Kommunitarismus. Eine Debatte {iber die moralischen Grundlagen moderner Gesellschaften, Frank-
furt a.M./New York, S. 157-180.

Wellmer, Albrecht, 1993: Bedeutet das Ende des ,,realen Sozialismus* auch das Ende des Marxschen
Humanismus? Zwolf Thesen. In: Ders., Endspiele. Die unversdhnliche Moderne. Essays und Vortra-
ge, Frankfurt a.M., S. 81-94.

218



III. Demokratie und Institutionalisierungsfragen






Michael Haus

Zwischen Bew#hrung und Abwirtsspirale.
Taylor liber Demokratie, Biirgerbeteiligung und Zivilgesellschaft

1. Einleitung

Mit dem Verschwinden des kapitalistisch-kommunistischen Systemgegensatzes in
den 1980er Jahren sind Themen wieder zu Ehren gekommen, die im Zeitalter der
Deutungshoheit industriegesellschaftlicher Fortschrittsvorstellungen ideenpolitisch
eher als nachrangig behandelt wurden. Dazu gehdren auch die Kategorien der ,,Zi-
vilgesellschaft™ und der ,,Biirgerbeteiligung®, um deren Platz im politischen Denken
Charles Taylors es im Folgenden gehen soll. Parallel zum allgemeinen politischen
und sozialphilosophischen Diskurs werden sie auch bei Taylor Ende der 1980er,
Anfang der 1990er Jahre wiederentdeckt. Seine Uberlegungen zur zivilen Gesell-
schaft trug er 1989 in Anwesenheit des Papstes bei den Castelgandolfo-Gesprachen
vor." Der historische Rahmen macht bereits die politische Bedeutung der Zivilge-
sellschaftsthematik deutlich. Die Welt und der polnische Papst standen damals unter
dem Eindruck der Selbstermichtigung einer politischen Offentlichkeit unabhingiger
Biirger, die sich gegeniiber dem vermeintlich allméchtigen sozialistischen Staat und
dem politischen Reprisentationsmonopol der Kommunistischen Partei behauptete.
Die westliche Kultur biirgerlicher Selbstorganisation, so schien es, war auch durch
die kommunistische Variante des totalitdren Staates nicht ausmerzbar gewesen,
wobei die Unterstiitzung von Johannes Paul II. fiir die staatsunabhingige Gewerk-
schaft ,,Solidarno$¢* bekanntlich selbst zu dieser Erméchtigung der Zivilgesellschaft
beitragen hatte. ,,Zivilgesellschaft wurde in der Folge zum Leitbegriff einer staats-
unabhéngigen Sphére von Assoziationen und Aktivititen und zum Hoffhungstrager
demokratischer Erneuerung auch im Westen.”

So verwundert es nicht, dass bei Taylor zusammen mit dem Interesse fiir die Zi-
vilgesellschaft auch die Auseinandersetzung mit dem Zustand der Demokratie stir-
ker an Bedeutung gewann. In den 1970er und 1980er Jahren war Taylor vor allem
an grundsitzlichen sozialphilosophischen Fragen der Wissenschafts-, Handlungs-
und Identitdtstheorie interessiert und entwickelte seine Theorie von den kulturellen
Quellen der modernen Identitit. Eine Entwicklung, die schlieBlich im opus magnum

1 Taylor 1991.
2 Zur Geschichte des Konzepts der Zivilgesellschaft sieche Klein 2001.

221



iiber die Quellen des Selbst gipfelte.’ Bemerkenswert ist allerdings, dass der Be-
schéftigung mit diesen Grundlagenfragen wiederum das starke politische Engage-
ment fiir die New Democratic Party bereits in den 1960er Jahren vorausgegangen
war. So kann Taylor als einer der wenigen herausragenden Philosophen des Westens
gelten, die sich in der Parteipolitik ihres Landes ,,die Hinde schmutzig gemacht
haben.*! Mit etwas Stilisierungswillen kénnte man von einer Dialektik in der Bio-
graphie des Hegelianers Taylor sprechen: von der Politik zur Philosophie zu einer
philosophischen Deutung der politischen Praxis. Zugleich war Taylor von Beginn an
ein ,organischer Intellektueller im Sinne Gramscis, insofern er die Identitdt der
eigenen kulturellen Gruppe (der der franzosischsprachigen Kanadier) im Kampf um
Deutungshoheit artikulierte.

Vor diesem Hintergrund erscheint es allemal lohnend, sich der Frage zu widmen,
wie dieser grofle Grundlagentheoretiker der westlichen Gesellschaft sich eine gelin-
gende politische Praxis der Demokratie vorstellt. In den folgenden Uberlegungen
sollen die grundlegenden Ziige von Taylors Demokratieverstidndnis herausgearbeitet
werden. Besondere Beriicksichtigung sollen dabei die fiir die zeitgendssische De-
mokratiedebatte zentralen Konzepte der Zivilgesellschaft und der Partizipation fin-
den. Es soll erortert werden, welche Reformvorstellungen von Taylor vertreten wer-
den bzw. aus seinem Denken folgen. Die Besonderheit von Taylors Perspektive auf
die Demokratie scheint mir — freilich bei nicht zu leugnenden Parallelen etwa zur
Demokratietheorie Jiirgen Habermas‘ oder auch Michael Walzers — darin zu liegen,
dass Taylor Demokratie zugleich in der Kultur der Moderne verortet und so nach
dem spezifischen Sinn von Demokratie fiir diese Kultur fragt, als auch spezifische
Probleme und Dilemmata in seinen Stellungnahmen reflektiert. Er versteht Demo-
kratie nicht als Anndherung an ein prozedurales Ideal im Sinne einer Vorstellung
davon, wie Normen in einer Gemeinschaft begriindet werden miissen, um als ,,ver-
niinftig* gelten zu konnen. Vielmehr fragt er nach den spezifischen Erfahrungen und
Herausforderungen, die sich mit der demokratischen Regierungsform als zentralem
Charakteristikum des Lebens in der Moderne ergeben, sowie nach den Mdglichkei-
ten, diese Erfahrungen und Herausforderungen mit Hilfe von politischen Theorien
moglichst eindriicklich und umfassend zu formulieren. Neben dem Topos der Be-
wdhrung, also der Selbstbehauptung von Gemeinschaften in politischen Auseinan-
dersetzungen, ist dabei der Topos der Abwirtsspirale, also der Selbstschwichung
demokratisch-moderner Gesellschaften zentral fiir Taylors Demokratiedenken. Hier

3 Taylor 1996 (Orig. 1989).
4 So Laforest 1993, S. XII unter Verweis auf Barber 1988, S. 8.

222



verbinden sich seine Diagnose des kollektiven Selbstmissverstdndnisses der moder-
nen Gesellschaft und seine ,,Atomismus®“-Kritik mit Demokratiefunktionsdiagnosen.
Im Folgenden soll zunichst dargelegt werden, inwiefern Taylors Sicht der Demokra-
tie mit seiner Sicht der Moderne zusammenhéngen (Abschnitt 2). Im Anschluss
sollen die Grundlinien von Taylors Diagnose des Zustands der gegenwértigen De-
mokratie, insbesondere hinsichtlich der Topoi von Bewdhrung und Abwiértsspirale,
sowie seine Vorschldge zu ihrer Erneuerung, insbesondere die Vorstellung der De-
zentralisierung politischer Macht und der Einbindung kultureller Gemeinschaften
diskutiert werden (Abschnitt 3). AbschlieBend werden Taylors Vorschldge noch
einmal vergleichend eingeordnet und einige sich mit ihnen verbindende Probleme
benannt (Abschnitt 4).

2. Demokratie, Zivilgesellschaft und Biirgerbeteiligung im Kontext von Taylors
Verstindnis der Moderne

2.1 Selbstinterpretation und die Moderne

Die zentrale Frage von Taylors Sozialphilosophie richtet sich auf das Verstindnis
der modernen Identitdt — ihren kulturellen Quellen, den sie ermdglichenden Erfah-
rungsrahmen und den mit ihr verbundenen moralischen und politischen Herausfor-
derungen. Auch sein Demokratieverstindnis kann nicht losgelost werden von sei-
nem Verstdndnis der Moderne und des modernen Menschen. Entsprechend schreibt
Taylor, dass man auf ,,Fragen wie die nach der Demokratie* keine sinnvollen Ant-
worten finden konne, ohne zugleich ,,Fragen [...] zum Wesen der Moderne selbst
[...] untersucht zu haben®. Taylors Verstindnis der Moderne wiederum ist geprigt
von seiner Sicht vom Wesen des Menschen und der Art, wie wir etwas tiber dieses
Wesen in Erfahrung bringen kdnnen, also seiner philosophischen Anthropologie. In
diesem Zusammenhang ist zunichst auf zwei Taylorsche ,,Fundamentalkategorien®
zu verweisen: jene der ,,Selbstinterpretation” als Wesensgrundzug menschlichen
Daseins sowie jene der ,,starken Wertungen* als charakteristischer Orientierungs-
leistung in der Welt.®

»Selbstinterpretation® heilit, dass es fiir den Menschen wesentlich ist, seine Iden-
titdt durch kreative Deutungsprozesse seines Daseins selbst zu erschlieBen. Er ist

5 Taylor 2002a, S. 7.
6 Rosa 1999, S. 47.

223



wesentlich ein , self-interpreting animal®“.” Die Bezugnahme auf ,,starke Wertungen*
stellt dann eine universelle Anforderung solch deutender Orientierung dar. Es han-
delt sich dabei um qualitative Unterscheidungen wie ,,hoher/niedriger”, ,tugend-
haft/lasterhaft®, ,tief/oberflachlich®, ,edel/unwiirdig® usw.® Starke Wertungen er-
moglichen es einer Person, Wiinsche und Neigungen einzuordnen und auf eine
iibergreifende Vorstellung vom gelingenden Leben zu beziechen. Im Handeln und
den darin gemachten Erfahrungen bewéhren sich wiederum die starken Wertungen,
indem sie die Erfahrung von Werten bzw. Giitern ermdglichen. Deshalb sind solche
starken Wertungen konstitutiv mit der Identitdt eines Menschen verkniipft.” Wichtig
ist dabei auch, dass Identitit auf Narrativitdt, also Erzadhlbarkeit, angewiesen ist.
Ebenso wie die Ausrichtung an einem Guten gehore die Betrachtung ,unser[es]
Leben[s] als Geschichte® zu den ,,unausweichliche[n] strukturelle[n] Erfordernis-
se[n] des menschlichen Handelns*."’

Doch was hat dies alles mit Gesellschaft, Politik und Demokratie zu tun? — Der
Mensch kann nach Taylor Selbstinterpretation, starke Wertungen und Erzdhlung des
Sinns seines Daseins nicht in souverdner Weise aus sich selbst heraus vollbringen.
Er ist auf kulturelle Quellen, Deutungsrahmen und Institutionen angewiesen. Eine
entscheidende Frage ist deshalb, welchen Rahmen uns unsere Kultur zu Verfligung
stellt, um zu interpretieren, zu bewerten und zu erzdhlen, und wie wir diesen Rah-
men am besten nutzen kénnen. Der Rahmen selbst ist nach Taylor fiir uns heutige
Menschen durch die Moderne vorgegeben, was die Frage aufwirft, welches die zent-
ralen Merkmale der Moderne sind, wie wir sie am besten verstehen und wie politi-
sches Handeln in diesem Rahmen gelingen kann.

2.2 Hypergiiter und Politik

Ein erstes zentrales Merkmal der modernen Gesellschaft ist nach Taylor ein be-
stimmtes Giiterverstidndnis, welches er mit dem Begriff der ,,Hypergiiter kenn-
zeichnet. Mit Hypergiitern sind Giiter gemeint, deren Geltungsanspruch nicht auf
eine bestimmte Gemeinschaft beschrankt werden kann und die einen allgemeinen
Vorrang beanspruchen sowie die Relevanz anderer Giiter ordnen. Gleiche Achtung
und individuelle Freiheit, aber auch die politische Selbstbestimmung von Voélkern

Vgl. Taylor 1985a, S. 45-76.
Taylor 1988, S. 11.

Taylor 1996, S. 56ft.

Taylor 1996, S. 104.

— \O 00

(=3

224



sind solche charakteristischen Hypergiiter der Moderne.'' Die politische Relevanz
dieser Hypergiiter ist unmittelbar klar, insofern ihre Achtung und Foérderung be-
stimmte politische Rahmenbedingungen (Institutionen) und Riicksichtnahmen (in
Entscheidungsprozessen) erfordert. Allerdings konnen Vorstellungen wie gleiche
Achtung und individuelle Freiheit oder auch kollektive Selbstregierung ganz unter-
schiedlich interpretiert werden — zum einen aufgrund verschiedener Erfahrungen, die
Menschen in bestimmten gesellschaftlichen Kontexten machen; zum anderen auf-
grund divergierender Deutungsangebote, nicht zuletzt im Bereich der Politischen
Theorie. Wichtig ist deshalb, die Erfahrungsrdume mit Hilfe der theoretischen Al-
ternativen zu sondieren. Ein zentrales Anliegen Taylors geht dahin, der Vielfalt der
Erfahrungen und ihrer theoretischen Interpretationsversuche Rechnung zu tragen,
um letztlich zu einer umfassenden Sicht zu gelangen. Das Spektrum an Erfahrungen
und Deutungsmoglichkeiten soll nicht durch ein iibergeordnetes Prinzip oder einen
archimedischen Punkt der Bewertung (etwa Niitzlichkeit, Autonomie oder Anerken-
nung) vorab beschrinkt, sondern zundchst einmal in seiner inneren Plausibilitdt zu
Bewusstsein gebracht werden. Gerade dies erfordert allerdings eine metatheoretische
Weichenstellung, die sich fiir einen Pluralismus konkurrierender Deutungen offen-
hélt.

Die zentrale Deutungsdifferenz hinsichtlich grundlegender Erfahrungen und ihrer
Interpretation wird von Taylor mit dem Begriffspaar Atomismus/Holismus mar-
kiert.'> So mache es einen groBen Unterschied, ob wir davon ausgehen, dass Men-
schen in der Erkenntnis und Einschétzung des Wertes eines Gutes ,,selbstgeniigsam
und entscheidungssouveridn sind und dieses Gut allein durch die je individuelle
Wertschitzung seinen Wert erhélt (Atomismus = unabhingige Einzelne als Aus-
gangspunkt); oder ob wir annehmen, dass Menschen zusammen mit anderen Men-
schen Giiter gemeinsam erst praktisch hervorbringen, in ihrem Wert voll erfassen
und in ihrer Fiille erfahren und erst dadurch selbst zu voll entwickelten Menschen
werden (Holismus = Form des Zusammenlebens und gemeinsame Ideale als Aus-
gangspunkt). Dabei bekennt er sich selbst immer wieder (und darin liegt die besagte
metatheoretische Weichstellung) zur ,aristotelischen Tradition und interpretiert
Erfahrungen und theoretische Perspektive von dieser Tradition her. Die aristoteli-
sche Perspektive ist eine holistische. Sie ist offen fiir eine Rangordnung von Gitern,
lehnt aber die kompromisslose Durchsetzung des {ibergeordneten Anspruchs gegen-
iiber allen anderen Anspriichen ab, wie es ein starker moralischer Universalismus
postuliert. Entsprechend sollten nach Taylor Giiterkonflikte (etwa zwischen indivi-

11 Vgl Rosa 1995.
12 Bspw. Taylor 1993a, S. 112ff.

225



dueller Freiheit und spezifischen religiosen Glaubensvorstellungen) weder katego-
risch zugunsten des Hypergutes vorentschieden werden, noch dessen Anspriiche
einfach zuriickgeschraubt werden. Wenn etwa die Durchsetzung der modernen Frei-
heitsvorstellung zu einer flichendeckenden Zerstdrung historisch gewachsener kul-
tureller Praktiken fiilhren wiirde, dann wiirde dies aus der aristotelischen Sicht nahe-
legen, unterschiedliche Giiteranspriiche einer Abwigung zu unterziehen, statt in
rigoroser Weise auf dem Vorrang des Hypergutes zu bestehen. Taylors politische
Philosophie will und kann fiir derartige Spannungen sensibilisieren und Verstindi-
gungsmoglichkeiten ausloten — sie kann die Spannung aber nicht durch die ,richti-
ge” Antwort auflésen.

2.3 Authentizitit und Politik

Neben dem herausragenden Stellenwert der Hypergiiter ist die Weiterentwicklung
des Freiheits- und Selbstbestimmungsideals hin zum Ideal der Authentizitit ein
zweiter zentraler Aspekt der Moderne. Authentizitdt heiflt, auf die kiirzest mogliche
Formel gebracht, ,,Treue zu sich selbst."® Hinter dieser unscheinbaren Definition
steht die tiefsitzende Uberzeugung, dass die individuelle Lebensfiihrung nur dann
als gelingend begriffen werden kann, wenn ich meine Uberzeugungen und Hand-
lungsorientierungen als Ausdruck meiner unverwechselbaren Personlichkeit verste-
hen kann. Die Moglichkeit einer Abwirtsspirale ist in diesem aus der Romantik
stammenden Ideal bereits angelegt. Wenn Authentizitdtsstreben zur narzisstischen
,Konzentration auf das Selbst* wird,"* so droht demokratische Politik immer mehr
zu einem bloBen Instrument fiir individuelle Selbstverwirklichung zu verkiimmern.
Eine solche Politik wird immer weniger zu einer gemeinsamen Perspektive fiihren
und so die Einzelnen noch mehr auf sich selbst zuriickwerfen, was dann wieder die
Beurteilung demokratischer Politik nach dem dadurch realisierten individuellen
Nutzen befordert usw.

Ein erster Schritt zur Wiedergewinnung gemeinsamer Perspektiven geht nach
Taylor dahin, das Ideal der Authentizitét selbst besser zu verstehen. Eine Fehlinter-
pretation dieses Ideals geht nach Taylor dahin, die Treue zu sich selbst als Ableh-
nung jeglicher duleren Einmischung in die individuelle Lebensfiihrung zu verste-
hen. Als erstes legt er Wert darauf, dass Authentizitit als ein moralisches Ideal
selbst auf einer ,starken Wertung®, also dem ,,Bild einer eventuell besseren oder

13 Taylor 1995, S. 22.
14 Taylor 1995, S. 10.

226



hoheren Lebensweise* beruht.'’ Treue zu sich selbst ist demnach in der Kultur der
Moderne nicht einfach eine im Belieben des Individuums stehende Orientierung, die
man genauso aufgeben konnte; sie ist vielmehr eine kulturelle Anforderung, der ich
mich um den Preis personlicher Deformationen gar nicht entziehen kann. Wir miis-
sen uns also irgendwie mit der sinnvollen Verwirklichung dieses Ideals auseinander-
setzen: Gehort es etwa zu diesem Ideal dazu, flexibel mit Partnerschaften und
Freundschaften umzugehen oder erfordert es gerade Treue zu den einmal eingegan-
genen — also: meinen — Bindungen? Sollten wir uns besser nicht die Hande in der
Politik schmutzig machen oder miissen wir dies gerade riskieren, weil 6ffentliches
Engagement ein unverzichtbares Element der Gestaltung des eigenen Lebens in
Gemeinschaft mit anderen ist? — In einer atomistischen Perspektive wiirde es nur
darum gehen, alle ,,duBeren® Einfliisse oder Anspriiche abzuwehren bzw. durch
moglichst souverdnes Beziechungsmanagement zu kontrollieren. Nach Taylor sollten
wir Authentizitit hingegen holistisch deuten, indem wir es als ein dialogisches und
auf gesellschaftliche Verwirklichung gerichtetes Ideal verstehen. Ein holistisches
Verstindnis des Authentizititsideals kann auf den ,,durch und durch dialogischen
Charakter des menschlichen Lebens verweisen.'® So erwerben wir eine ,,Aus-
druckssprache®, in der wir unsere Identitdt formulieren und neu interpretieren kon-
nen, erst in sozialen Zusammenhéngen. Und die Bildung meiner Identitit gewinnt
Bedeutungstiefe und Gemeinschaftsbezug erst in Auseinandersetzung mit den kultu-
rellen Quellen der gemeinsamen Identitét.

Wie fiihrt nun der Weg von diesen Reflexionen auf die Gelingensbedingungen
einer dialogischen Lebensfiihrung zur Auseinandersetzung mit den Gelingensbedin-
gungen der Demokratie? Hierzu kann zunéchst festgehalten werden, dass die Ver-
mittlung von lebendigem kulturellem Sinn und die Beférderung von personlichem
Engagement als Anspruch an gelingende Formen von Zivilgesellschaft gestellt, aber
nicht staatlich garantiert werden kann. Scheitern kann das Streben nach Anerken-
nung nicht nur im Bereich zwischenmenschlicher Beziehungen, sondern auch im
gesellschaftlichen Leben. Entsprechend habe die Demokratie eine ,,Politik der glei-
chen Anerkennung® ins Leben gerufen, also offentliche Praktiken, durch die ver-
schiedene Gruppen erfahren kénnen, dass sie mit thren Anliegen ernst genommen
werden und ,,dazugehéren“.17 Das zentrale Problem von Politik liegt darin, dass sie
einerseits unverzichtbar ist, um die Gesellschaft im Sinne einer dialogischen Le-
bensweise zu gestalten, andererseits aber aufgrund ihres Machtbezugs auch eine

15 Taylor 1995, S. 23.
16 Taylor 1995, S. 41.
17 Taylor 1995, S. 55f.

227



bestindige Gefiihrdung eines Lebens im Einklang mit den eigenen Uberzeugungen
und tiefen kulturellen Bindungen bedeutet.

Taylors grundlegende demokratietheoretische These ist also, dass auch die Politik
der gleichen Anerkennung ein grundsitzlich gemeinschaftlich-dialogisches Unter-
fangen sein miisse, das einen gemeinsamen Wertungshorizont erfordert, aber nicht in
ein bestimmtes Verfahren gefasst werden kann. Dabei ist entscheidend, dass sich die
kulturellen Identitdten, von denen her die Einzelnen sich selbst verstehen, in der
demokratischen Offentlichkeit artikulieren konnen und beriicksichtigt werden. Inso-
fern erscheint es durchaus angemessen, Taylor als Vertreter einer ,,multikulturalisti-
schen* Demokratietheorie zu verstehen.'® Allerdings darf dieser Multikulturalismus
nicht als distanzierte Neutralitit des Staates gegeniiber allen kulturellen Gemein-
schaften oder deren Abschottung verstanden werden. Denn dies wiirde dazu beitra-
gen, ,,dall Erorterungen des guten Lebens an den Rand der politischen Auseinander-
setzungen verbannt werden®, was flir Taylor das Abgleiten in einen ,,milden Relati-
vismus* befordert."

2.4 Offentlichkeit, Marktwirtschaft und Staatsbiirgerschaft als moderne Vorstel-
lungsrahmen von Gesellschaft und Politik

Neben der Rolle von Hypergiitern und dem Authentizitétsideal stellt die Verénde-
rung des Vorstellungsrahmens, in dem die Menschen ihre Gesellschaft deuten, das
dritte zentrale Merkmal der Moderne dar. Taylor spricht in diesem Zusammenhang
von zwei wesentlichen Komponenten der modernen ,,sozialen Imagination “20 zum
Ersten die Vorstellung einer ,, unmittelbaren Mitgliedschaft” als Ausdrucks einer
horizontalen anstelle einer hierarchischen Gesellschaftsauffassung (direkte Teilhabe
an den verschiedenen Sphiren des gesellschaftlichen Zusammenlebens anstelle der
Vermittlung durch die Standeszugehdrigkeit), zum Zweiten der Vorstellung der rein

., profanen Zeit* (die Bedeutung von Ereignissen ergibt sich allein durch das gegen-

18  Schubert 2012. Dabei steht naturgemd Taylors breit diskutiertes Multikulturalismus-Essay im
Mittelpunkt, (Taylor 1993d). In jiingster Zeit hat Taylor in Abgrenzung zum Begriff des ,,Multikul-
turalismus® jenen des ,Interkulturalismus® aufgegriffen, wobei er den Unterschied weniger als
konkreten Unterschied von Politikinhalten und mehr an den diese begriindenden sfories festmacht.
Die multikulturalistische Geschichte ist eine der Dezentrierung der dominanten Mehrheitskultur,
die interkulturalistische Geschichte ist eine des Versuchs, die Mehrheitskultur bei der Anerkennung
und Integration anderer Identititen gegeniiber globalen Angleichungsdynamiken zu bewahren (7ay-
lor 2012).

19 Taylor 1995, S. 25.

20  Etwa Taylor 2002a, S. 145-149.

228



wirtige Handeln, nicht durch die Reaktualisierung der Vergangenheit oder die Be-
zugnahme auf die Ewigkeit [wie etwa im liturgischen Jahr]).

Auf die historischen Transformationsprozesse, in denen sich diese Vorstellungs-
rahmen herausgebildet haben, kann hier nicht im Detail eingegangen werden. Es soll
nur darauf hingewiesen werden, dass Taylor sie in Ein sdkulares Zeitalter minutios
nachzuzeichnen und dabei die These zu belegen trachtet, dass die modernen Vorstel-
lungsrahmen sich aus internen Weiterentwicklungen im Christentum ergeben haben,
also nicht auf einer kulturneutralen Durchsetzung ,,objektiver Vernunftkonzepte
beruhten.”’

Die Vorstellung unmittelbarer Mitgliedschaft durchzieht simtliche gesellschaftli-
chen Bereiche. Besonders deutlich tritt sie jedoch in der Herausbildung von Offent-
lichkeit, Marktwirtschaft und Staatsbiirgerschaft hervor. Diese und weitere ,,Formen
der imaginierten unmittelbaren Zugehdorigkeit® seien ,,eng mit der modernen Gleich-
heit und Individualitit verkniipft — eigentlich sogar bloB Facetten beider.”> Das
profane Zeitverstindnis wiederum verweist nicht nur auf die Moglichkeit, Zeit als
Ressource zu verstehen, die im Rahmen der Marktwirtschaft effizient zu nutzen ist,
sondern auch auf eine spezifische Quelle politischer Legitimitit: die Praxis einer
Erneuerung oder Neugriindung des Gemeinwesens aus einer in der Gegenwart de-
monstrierten Handlungskraft und normativen Uberzeugungskraft heraus. Hier
scheint bereits der Topos der kollektiven Bewdhrung durch. Ein solcher Akt der
Neugriindung wurde zum ersten Mal in der Amerikanischen Revolution erfolgreich
praktiziert, als ndmlich ,die entscheidende Fiktion eines ,Wir, das Volk, in dessen
Namen die neue Verfassung verkiindet wurde*, sich gesellschaftlich artikulierte.”* In
der Anrufung des Volkes, das sich als Kollektivsubjekt die Verfassung gibt und
dabei moglicherweise einen historischen Auftrag zu erfiillen hat, steckt freilich der
Keim des Umschlags in das Postulat einer vorgeschichtlichen und vorpolitischen
gesellschaftlichen Einheit. Insofern mit der Nation eine solche kulturelle Identitét als
gegeben postuliert wird, um das Recht auf Selbstregierung einzufordern, wohnt
modernen Gesellschaften gerade als demokratischen eine spezifische Dynamik des
Ausschlusses von abweichenden Minderheiten inne, vor der Taylor eindringlich
warnt.**

Die entscheidende Frage, die sich flir Taylor daraus ergibt, ist die nach dem Ver-
héltnis von Nationalismus und Patriotismus. Moderne Demokratien bediirfen nach
Taylor zwar des Patriotismus im Sinne der Erfordernis einer , kréftige[n] Identifika-

21 Taylor 2009.

22 Taylor2002a, S. 147.

23 Taylor 2002a, S. 148.

24 Siehe etwa Taylor 2002a, S. 30-50.

229



tion mit dem Gemeinwesen und die Bereitschaft, ihm etwas zu opfern“,25 und zwar

nicht nur Besitz (Geld in Form von Steuern), sondern notfalls das eigene Leben (in
der Verteidigung des Gemeinwesens). Patriotismus richte sich aber nicht notwendi-
gerweise auf eine vorpolitische Identitit. Zentral sei vielmehr, wie bereits Mon-
tesquieu herausstellte, die Liebe zu den Gesetzen.’® Die semantische Nihe zum
Konzept des ,,Verfassungspatriotismus®, das Habermas von Sternberger iibernom-
men und popularisiert hat, ist offenkundig, auch wenn Taylor dessen Anforderungen
dramatisiert und so erneut den Bewdhrungsgedanken evoziert. Taylor betont aber
umgekehrt auch die Erforderlichkeit der aktiven Teilhabe und des wechselseitigen
Respekts.

Ohne eine wahrnehmbare Prisenz in der politischen Offentlichkeit, welche iiber
die Gesetze berit, ist es kulturellen Gemeinschaften innerhalb einer Gesellschaft mit
unmittelbarer Mitgliedschaft nicht moglich, die geforderte Identifikation authentisch
zu entwickeln. Es ist von daher von entscheidender Bedeutung, welches Verstindnis
von politischer Offentlichkeit wir haben und wie wir die Beriicksichtigung kulturel-
ler Gemeinschaften verstehen. Zugleich steht der demokratischen Offentlichkeit die
Sphire der tauschformigen Okonomie gegeniiber, in deren Rahmen sich die Gesell-
schaftsmitglieder als individuelle Anbieter und Konsumenten auf einem freien
Markt erfahren. Formen von starker Identifikation miissen diesem Faktum der Indi-
vidualisierung in einer Marktgesellschaft in einer nichtdestruktiven Weise Rechnung
tragen. Auch hinsichtlich der modernen Vorstellungsrahmen kénnen wir nach Tay-
lor also nicht darauf hoffen, ein harmonisches Einverstidndnis iiber die kulturellen
Grundlagen und politischen Erfordernisse der modernen Gesellschaft zu erlangen.
Wir miissten vielmehr einen Weg finden, mit ,,Konkurrenz und Streit zu leben und
trotzdem zu einem ,zentralen, einheitsstiftenden Identifikationspol“ zu gelangen.”’
Zentral dafiir wire eine gemeinsame Vorstellung der ,,Wiirde als Biirger.”® Was
Taylor darunter versteht, soll im Folgenden vor dem Hintergrund seiner Krisendiag-
nose demokratischer Gesellschaften diskutiert werden.

25 Taylor 2002a, S. 150.
26 Taylor2002a, S. 151.
27  Taylor 2002a, S. 19.
28  Taylor 2002a. S. 19.

230



3. Die Wiirde des Biirgers: Taylors Einschdtzung der gegenwdrtigen Demokra-
tie und der Rolle von Biirgerbeteiligung und Zivilgesellschaft

3.1. Kollektive Bewdhrung und Abwiértsspirale des demokratischen Wohlfahrts-
staates als politische Topoi

Es ist bemerkenswert, dass die Suche nach der Beriicksichtigung kultureller Identita-
ten bei der Gestaltung politischer Teilhabe von Anfang an Taylors Denken geprigt
hat. Sie zieht sich bereits durch die Verdffentlichung zur Sprachenpolitik in Kanada.
In einem Aufsatz aus dem Jahr 1965, in dem der aktive Politiker Taylor sich iiber
den neuartigen Nationalismus der franzdsischen Kanadier und die politische Stir-
kung der Provinz Quebec Gedanken macht, wird deutlich, dass politische Teilhabe
und die Durchfiihrung politischer Reformen fiir Taylor niemals nur Mittel zum
Zweck (einer besseren, gerechteren Gesellschaft) sind. Sie sind immer auch Selbst-
bekréftigung einer (politischen) Identitdt und Ausdruck kultureller Selbstachtung im
Kontrast zu anderen Gruppen:

Such was the nature of this nationalist sentiment that it was not enough that these reforms
come about. They had to be brought about by the society itself and to be purely its own re-
sponsibility; for the type of desire provoked by the comparison with the rest [of North
America, M.H.] was the desire to prove oneself, and this is by definition a goal that cannot
be attained with outside help.”’

Der Wunsch, durch politisches Handeln die eigene Handlungsfahigkeit zu erproben,
sich mit anderen zu messen und sich so ,,zu bewdhren®, steht fiir einen wichtigen
Aspekt des modernen Strebens nach Anerkennung. In der Reflexion auf solche poli-
tischen Bewahrungspraktiken ldsst sich ein Leitmotiv von Taylors politischer Theo-
rie erkennen. In der Moderne stellt politische Teilhabe eine entscheidende Voraus-
setzung flir die Selbstbehauptung kultureller Identititen und die Integration politi-
scher Gemeinschaften dar, weil diese Identitdten nicht mehr durch eine der politi-
schen Auseinandersetzung entzogenen Instanz (etwa einen ,toleranten* Monarchen)
geschiitzt werden, sondern im Zusammenleben freier und gleicher Gesellschaftsmit-
glieder und einer auf kollektiver Selbstbestimmung basierenden Volkergemeinschaft
zu praktizieren sind. Rechtliche Garantien der Ausiibung kultureller Praktiken (z.B.
die Religionsfreiheit) sind dafiir eine notwendige Voraussetzung, sie sind aber fiir

29  Taylor 1993Db, S. 14 (Orig. 1965).

231



eine Praxis der Erzeugung eines iibergreifenden Zusammengehorigkeitsgefiihls nicht
ausreichend.

In demokratiediagnostischer Hinsicht ist die bereits erwéhnte Vorstellung einer
drohenden Abwirtsspirale westlich-demokratischer Gesellschaften von zentraler
Bedeutung. Entsprechende Diagnosen stellt Taylor spétestens seit Mitte der 1980er
Jahre an.*” Die Abwirtsspirale ist demnach die Kehrseite einer individualistischen
Wachstumslogik, bei der das Streben nach 6konomischem Wachstum und politisch-
administrativer Zentralisierung sowie der Drang nach individueller Mobilitét sich
wechselseitig befordern. Der Wohlfahrtsstaat sorgt gemafl diesem Legitimationsmo-
dell dafiir, dass die Zumutungen des Kapitalismus zugleich als Versprechen indivi-
dueller Freiheit auftreten konnen. Er reguliert die gesamtgesellschaftlichen Prozesse
und ldsst alle Biirger eines Nationalstaats iiber Umverteilung und Absicherung am
gesellschaftlichen Wohlstand teilhaben. Der GroBskalierung der Okonomie und der
Zentralisierung politischer Regulierung entspricht das Zuriickgeworfensein des
Biirgers auf seine private Existenz und individuelle Selbstverwirklichung. Im Rah-
men dieses destruktiven Dreigestirns von Wachstum, Zentralisierung und Individua-
lisierung ist nach Taylor flir die Rolle des aktiven Biirgers immer weniger Platz.
Vielmehr werde die Machtlosigkeit des Biirgers vorangetrieben: ,,A sense of citizen
impotence feeds the atomistic safeguarding of mobility, which in turn aggravates the
impotence.“®! Zugleich resultiert aus diesem Legitimationsmodell ein sozioSkono-
mischer Wachstumsimperativ, der dem Staat immer mehr an Steuerung, Umvertei-
lung und Versorgung abverlangt und ihn damit an die Grenzen seiner Handlungsfa-
higkeit bringt, wihrend die Okonomie durch riicksichtslosen Ressourcenverbrauch
gekennzeichnet ist.

Man mayg in dieser Beschreibung vorschnell ein typisch kommunitaristisches Ver-
fallsszenario sehen, dessen empirischer Beleg zweifelhaft ist. Bei ndherem Hinsehen
wird allerdings deutlich, dass Taylors Szenario eine auch jenseits kommunitaristi-
scher Theorien geteilte Einschitzung zum Zustand des demokratischen Staates der
Gegenwart teilt, die durchaus empirische Forschung beriicksichtigt. So ist es auf-
schlussreich, dass sich Taylor bei der Konzeptualisierung der Abwértsspirale auf die
zu dieser Zeit verbreiteten Theoreme der ,,Unregierbarkeit* und ,,Staatsiiberlastung™
(ungovernability, governmental overload) stiitzt. Verbanden sich diese Labels direkt
meist mit eher konservativ orientierten Staatstheoretikern, so gilt es zu bedenken,
dass Claus Offe bereits frith eine weitgehende Ubereinstimmung dieser Theoreme
mit ,linken* Krisentheorien des Kapitalismus und Formen der Kritik staatlicher

30  Siehe seine Ausfiithrungen zur Frage einer ,,Legitimationskrise®, Taylor 1988, S. 235-294 (die erste
Fassung geht auf das Jahr 1981 zuriick).
31 Taylor 1993Db, S. 89 (Orig. 1985).

232



Bevormundung aufgezeigt hat.”> Ein Schliisselereignis war sicher der Olpreisschock
1975 und die Krise keynesianischer Steuerungsmodelle im Zeichen der ,,Stagflati-
on“. Man kann also sagen, dass es sich letztlich um eine lageriibergreifend geteilte
Diagnose der Erschopfung eines auf Fortschrittsgedanken und staatlicher Steuerung
gestiitzten Wohlfahrtsmodells handelt. Die Diagnose des ,,Staatsversagens® ist zu-
dem mit einer weitreichenden empirischen Forschung verbunden gewesen.*”

Wie mit diesem Befund umzugehen sei, war freilich erwartungsgemal umstritten.
,.Konservative“ Sozialwissenschaftler wollten das Institutionensystem weiterlaufen
lassen, suchten aber nach der Moglichkeit eines restriktiven Politikverstdndnisses,
bei dem es leichter wire, steigende Erwartungen an die Politik abzuweisen.’* In der
politischen Praxis lief der Neokonservatismus (etwa unter Thatcher in Grof3britanni-
en) in den 1980er Jahren auf ein radikales Programm der Umerzichung der Biirger
zu marktorientierten Eigentiimern hinaus,” dessen mitunter verheerende Folgen bis
heute spiirbar sind. ,,Sozialdemokratische® Forscher richteten ihr Augenmerk hinge-
gen auf die Identifikation von Kooperationschancen zwischen Staat und organisier-
ten gesellschaftlichen Funktionstrigern.*®

Ahnlich wie Offe hielt auch Taylor weder die neokonservative Marktideologie
noch das Festhalten an der Staatsgldubigkeit der ,alten” Sozialdemokratie fiir eine
sinnvolle Option. Auch der Ansatz der Beschaffung von gesellschaftlichem Konsens
und staatlicher Steuerungsfahigkeit durch die Einbindung von sozialen Verbénden
nach dem Muster neo-korporatistischer Arrangements rief bei beiden Skepsis her-
vor. Alle diese Ansétze gehen nach Taylor nicht an die eigentlichen Wurzeln des
Problems, d.h. an die Mechanismen der Abwértsspirale. Sie schauen nur auf die
Leistungsfihigkeit des politischen Systems oder die Erwartungshaltung der Biirger,
beriicksichtigen jedoch nicht Fragen des guten Lebens und der demokratischen Iden-
titdt. Vor diesem Hintergrund brachte Taylor der Politik der ,, 6kologischen Linken
grundlegende Sympathie entgegen.’’” Allein sie versuche die Ursachen der Krise zu
adressieren, ndmlich die bedenkenlose Orientierung an Wachstum und das Prinzip
groBtmoglicher individueller Mobilitdt. Aulerdem unternehme sie den Versuch,
Macht und Entscheidungsfindung zugunsten kleinerer und besser zugénglicher Ebe-
nen zu dezentralisieren.

32 Offe 1979 und 1987.

33 Vgl. Mayntz 1987 zu unterschiedlichen Fassungen und Forschungsperspektiven des ,,Staatsversa-
gens®.

34 Etwa Luhmann 1981, der die Codierung konservativ/progressiv freilich fiir die Gegenwartsgesell-
schaft als obsolet erachtete.

35 Vgl Offe 1994.

36  Etwa Mayntz/Scharpf1995.

37  Taylor 1993b, S. 90f. (Orig. 1985).

233



In seinen Stellungnahmen zu Demokratie und Zivilgesellschaft hat Taylor versucht,
dieses demokratiepolitische Anliegen der dkologischen Linken aufzugreifen und mit
dem zweiten zentralen Topos, dem der demokratischen Bewdhrung zu verbinden. So
zeichnet sich seine Demokratiediskussion dadurch aus, dass er die verschiedenen
Alternativen nicht nur auf ihre Praktikabilitit auslotet, sondern das ihnen jeweils
zugrunde liegende Verstindnis der Wiirde als Biirger freizulegen versucht. Erst
durch eine solche Freilegung konnen die jeweiligen Alternativen vollstiandig artiku-
liert und damit verstanden und kritisch gegeneinander abgewogen werden. Politische
Kultur und Politische Theorie sollen dabei neu miteinander ins Gesprich gebracht
werden.

3.2 Theoretisch-normative Perspektiven: Demokratie und Zivilgesellschaft

Wenn es nun um Taylors Versuch geht, Politische Theorie und politische Kultur
miteinander ins Gesprich zu bringen, ist es hilfreich, sich noch einmal sein interpre-
tatives Verstidndnis normativer Urteilsbildung bewusst zu machen. Das von Taylor
vertretene ,,Prinzip der besten Analyse“38 versteht moralische Reflexion als ein Ur-
teilen ,,in Ubergéingen®, welches sich auf ,,vergleichende Aussagen® stiitzt.** Es geht
dabei um ,,Fehlerminderung*, also um die klarere Einsicht in den Gehalt der Begrif-
fe, mit denen die Selbstauslegung vorgenommen wird, um die konstruktive Entwir-
rung von Widerspriichen zwischen verschiedenen Bestandteilen dieser Selbstausle-
gung, um die Korrektur von Vorurteilen usw. Wichtig ist dabei nicht zuletzt, den
Realititsgehalt normativer Perspektiven mit einzubeziehen. Entsprechend werden
auch die Topoi der Bewdhrung und der demokratischen Abwirtsspirale behandelt.
Taylor kommt in der Identifikation und Interpretation zentraler Erfahrungen immer
wieder zu dem Ergebnis, dass ihre angemessene Darstellung sowie die Erwigung
der damit einhergehenden Chancen und Gefdhrdungen verschiedene Theorieper-
spektiven miteinander verbinden und offen fiir empirische Einsichten sein muss.
Sein explizites Vorbild ist in diesem Zusammenhang Alexis de Tocqueville.*’ Toc-
queville hat die klassische Fassung der Abwdrtsspirale bzw. ,einer Art Teufelskreis*
geliefert, ,,bei dem die staatsbiirgerliche Apathie das Anwachsen einer unverant-
wortlichen Regierungsmacht begiinstigt, wodurch das Gefiihl der Hilflosigkeit und

38  Taylor 1996, S. 115f.
39  Taylor 1996, S. 140.
40  Siehe Taylor 2002a, S. 9, sowie Taylor 2002b.

234



damit die Apathie zunimmt“.*" AuBerdem hat Tocqueville bereits das Heilmittel der

,.Dezentralisierung* empfohlen.**

Taylor verortet seine Neo-Tocquevilleanische Position im Spannungsfeld zweier
grundlegender Einstellungen zur Demokratie: einer instrumentellen Haltung und
einer identitiren Haltung.*® Erstere versteht Demokratie als Instrument zur Beforde-
rung individueller Interessen und als Kampf von Eliten um politische Positionen.
Letztere sieht Demokratie als Lebensform aller Biirger und Versuch der Entwick-
lung einer Gemeinwohlperspektive jenseits des Abwigens rein individueller Interes-
sen. Anders formuliert, ist fiir die erste Perspektive demokratische Politik nur Mittel
zum Zweck der Verfolgung partikularer Interessen, wéhrend sie fiir die zweite Per-
spektive die Hauptlast einer authentischen Existenz zu tragen hat. Taylor gesteht der
ersten Haltung (wie sie in der 6konomische Demokratietheorie auf hohem intellek-
tuellen Niveau zum Ausdruck kommt) zu, dass sie in gewisser Weise ,,realistischer*
ist. Sie bringt die Erfahrungen vieler Biirger zum Ausdruck und stellt keine iiberhoh-
ten Erwartungen an deren Gemeinwohlorientierung. Problematisch ist jedoch ers-
tens, dass die instrumentelle Haltung sich angesichts der genannten Identifikations-
anforderungen der Biirger als ,,parasitires Phanomen* darstelle, da patriotische Hal-
tungen letztlich keine Motivationsgrundlage finden.** Zweitens verweist Taylor
darauf, dass es auch die gegenteilige Erfahrung gibt, dass ndmlich auch in der mo-
dernen Demokratie Menschen politisches Engagement als auf besondere Weise
bereichernd erfahren kdnnen bzw. gerade erfahren, dass ihre spezifische Lebenswei-
se in der Konkurrenz der politischen Eliten um die Zustimmung der Wéhler Miss-
achtung erfahrt. Die instrumentelle Haltung wird so dem zentralen Demokratie-
Problem nicht gerecht, das in der ,politischen Zersplitterung®, d.h. im Verlust der
Fihigkeit zu gemeinschaftlichem Handeln bzw. dessen Erfolglosigkeit liege.*’

Die identitire Sichtweise, die Taylor auf Rousseau zuriickfiihrt, riumt nun dem
gemeinsamen Handeln normativ den hochsten Rang ein und entwirft ein anspruchs-
volles Ideal des demokratischen Biirgers. Sie sieht Demokratie als Raum der person-
lichen Bewdhrung unter Freien und Gleichen und richtet alle Entscheidungsprozesse
auf Partizipationsgesichtspunkte aus. Sie geht damit jedoch in weiten Teilen an den
realen Erfahrungen mit der Gesellschaft der Gegenwart vorbei. Diese Gesellschaft
wird, wie bereits erwahnt, entscheidend vom Erfahrungsrahmen der Marktwirtschaft
und einer konflikthaften Offentlichkeit und Interessenauseinandersetzung geprigt.

41  Taylor 2002a, S. 130.

42 Taylor 2002a, S. 136.

43 Taylor 2002a, S. 12-19. Das Begriffspaar instrumentell/identitir stammt vom Verfasser.
44 Taylor 2002a, S. 16.

45 Taylor 2002a, S. 130.

235



Angesichts dieses Kontextes droht die identitire Perspektive in eine Unterdriickung
von individueller Freiheit und politischer Konfliktaustragung umzuschlagen. Eine
weithin geteilte demokratische Lebensweise 1dsst sich nicht durch Zwang verordnen
(das wire ein Widerspruch in sich, zumindest unter der kulturellen Geltung des
Authentizitétsideals), sondern muss von unten wachsen und (immer wieder neu)
gelernt werden. Statt ein systematisches Demokratie-,,Modell“ zu propagieren,
kommt es nach Taylor somit eher darauf an, sich auf die Suche nach Praktiken und
Potentialen einer demokratischen Lebensform in den existierenden Gesellschaften
zu machen bzw. die Mechanismen des Verfalls des Biirgerideals besser zu verste-
hen.

Diese Potentiale werden nun seit Mitte der 1980er Jahre zunehmen in der Zivilge-
sellschaft verortet. Definitionsgemal handelt es sich dabei um eine Sphére, die zwi-
schen dem Individuum und dem Staat vermittelt und die Identitat der Biirger jenseits
der Staatsbiirgerschaft pragt. Allerdings kann auch diese Sphére der Zivilgesell-
schaft und die sie ausflillenden Zusammenschliisse wieder ganz unterschiedlich
verstanden werden, worin sich wieder die genannten Demokratieperspektiven spie-
geln. So wird die Zivilgesellschaft zumeist als vor dem und unabhdngig vom Staat
existierende Gesellschaft verstanden, so dass ,die Gesellschaft ihre eigene vor-
politische Existenz und Einheit [hat], der die politische Struktur dienen muB*.*® Die
dienende Rolle des Staates kann aber entweder auf die durch freien Tausch begriin-
dete 6konomische Vergesellschaftung oder auf die durch den Austausch von Argu-
menten geschaffene Offentlichkeit bezogen werden, so dass entweder der Vorstel-
lungsrahmen der Marktwirtschaft oder der der Offentlichkeit zur eigentlichen Ge-
sellschaftsgrundlage erklart wird. Es ergeben sich in diesem ersten Strang ,,zwei
ganz verschiedene Arten politischer Hoffnung®,*” einerseits die radikaldemokrati-
sche Hoffhung politischer Selbstbestimmung durch eine den Gemeinwillen unver-
filscht artikulierende Offentlichkeit, andererseits die libertire Hoffnung einer weit-
reichenden Selbstregulierung des freien Marktes in Form einer ,,unsichtbaren Hand".
Letzteres fiihrt zu einer neokonservativen Programmatik, die die Marginalisierung
gemeinsamen politischen Handelns und die Demontage politischer Institutionen mit
sich fiihrt. Die radikaldemokratische Hoffnung steht wiederum in der Gefahr eine
Einheitsvorstellung mit Zwangscharakter zu erzeugen. Es liegt auf der Hand, dass
Taylor beide Vorstellungen fiir unzulénglich halt.

Nun konnte man die politische Hoffnung auch auf die neuen sozialen Bewegun-
gen als Triiger einer vitalisierten demokratischen Offentlichkeit setzen. Diese schei-

46  Taylor 1991, S.72.
47  Taylor 1991, S. 74f.

236



nen jeglicher Repressionsbestrebung abhold und praktizieren doch eine gemeinsame
Form von Handeln.*® Bei ihnen erweist sich nach Taylor jedoch eine andere Eigen-
schaft als problematisch, ndmlich deren single-issue-Orientierung, also die Konzent-
ration auf ein einziges Themenfeld (z.B. Atomkraft, Okologie, Frauen usw. oder
noch detaillierter: ,,Rettung der Robbenbabies®). Neben dem Gang vor (Verfas-
sungs-)Gerichte, so klagt Taylor, stellten derartige Ein-Themen-Kampagnen heute
die gingige Weise der Durchsetzung von Zielen gegeniiber dem politischen System
dar.*® Auch dies ist fiir Taylor Ausdruck einer umfassenden politischen ,,Fragmen-
tierung* auf Kosten der Féhigkeit, inhaltlich umfassende politische Programme und
sozial iibergreifende Koalitionen zu bilden.”® Als Gegenmittel zur Entmiindigung
des Biirgers wie auch zur fragmentierten Partizipation empfiehlt er die Dezentrali-
sierung politischer Macht durch die Riickbindung politischer Institutionen und Ver-
fahren mit der Zivilgesellschaft. Die zivile Gesellschaft, so Taylor im Anschluss
wiederum an Tocqueville und in Abgrenzung von Locke und Rousseau, ,,ist nicht so
sehr eine Sphére aulerhalb der politischen Macht; sie dringt vielmehr tief in diese
Macht ein, fragmentiert und dezentralisiert sie.”" Taylor will also Gesellschaft und
Politik wieder stirker miteinander verbunden sehen, so dass der Staat sich auf die
Assoziationsaktivitdten der Biirger zuriickverwiesen weif3, wiahrend in der Zivilge-
sellschaft ein Bewusstsein davon besteht, dass der demokratische Staat die Bedin-
gung fiir die Praxis politischer Freiheit darstellt und entsprechend als Bezugspunkt
présent sein muss.

3.3 Auf der Suche nach der gelingenden Dezentralisierung

Wie gezeigt, pladiert Taylor immer wieder fiir ,,Dezentralisierung™ als Herzstiick
einer ,,Politik der demokratischen Ermichtigung® (,,democratic empowerment“).52
Wie aber kann eine gelingende demokratische Dezentralisierungspolitik aussehen? —
Man muss feststellen, dass sich Taylor an dieser Stelle mit konkreten Auskiinften
stark zuriickhilt. Klar ist, dass er sich Dezentralisierung sowohl auf das politische
System als auch auf die Offentlichkeit bezogen vorstellt. Ersteres wiirde eine De-
zentralisierung von Entscheidungsmacht bedeuten, Letzteres eine Ergidnzung des
Parteiensystems um eine auBerparlamentarische Offentlichkeit von Bewegungen

48  Cohen/Arato 1992.

49  Taylor 1995, S. 128f.
50  Taylor 1995, S. 130ff.
51 Taylor 1993c, S. 146.
52 Taylor 1995, S. 132f.

237



und Initiativen.”® Ein klares Konzept hat Taylor in beiden Fillen jedoch nicht pri-
sentiert. Im Gegenteil, es finden sich des Ofteren Warnhinweise gegeniiber einer
allgemeinen Reformprogrammatik der partizipatorischen Dezentralisierung.

So hélt Taylor die Vorstellung einer gesellschaftsweiten Demokratisierung in
Form von kleinen selbstregierten Entscheidungseinheiten nicht fiir allgemein prakti-
kabel. Das grundlegende Problem formuliert Taylor folgendermafen:

Es reicht nicht, den Staat in eine Anzahl territorialer Einheiten aufzuteilen oder zu verfii-
gen, dafl die Arbeiter eines Betriebes dieses oder jenes Komitee wihlen. Solche Einheiten
miissen eine Beziehung zu lebendigen Identifikationsgemeinschaften haben. Wenn die
Menschen sich nicht mit den dezentralisierten Einheiten identifizieren konnen, wenn sie
nicht das Gefiihl haben, daf3 sie ein gemeinsames Schicksal verbindet und sie an einem
gemginsamen Vorhaben beteiligt sind, wird die Partizipation ein frommer Wunsch blei-
ben.

Wie koénnen aber die ,lebendigen Gemeinschaften identifiziert werden, in die die
Entscheidungseinheiten eingebettet sein sollen, und welche Art von Erméchtigung
wiére ihnen gegeniiber sinnvoll? Taylor erwdhnt immer wieder den Fdderalismus
und das Subsidiarititsprinzip. Die konkretesten Hinweise fithren zuriick zur Situati-
on in Kanada, die er als halbwegs gelungene Form der Dezentralisierung darstellt:

Machtiibertragung generell bzw. Gewaltenteilung, wie sie in einem bundestaatlichen, zu-
mal einem auf dem Subsidiaritétsprinzip basierenden System geiibt wird, [kann] der de-
mokratischen Erméchtigung giinstig sein. Das gilt um so mehr, wenn die Einheiten, denen
die Macht iibertragen wird, als Gemeinschaften schon eine Rolle im Leben ihrer Angeho-
rigen spielen. In dieser Hinsicht haben wir in Kanada Gliick gehabt. Wir haben ein bun-
desstaatliches System, das gerade durch unsere Verschiedenartigkeit daran gehindert wor-
den ist, sich nach dem Vorbild der Vereinigten Staaten zu groBerer Zentralisation hin zu
entwickeln, wihrend die einzelnen Provinzen im allgemeinen den regionalen Gesellschaf-
ten entsprechen, mit denen sich ihre Angehorigen identifizieren. Mifllungen ist uns dage-
gen anscheinend die Schaffung einer gemeinsamen Auffassung, die diese regionalen Ge-
sellschaften zusammenhalten kann.*

Mit dem letzten Satz verweist Taylor darauf, dass der kanadische way of life und
damit auch der kanadische Politikstil immer stirker vom American way of life be-
stimmt werde. Statt einer politischen Suche nach Gemeinsamkeiten iiber kulturelle
Grenzen hinweg und unter Wahrung der kulturellen Autonomie werde Politik auch
in Kanada immer stirker auf die Durchsetzung individueller Rechtsanspriiche bezo-

53 Taylor2002a, S. 136f.
54 Taylor2002a, S. 25f., siehe bereits Taylor 1993, S. 91 (Orig. 1985).
55 Taylor 1995, S. 133.

238



gen. Deutlich wird an dieser Passage nicht zuletzt die Verschrinkung von Multikul-
turalismus und demokratischer Dezentralisierung in Taylors Denken.

Der Gedanke, dass das Zusammenspiel einer steuerungsfahigen zentralstaatlichen
Ebene mit einer Vielzahl kulturell stiarker integrierter Regionen oder Gliedstaaten zu
einer lebendigen offentlichen Auseinandersetzung iiber die Grundlagen des Zusam-
menlebens flihren koénnen, ist sicherlich nicht uninteressant. Auch diese Ausfiihrun-
gen konnen den Leser indes letztlich nicht ganz zufriedenstellen, und zwar nicht nur
wegen der zaghaften, von Eventualititen durchdrungenen Formulierungen und der
offensichtlich gemischten Erfolgsbilanz des kanadischen Modells, sondern auch,
weil es nicht einleuchtet, dass die kulturelle Diversitdit von Bundesstaaten der
Schliissel zur demokratischen Erméchtigung sein soll. Zwar kann die erfolgreiche
Mobilisierung regionaler Identititen zu Erfahrungen des gemeinsamen Handelns
fithren und die Spannungen kdnnen als aktivierend und bereichernd erfahren wer-
den. Aber inwiefern sich daraus eine dauerhafte Grundlage fiir Partizipation (nicht
nur gegen die Bevormundung des Zentralstaats, sondern im Sinne einer Binnende-
mokratisierung) ergeben kann, ist alles andere als klar. Es ist auch nicht {iberzeu-
gend, das Subsidiarititsprinzip unqualifiziert als Garant einer lebendigen Demokra-
tie zu sehen. Denn der mit ihm verbundene Vorrang kleinerer Einheiten gegeniiber
dem Staat bzw. einer dffentlichen Trégerschaft bedeutet nicht automatisch, dass in
diesen Einheiten ein hoherer Grad von demokratischer Partizipation besteht. Viel-
mehr kdnnen auch hierarchische und entpolitisierende Sozialbeziehungen dadurch
gestiitzt werden (in Familien, Religionsgemeinschaften, zwischen grof3ziigigen
Spendern und abhingigen Empfiangern etc.). Recht unverbindlich schlieft Taylor
dann auch die Diskussion um die Wiedergewinnung gemeinsamer Handlungsper-
spektiven wie folgt:

Was unsere Situation offenbar verlangt, ist eine komplexe und auf vielen Ebenen gefiihrte
intellektuelle, spirituelle und politische Auseinandersetzung, bei der die in der 6ffentlichen
Arena ausgetragenen Debatten mit denen verkniipft werden, die in einer Vielzahl von insti-
tutionellen Umfeldern stattfinden [...].%

Auch Taylors Vorstellungen der Dezentralisierung der Offentlichkeit fallen nicht
konkreter aus, wobei hier zumindest die jiingeren AuBerungen zu den Chancen eines
offentlichen Dialogs zwischen weltanschaulichen Gemeinschaften im Kontext von
Taylors Sékularismus-Diskussion weiterfiilhrende Hinweise liefern konnten.”” Zum
Schluss soll der Versuch unternommen werden, Taylors Dezentralisierungsvorstel-

56  Taylor 1995, S. 135.
57  Siehe etwa Taylor/Maclure 2011.

239



lung noch einmal dahingehend zu profilieren, dass ihr Anliegen in der von Taylor
geforderten Auseinandersetzung deutlicher wird. Daran sollen dann einige kritische
Fragen anschlief3en.

4. Schluss: Dezentralisierung in der Auseinandersetzung

Mit Blick auf die zeitgendssische Politische Theorie kann zunéchst festgehalten
werden, dass politisch-administrative Dezentralisierung kein zentraler Reflexions-
gegenstand ist. Die Politische Theorie befasst sich eher mit supranationalen Institu-
tionenarrangements und entsprechenden Weiterungen des Demokratieverstandnis-
ses. Die Verbindung von zivilgesellschaftlicher Offentlichkeit und Parteiendemokra-
tie hingegen ist zu einem sehr intensiven Reflexionsgegenstand im Kontext assozia-
tiver und deliberativer Demokratietheorien geworden.

Am ehesten finden sich politisch-administrative Dezentralisierungsforderungen
bei kommunitaristischen und neorepublikanischen Theoretikern. Noch vager als bei
Taylor féllt die Forderung bei Alasdair Maclntyre aus, der in Affer Virtue der Vor-
stellung eines Riickzugs aus der Inauthentizitit der modernen Gesellschaft und des
kulturellen Uberwinterns in ,,lokale[n] Formen von Gemeinschaft* anhing; dort
sollten ,,die Zivilisation und das intellektuelle und moralische Leben iiber das neue
finstere Zeitalter hinaus aufrechterhalten werden.“>® Unklar blieb hierbei, ob und
inwiefern diese politisch verfasst sein sollen bzw. kénnen oder ob sie formal den
Status einer freiwilligen Vereinigung haben, also letztlich der Zivilgesellschaft an-
gehoren. Im ersteren Fall wire eine vollig andere Art von Staat erforderlich, im
letzteren wire der existierende liberale Staat letztlich der passende Rahmen. Wie der
Riickzug ins Lokale mit iibergreifender demokratischer Politik und Wohlfahrtsstaat-
lichkeit verbunden sein kénnte, blieb somit unbestimmt.® Demgegeniiber forderte
Michael Walzer die Dezentralisierung des Wohlfahrtsstaates mit dem Ziel, diesen zu
,vergesellschaften®, d.h. Entscheidungsmacht von wohlfahrtsstaatlichen Biirokratien
in die Gesellschaft und Politik zuriick zu verlagern.** Demokratische Partizipation
und Zivilgesellschaft verstand Walzer einerseits als gesamtgesellschaftlicher Trager
der Forderung nach einer Zuriickdringung der Dominanz insbesondere der kapitalis-
tischen Geld- und Warenlogik, andererseits als lokaler Triger einer gemeinsamen
Solidaritétspraxis. Benjamin Barber sah lokale politische Handlungszusammenhén-

58  Macintyre 1987, S. 350.
59 Vgl. Haus 2003, S. 50-55.
60  Walzer 1988.

240



ge als Grundlage einer gesamtgesellschaftlichen Reformstrategie im Zeichen der
,.starken Demokratie®.*!

Taylor unterscheidet sich von diesen Theoretikern aus dem Bereich des Kommu-
nitarismus dadurch, dass er fiir eine ,,Qualifizierung® von Dezentralisierung bzw.
einer Art ,verdienter Dezentralisierung® anstelle eines einheitlichen Programms
oder gar institutionellen Designs eintritt. Wie gezeigt, wird Dezentralisierung fiir ihn
dadurch begriindet, dass die kleineren Gemeinschaften oder lokalen Praxiskontexte
in unterschiedlichen institutionellen Sphéiren eine authentischere Form von Beteili-
gung und kultureller Prasenz verwirklichen koénnen, wofiir ihm die Existenz ,,leben-
diger Identifikationsgemeinschaften® als Voraussetzung gilt. Deshalb findet sich bei
ihm weder eine allgemeine Riickzugsforderung ins Lokale wie bei MacIntyre, noch
eine allgemeine Dezentralisierungsforderung wie bei Walzer noch ein allgemeines
Demokratisierungsprogramm unter dezentralen Vorzeichen wie bei Barber. Bei
Taylor ist der Gedanke der Dezentralisierung zudem Ausdruck der Spannung zwi-
schen unterschiedlichen Verstdndnissen von Freiheit, Gerechtigkeit und Demokratie.
Man kann den Eindruck gewinnen, dass Dezentralisierung bei Taylor immer dann
ins Spiel kommt, wenn er sich vor die Situation gestellt sieht, eine Wahl zwischen
zwei Alternativen treffen zu miissen, die beide nicht vollstdndig zu iiberzeugen ver-
mogen oder sogar beide mit gravierenden Problemen bzw. Konflikten behaftet sind.
In der Demokratietheorie betrifft dies den Gegensatz zwischen konomischen und
republikanischen Perspektiven. In der Freiheitstheorie den Gegensatz zwischen
negativer und positiver Freiheit. In der Gerechtigkeitstheorie den Gegensatz zwi-
schen libertiiren und egalitiren Verstindnissen von Gerechtigkeit.®*

Die allgemeine kritische Frage, welche sich bei der Befassung mit Taylors Ideen
aufdringt, lautet folglich, ob die Dezentralisierungsforderung wirklich als Losungs-
ansatz begriffen werden kann oder sie nicht vielmehr zu verstehen ist als Ausdruck
einer Verlegenheit und Strategie des Ausweichens vor einer Entscheidung zwischen
Alternativen, die unbequeme Implikationen haben konnen. Diese allgemeine Frage
soll im Folgenden etwas differenzierter betrachtet werden. Als Kriterium fiir die
Einschitzung von Taylors Dezentralisierungshoffnungen kann der Anspruch ge-
nommen werden, dass eine Form der gemeinsamen Handlungsfihigkeit befordert
wird, die eine Wiedergewinnung demokratischer Gestaltungsfiahigkeit des kol-
lektiven Zusammenlebens und letztlich die Erfahrung der Wiirde des Biirgers mit
sich bringt.

61  Barber 1994.

62  Zur Demokratietheorie siehe Taylor 2002a, 11-29, zur Freiheitstheorie Taylor 1988, 118-144 sowie
fir den gerechtigkeitstheoretischen Kontext der Dezentralisierungsforderung Taylor 1988, S. 186.
Vgl. zu Letzterem Haus 2011, S. 210-213.

241



Zunichst kann festgehalten werden, dass eine Demokratisierung von Bedeutungslo-
sigkeit, d.h. eine Demokratisierung von lokalen Handlungskontexten ohne entspre-
chende Entscheidungskompetenzen bzw. Gestaltungswirkung, dieses Ziel offenkun-
dig nicht realisieren wiirde. Eine erste Frage muss deshalb dahin gehen, wie sich
Taylors Vorstellungen der Dezentralisierung zugunsten von Identifikationsgemein-
schaften zu Konflikten iiber die Gestaltung des Verhdltnisses von Staat und Markt
und der Frage der sozialen Ungleichheit verhalten. Wenn die Dezentralisierung nicht
nur eine Beméntelung der gesamtgesellschaftlichen Dominanz der kapitalistischen
Wirtschaftslogik sein soll und wenn sie nicht nur vorherrschende soziale Ungleich-
heiten widerspiegeln soll, dann muss sie mit einer starken Einhegung des Marktes
verbunden sein. Dies ist eine Anforderung, die allein innerhalb lokaler Handlungs-
kontexte nicht zu gewahrleisten ist. Es liegt nahe, dass die Dezentralisierungsfrage
von dem Kriterium des Vorhandenseins umfassender kultureller Gemeinschaften
(womoglich noch mit quasi-nationalem Status wie im Falle Quebecs) und deren
Autonomiestreben abgeldst und (wie etwa bei Walzer) stirker mit einer Vorstellung
von sozialer Gerechtigkeit und demokratischer Teilhabe in einem starken Wohl-
fahrtsstaat verbunden werden sollte. Ob mit einer stark dialogisch-verséhnenden
Politikvorstellung, wie sie fiir Taylors Denken prigend ist, diese Herausforderung
angemessen adressiert werden kann, mag man bezweifeln. Zu erwarten ist vielmehr,
dass eine partizipatorische Dezentralisierungspolitik eine Infragestellung von Wirt-
schaftsmacht mit sich bringen muss. Wenn dies zutrifft, ist es fragwiirdig, Dezentra-
lisierungsvorstellungen von Konflikten um soziale Gerechtigkeit und die damit
zusammenhingen Machtfragen abzuldsen, wie es bei Taylor tendenziell der Fall ist.
Ein zweiter Punkt betrifft den Gedanken der qualifizierten oder verdienten De-
zentralisierung. Auch hier wire zunichst wieder zu kliren, wie sich dieser Gedan-
ken mit der Reflexion auf gesamtgesellschaftliche Macht- und Ungleichheitsverhalt-
nisse verbinden ldsst. Wer entscheidet dariiber, wann eine lokale Gemeinschaft als
eine ,.lebendige Identifikationsgemeinschaft” anzuerkennen ist und welche Folgen
dies fiir ihren politischen Status hat? Beriicksichtigt werden sollte dabei, dass die
Vorstellung einer qualifizierten, verdienten oder auch gradualisierten Dezentralisie-
rung im politischen Diskurs durchaus priasent und sogar Teil von staatlichen Refor-
magenden geworden ist. So hat sie Eingang gefunden in die Idee einer sozialdemo-
kratischen Politik des ,,Dritten Weges™ etwa in Grofbritannien.®® In diesem Zusam-
menhang kann auf das Leitbild des ,aktivierenden Staates* verwiesen werden, das
als Gegenbewegung zum ,,schlanken Staat der Neokonservativen in der zweiten
Halfte der 1990er Jahre eine gewisse Dominanz erreicht hat und dem eine besondere

63  Siehe zur programmatischen Begriindung einer ,,decentralisation by degress* etwa Mulgan/6 1996.

242



Affinitit zu kommunitaristischen Politikkonzepten eigen gewesen ist.** Diskurs und
Praxis des aktivierenden Staates haben insofern ein ambivalentes Erbe hinterlassen,
als die Idee der demokratischen Erméchtigung von einer Logik der Leistungssteige-
rung konterkariert wurde, die neue Formen der Kontrolle mit sich gebracht hat.®’
Betrachtet man Taylors Uberlegungen vor diesem Hintergrund, so ist die Leerstelle
mit Blick auf die Entscheidung iiber die Gestaltung von Dezentralisierungsprozessen
bedauerlich, weil diese so in der Gefahr stehen, als Legitimation von Kontrollstrate-
gien nationaler Regierungen gegeniiber ,,defizitdren* lokalen Gemeinschaften und
Institutionen sowie ,,gemeinschaftsunfahigen® Individuen instrumentalisiert zu wer-
den. Zusitzlich muss gefragt werden, ob eine Asymmetrie von politischer Gemein-
schaftsbildung und Entscheidungsautonomie wirklich legitimationsforderliche Ziige
fiir das tibergreifende politische Gemeinwesen hat oder nicht vielmehr desintegrati-
ve Potentiale. Das Gemeinwesen droht dabei in eine uniiberschaubar kleinteilige
Praxis der Gewdhrung oder Versagung von Autonomie in Namen letztlich undurch-
sichtiger Leistungskriterien. Gerédt Taylor hier moglicherweise in das Fahrwasser
einer postmodernen, verfliissigten Legitimitétsvorstellung, die fiir den Biirger gar
nicht mehr nachvollziehbar ist?

Eine weitere Frage betrifft die Einschétzung der Demokratiequalitit im Kontext
von dezentralisierter Macht und Offentlichkeit. Wie auch Taylors Ausfiihrungen
zum Sidkularismus deutlich machen, vertritt er eine Konzeption von demokratischer
Offentlichkeit ohne Prozeduralismus. Insbesondere in der Gegeniiberstellung zu
Habermas wird dies deutlich. Auch Habermas hat ja seine demokratietheoretischen
Positionen in den 1990er Jahren in der Gegeniiberstellung von liberalen und repub-
likanischen Demokratiekonzeptionen entwickelt, wobei er wie Taylor eine dritte
Position formuliert hat, in der beide Perspektiven ihren Platz haben. Anders als Ha-
bermas wiahlt Taylor nicht den Weg hin zu einer prozeduralistischen Demokratie-
konzeption, bei der ,alles auf die Kommunikationsbedingungen und Verfahren
an[kommt], die der institutionalisierten Meinungs- und Willensbildung ihre legiti-
mierende Kraft verleihen“.%® Er fundiert die dritte Perspektive auch nicht (wie Ha-
bermas) in einer Theorie der Rechte, sondern bindet sie an die vage Vorstellung
einer kulturellen Praxis der gleichen Biirgerwiirde zuriick. Gleichwohl legen sowohl
seine Uberlegungen zur partizipatorischen Dezentralisierung als auch zur Beteili-
gung kultureller und religioser Gemeinschaften nahe, dass es neuer Verfahren und
Kommunikationspraktiken bedarf, mit denen die liberal-reprisentative Demokratie
weiterentwickelt wird. Man kann den Unterschied zwischen Habermas und Taylor

64 Jann/Wegrich 2004.
65 Vgl etwa Lessenich 2008.
66  Habermas 1996, S. 285.

243



in einer spezifischen Kompetenzzuschreibung an die Politische Theorie sehen: Soll
diese die Zulissigkeit bestimmter Beitrige zur demokratischen Offentlichkeit (etwa
religioser Argumente‘) nach allgemeinen Kriterien beurteilen? Soll sie die rationale
Qualitét bestimmter deliberativer Designs bestimmen? Es kann zwar als sympathi-
scher Zug von Taylors politischem Denken verstanden werden, dass er solche Ar-
gumentationsniveaufixierungskompetenz nicht in Anspruch nehmen mag. Freilich
verlangt seine Position doch danach, die demokratische Qualitéit erweiterter Kom-
munikations- und Entscheidungsprozesse zumindest insofern einschétzen zu kdnnen,
dass eine plausible Vorstellung von wiirdevoller Behandlung der sich einbringenden
Gemeinschaften entwickelt wird.

Maoglicherweise sind diese Einwinde von dhnlicher Art, wie man sie auch Tay-
lors grolem Vorbild, Alexis de Tocqueville, vorhalten kdnnte. Die Forderung nach
Dezentralisierung als solcher, ohne Riickbindung an eine Positionierung in gesell-
schaftlichen Konflikten um Macht und Gerechtigkeit, hat einen romantischen Zug,
der Phantasien freisetzen kann, dem es aber an belastbaren politischen Kriterien des
Gelingens mangelt.

Literatur

Barber, Benjamin, 1994: Starke Demokratie. Uber die Teilhabe am Politischen, Hamburg.
Barber, Benjamin, 1988: The Conquest of Politics: Liberal Philosophy in Democratic Times, Princeton.
Cohen, Jean/Arato, Andrew, 1992: Civil Society and Political Theory, Cambridge, Mass.

Habermas, Jiirgen, 1996: Drei normative Modelle der Demokratie. In: Habermas, Jiirgen (Hrsg.): Die
Einbeziehung des Anderen. Studien zur politischen Theorie, Frankfurt a.M., S. 277-292.

Haus, Michael, 2003: Kommunitarismus. Einfihrung und Analyse, Wiesbaden.

Haus, Michael, 2011: Charles Taylor und Michael Walzer. Fliichtige Begegnungen, tiefe Verbundenheit?.
In: Kiihnlein, Michael/Lutz-Bachmann, Matthias (Hrsg.): Unerfiillte Moderne? Neue Perspektiven auf
das Werk von Charles Taylor, Frankfurt a.M., S. 185-214.

Jann, Werner/Wegrich, K., 2004: Governance und Verwaltungspolitik. In: Benz, Arthur (Hrsg.): Gover-
nance. Regieren in komplexen Regelsystemen. Eine Einfithrung, Wiesbaden, S. 193-214.

Klein, Ansgar, 2001: Der Diskurs der Zivilgesellschaft. Politische Hintergriinde und demokratietheoreti-
sche Folgerungen, Opladen.

Laforest, Guy, 1993: Introduction. In: Taylor, Charles: Reconciling the Solitudes. Essays on Canadian
Federalism and Nationalism, Montréal/Buffalo, S. IX-XV.

Lessenich, Stephan, 2008: Die Neuerfindung des Sozialen. Der Sozialstaat im flexiblen Kapitalismus,
Bielefeld.

Luhmann, Niklas, 1981: Politische Theorie im Wohlfahrtsstaat, Miinchen.

Maclntyre, Alasdair, 1987: Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der Gegenwart, Frank furt
a.M./New York.
Mayntz, Renate, 1987: Politische Steuerung und gesellschaftliche Steuerungsprobleme — Anmerkungen

zu einem theoretischen Paradigma. In: Jahrbuch zur Staats- und Verwaltungswissenschaft, Jg. 1, Ba-
den-Baden, S. 89-110.

244



Mayntz, Renate/Scharpf, Fritz W. (Hrsg.), 1995: Gesellschaftliche Selbstregelung und politische Steue-
rung, Frankfurt a.M./New York.

Mulgan, Geoff/Perri 6, 1996: The local’s coming home: decentralisation by degrees. In: Demos Quarterly
9,8S.1-18.

Offe, Claus, 1979: ,,Unregierbarkeit”. Zur Renaissance konservativer Krisentheorien. In: Habermas,
Jiirgen (Hrsg.): Stichworte zur geistigen Situation der Zeit, Frankfurt a.M., S. 294-318.

Offe, Claus, 1987: Die Staatstheorie auf der Suche nach ihrem Gegenstand. Beobachtungen zur aktuellen
Diskussion. In: Ellwein, Thomas/Hesse, Joachim J./Mayntz, Renate/Scharpf, Fritz W. (Hrsg.): Jahr-
buch zur Staats- und Verwaltungswissenschaft, Jg. 1, Baden-Baden, S. 309-320.

Offe, Claus, 1994: Die Aufgabe von staatlichen Aufgaben: ,Thatcherismus’ und die populistische Kritik
der Staatstdtigkeit. In: Grimm, Dieter (Hrsg.): Staatsaufgaben, Baden-Baden, S. 317-352.

Rosa, Hartmut, 1995: Hypergiiter der Moderne. Die konfliktreiche moralische Landkarte der Gegenwart.
In: Politische Vierteljahresschrift 36, S. 505-522.

Rosa, Hartmut, 1999: Die politische Theorie des Kommunitarismus: Charles Taylor. In: Brodocz,
André/Schaal, Gary S. (Hrsg.): Politische Theorien der Gegenwart. Eine Einfithrung, Opladen, S. 43—
68.

Schubert, Sophia, 2012: Zwischen Universalismus und Relativismus. Die multikulturalistische Demokra-
tietheorie (Charles Taylor, Will Kymlicka). In: Lembcke, Oliver W./Ritzi, Claudia/Schaal, Gary S.
(Hrsg.): Zeitgendssische Demokratietheorie, Band 1: Normative Demokratietheorien, Wiesbaden, S.
387-416.

Taylor, Charles, 1985a: Philosophical Papers 1: Human Agency and Language, Cambridge.
Taylor, Charles, 1988: Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt a.M.

Taylor, Charles, 1991: Die Beschworung der Civil Society. In: Michalski, Krzysztof (Hrsg.): Europa und
die Civil Society, Castelgandolfo-Gespriche 1989, Stuttgart, S. 52—-81.

Taylor, Charles, 1993a: Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitarismus.
In: Axel Honneth (Hrsg.): Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die moralischen Grundlagen moder-
ner Gesellschaften, Frankfurt a.M./New York, S. 103—-130.

Taylor, Charles, 1993b: Reconciling the Solitudes. Essays on Canadian Federalism and Nationalism,
Montréal/Buffalo.

Taylor, Charles, 1993c: Der Begriff der ,biirgerlichen Gesellschaft’ im politischen Denken des Westens.
In: Brumlik, Micha/Brunkhorst, Hauke (Hrsg.): Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Frankfurt a.M., S.
117-148.

Taylor, Charles, 1993d: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt a.M.
Taylor, Charles, 1995: Das Unbehagen an der Moderne, Frankfurt a.M.
Taylor, Charles, 1996: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitét, Frankfurt a.M.

Taylor, Charles, 2002a: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? Aufsétze zur politischen Philo-
sophie, Frankfurt a.M.

Taylor, Charles, 2002b: Tocqueville statt Marx. Uber Identitit, Entfremdung und die Konsequenzen des
11. September, Interview mit Hartmut Rosa und Arto Laitinen. In: Deutsche Zeitschrift fiir Philoso-
phie 50, H.1, S. 127-148.

Taylor, Charles, 2009: Ein sékulares Zeitalter, Frankfurt a.M.

Taylor, Charles, 2012: Interculturalism or Multiculturalism? In: Philosophy & Social Criticism 38, H.4-5,
S.413-423.

Taylor, Charles/Maclure, Jocelyn, 2011: Laizitit und Gewissensfreiheit, Berlin.

Walzer, Michael, 1988: Socializing the Welfare State. In: Gutmann, Amy (Hrsg.): Democracy and the
Welfare State, Princeton, S. 13-26.

245



Dirk Jorke/Tobias Miiller

Charles Taylors Theorie der Postdemokratie avant la lettre

Urspriinglich 1995 von Jacques Ranciere in seinem Essay La Mésentente verwendet,
hat der Begriff Postdemokratie in der Zwischenzeit weit {iber den wissenschaftlichen
Bereich hinaus Hochkonjunktur. Hierbei beziehen sich die Sozialwissenschaftler
ebenso wie die politischen Feuilletons in der Regel weniger auf Ranciere als viel-
mehr auf Colin Crouch, dessen Postdemokratie gemeinhin als die systematischste
Ausarbeitung dieses Modells gilt." Auch wir werden uns im Folgenden vornehmlich
auf Crouch beziehen, um unsere These untermauern zu kénnen, nach der Charles
Taylors Demokratiekritik bereits eine Vielzahl der hervorstechenden Merkmale der
Postdemokratiediagnose enthélt. Bevor diese These mit Blick auf Taylors demokra-
tietheoretische Schriften belegt werden kann, bedarf es jedoch eines kurzen Exkur-
ses in die Postdemokratiedebatte (1). Vor diesem Hintergrund werden wir dann in
einem zweiten Schritt auf die Parallelen zwischen der Postdemokratiediagnose und
Taylors Auseinandersetzung mit dem Zustand gegenwirtiger Demokratien eingehen,
dazu zédhlen die Kritik der Zentralisierung und Konzentrierung politischer Macht,
des Privatismus, des Konsumismus und eines damit einhergehenden Verfalls des
Gemeinsinns und zivilgesellschaftlicher Aktivititen sowie nicht zuletzt die Biirokra-
tisierung und Verrechtlichung politischen Handelns (2). Doch bleibt Taylor bei der
Aufzdhlung dieser Merkmale nicht stehen. Vielmehr liefert er zumindest zwei Bau-
steine einer Theorie der Postdemokratie, die sich nicht in einer erneuten Beschrei-
bung der demokratischen Malaise erschopft. Zum einen lassen sich postdemokrati-
sche Phénomene als eine geradezu zwangslaufige Entwicklung einer utilitaristisch
vereinseitigten Moderne begreifen. Zum anderen unterhéhlt die zunehmende Diffe-
renzierung und Fragmentierung die sittlichen Grundlagen eines anspruchsvollen
Demokratiemodells (3). Allerdings, und damit werden wir schlieBen, knnen Tay-
lors Revitalisierungsvorschldge insofern nicht iiberzeugen, als er in seiner Kritik
postdemokratischer Tendenzen nicht konsequent genug verféhrt (4).

1 Buchstein/Nullmeier 2006, S. 16; vgl. Ranciere 1995, Crouch 2008.

246



1. Die Postdemokratiediagnose und ihre Kritiker

Als postdemokratisch lassen sich nach Crouch all jene politischen Systeme bezeich-
nen, in denen die Institutionen der parlamentarischen Demokratie — beispielsweise
periodische Wahlen, Wahlkdmpfe, Parteienkonkurrenz und Gewaltenteilung — for-
mal gesehen zwar vollstindig intakt sind, sich jedoch gleichzeitig die politische
Wirklichkeit von der hinter diesen Institutionen stehenden Idee der Legitimation
politischen Handelns durch die Partizipation des Volkes entfernt hat. Hiermit sind
Postdemokratien einerseits von prd- oder undemokratischen Systemen geschieden,
in denen auch formal nichts auf das Volk als den Souverdn hinweist. Andererseits
lassen sich starke oligarchische Tendenzen ausmachen, die Postdemokratien eben
auch von demokratisch organisierten Systemen unterscheiden. Dies ist Crouch zu-
folge auf die hinter den Kulissen formal intakter demokratischer Institutionen ablau-
fenden Prozesse zuriickzufiihren, im Rahmen derer ein kleiner Kreis politischer und
wirtschaftlicher Eliten eine Politik des Eigeninteresses durchsetzt, wihrend die 6f-
fentlich ausgetragenen Debatten und Wahlkdmpfe zum von professionellen Spin
Doctors inszenierten Spektakel verkommen. Die Machtzentrierung auf der, den
Blicken der Offentlichkeit entzogenen, politischen Hinterbiihne und der damit ein-
hergehende Bedeutungsverlust parlamentarischer Entscheidungsprozesse lassen sich
als postdemokratische Phanomene betrachten.”

Fiir Crouch wird der Ubergang von der Demokratie zur Postdemokratie von der
Schwichung der Arbeiterbewegung und ihrer Organisationsformen begleitet: ,,Wiah-
rend die demokratischen Institutionen formal weiterhin vollkommen intakt sind (und
heute sogar in vielerlei Hinsicht weiter ausgebaut werden), entwickeln sich politi-
sche Verfahren und die Regierungen zunehmend in eine Richtung zuriick, die ty-
pisch war fiir vordemokratische Zeiten: Der Einfluss privilegierter Eliten nimmt zu,
in der Folge ist das egalitire Projekt zunehmend mit der eigenen Ohnmacht konfron-
tiert”.3 Laut Crouch leisten die Institutionen der Demokratie also nicht mehr das,
was sie versprochen haben, namlich nicht nur die Beteiligung moglichst der ganzen
Bevolkerung an der Politik, sondern auch die Angleichung der Lebensverhiltnisse.
Hauptverantwortlich hierfiir seien das Ende des sozialdemokratischen Zeitalters
sowie der Machtzuwachs global agierender Firmen, die sich dem Gemeinwesen
nicht mehr verpflichtet fiihlen.

Wie viele andere sozialwissenschaftliche Wortneuschépfungen wurde auch dieje-
nige der Postdemokratie nicht von allen Seiten umstandslos begriiit. Gegen den

2 Siehe zur politischen Offentlichkeit Ritzi 2014, zum Staatsbegriff Hirsch/Voigt 2009.
3 Crouch 2008, S. 13.

247



Befund, demzufolge die Demokratie aufgrund eines Bedeutungsverlustes der ge-
nannten Institutionen im Niedergang begriffen ist, richten sich diejenigen Autoren,
die hierin eher einen Formwandel denn eine Krise der Demokratie erblicken mdch-
ten. Nicht die demokratische Beteiligung per se, sondern lediglich ihre klassischen
Formen — allen voran der Wahlgang — schwénden demnach. Fiir Autoren wie Paul
Nolte ist diese Beobachtung insofern zunéchst unproblematisch, als dass demgegen-
iiber alternative Partizipationsmdglichkeiten — offentlicher Protest ebenso wie pri-
vate Konsumentscheidungen — seit den 1960er Jahren verstirkt genutzt wiirden.
Ohne hieriiber in naiven Optimismus zu verfallen, kommen jene Postdemokratie-
skeptiker dann auch zu dem Schluss, dass wir von ,, Triumphalismus und Untergang
[...] gleich weit entfernt“ seien.

In eine dhnliche Richtung zielen die an der Sinnhaftigkeit des Begriffs der Post-
demokratie zweifelnden Ausfiihrungen Emanuel Richters.’ Auch Richter wendet
sich gegen die im Duktus der Erniichterung vorgetragenen Betrachtungen gegenwér-
tiger Demokratien und die hiermit postulierte ,historische Zasur [...], die eine ,de-
mokratische* Phase von ihrer ,postdemokratischen‘ Nachfolge scheidet“.® Auf diese
Weise, so Richter, wiirde vorschnell der Referenzrahmen ,Demokratie* aufgegeben
und durch einen vermeintlich nach-demokratischen Bezugspunkt ersetzt, wenngleich
das eigentliche normative Projekt der Postdemokratietheoretiker nach wie vor die
,Revitalisierung der Demokratie* sei.” Das Modell der Postdemokratie bleibe dann
auch eigenartig inhaltsleer, was Richter auf die Tatsache zuriickfiihrt, dass gar nicht
darauf gezielt wird, einen neuartigen Stil des Regierens zu bezeichnen, sondern
vielmehr darauf, die gegenwirtig erkennbaren Pathologien demokratischer Systeme
zu explizieren. Aufgrund dessen wird die Postdemokratie von Richter abschlieend
als , der falsche Begriff einer teilweise richtigen Kritik* bezeichnet.®

Ingolfur Blithdorn schlielich stimmt in den skeptischen Tenor ein und ergénzt
diesen noch um einen weiteren Kritikpunkt. Der Begriff der Postdemokratie, so
Blithdorns These, sei ,,weitgehend ungeeignet, um die eigentliche Besonderheit der
Demokratie und Politik in heutigen Konsumgesellschaften in den Blick und auf
einen klaren Nenner zu bringen®, was insbesondere in seiner ,,Riickwirtsgewandt-
heit“ und , Normativitit“ begriindet lige.” So lasse sich die vielzitierte Politik- oder
Demokratieverdrossenheit nicht bzw. nicht ausschlieBlich auf den Willen zur Macht

Nolte 2011, S. 12.
Richter 2006.

Ebd,, S. 25.

Ebd,, S. 27.

Ebd,, S. 35.

Bliihdorn 2012, S. 74.

O 03N n A

248



auf Seiten der politischen und wirtschaftlichen Eliten zuriickfithren, sondern sei
ebenso sehr das Resultat einer ,,Emanzipation zweiter Ordnung®; wihrend die
Emanzipation erster Ordnung* auf ,die Befreiung von der Vormundschaft der
Eliten* zielte, sei die Emanzipation zweiter Ordnung als ,,die partielle Befreiung von
der zuvor im Namen der spezifisch modernistischen Subjektivititsnorm erstrittenen
Selbstverantwortung® zu begreifen.'” Mit dieser Argumentation schligt Blithdorn
einen anderen Weg als die bereits zitierten Postdemokratieskeptiker ein. Wahrend
diese die Demokratie nach wie vor als den selbstverstindlichen Mafstab flir die
Bewertung gegenwirtigen demokratischen Regierens betrachten und den Anhéngern
des Begriffs der Postdemokratie vorwerfen, diesen Rahmen mit der (unangemesse-
nen) Rede von der postdemokratischen Epoche vorschnell zu verlassen, kommt
Blithdorns Kritik aus der entgegengesetzten Richtung: nicht die Rede von der Post-
demokratie sei das Problem, sondern die dem {iberholten Ideal wahrhaft demokrati-
scher Politik entspringende Bewertung dieser Entwicklung als krisenhaftes Ereig-
nis."' Bevor wir am Ende auf diese Kritik und ihre besondere Herausforderung fiir
Taylors Uberlegungen zuriickkommen, jetzt zunichst zu dessen Diagnose.

2. Taylors Atomismuskritik als Kritik der Postdemokratie

Taylors Bedenken hinsichtlich der gegenwirtig zu beobachtenden Biirokratisie-
rungs- und Zentralisierungstendenzen sowie des immer groBer werdenden Einflusses
méchtiger Interessengruppen und des damit einhergehenden Verfalls demokratischer
Offentlichkeiten ergeben sich aus der seinem Denken zugrundliegenden philosophi-
schen Anthropologie. Fiir Taylor stellen die Sphire des Politischen und das Sich-
Wiedererkennen im institutionellen Rahmen der eigenen Gesellschaft ,,einen konsti-
tutiven Bestandteil des guten Lebens“ dar.'* Dies ist darauf zuriickzufiihren, dass
neuzeitliche personale Identititen wesentlich ,,durch die Alltagserfahrungen des
offentlichen und politischen Raumes* geformt werden und ihrerseits dieses Raumes
,als Artikulations- und Ausdrucksraum zu ihrer expressiven Entfaltung® bediirfen."?
Um diese Interdependenz zwischen der Ausbildung personaler Identitidten und
dem offentlichen und politischen Raum nachvollziehen zu kdnnen, bedarf es eines
Blickes auf die zwei zentralen Fragen, um die sich Taylors gesamtes Werk gruppie-
ren ldsst: auf einer allgemeinen Ebene fragt Taylor danach, was es bedeutet, ein

10  Ebd., S.78f

11 Ebd,S.83.
12 Rosa 2009a, S. 81.
13 Ebd.

249



handelnder Mensch zu sein; auf einer spezifischeren ist ihm daran gelegen zu expli-
zieren, was es bedeutet ein handelnder Mensch in der Moderne zu sein."*

In der Tradition Heideggers, Husserls und Merleau-Pontys stehend zeichnet sich
der Mensch fiir Taylor insbesondere dadurch aus, dass er seinem Handeln eine
Selbst-beziigliche Bedeutung zu geben vermag;'> anders als dies von einem be-
stimmten Strang der Bewusstseinsphilosophie angenommen wird, geschicht dies
jedoch nicht im Selbstbewusstsein des Einzelnen und somit gegeniiber einer dulleren
Wirklichkeit, sondern im Wechsel mit ihr. Der Situation, in die sich das Subjekt
geworfen sieht (Heidegger), lasst sich iiberhaupt nur eine Selbst-beziigliche Bedeu-
tung geben, weil sich der Einzelne in einem, ihm vorgidngigen, werthaften bzw.
moralischen Raum wiederfindet, die ihm die Unterscheidung zwischen gut und
schlecht, richtig und falsch, bedeutsam und unwichtig, zuallererst ermdglicht.'®
Dieser Raum ist jedoch nicht das Produkt eines individuellen Schaffensaktes, son-
dern das Ergebnis gemeinschaftlicher kultureller Tradierung und in genau diesem
Sinne ist die Gemeinschaft dem Einzelnen gegeniiber vorgéngig;'’ um mit Taylor zu
sprechen, kann der Einzelne ,nicht einfach beschlieBen, da3 die bedeutungsvollste
Handlung darin besteht, im warmen Schlamm mit den Zehen zu wackeln®."® Hierzu
bedarf es allgemein anerkannter Griinde und diese lassen sich nicht einfach kreieren;
sie sind vielmehr von einem Bedeutungshorizont abhdngig — eben jenem morali-
schen, werthaften Raum — der es zuldsst, im Zehenwackeln eine bedeutsame Hand-
lung zu sehen — oder eben auch nicht. Auf der anderen Seite ist natiirlich auch dieser
moralische Raum keine statische Grofle, sondern wird seinerseits durch Handlungen
der Individuen pro- und reproduziert, wobei die Mdglichkeit einer Verschiebung
dessen, was als bedeutsam oder unwichtig, gut oder schlecht und richtig oder falsch
angesehen wird, impliziert ist."

Entscheidend fiir einen gelingenden Lebensvollzug im Sinne der Ausbildung ei-
ner personalen Identitit ist daher, dass dieser nur dann moglich wird, wenn der Ein-
zelne sich und seine Handlungen nicht permanent im Widerspruch zum dominieren-
den Bedeutungshorizont sieht. Das gilt auch fiir politisches Handeln. Denn anders
als es das, nach Taylor in der Neuzeit dominant gewordene, naturalistische Para-
digma annimmt, ist die Sphére des Politischen keineswegs lediglich Mittel zur Erfiil-
lung vorgéngig feststehender Zwecke, sondern ein essentieller Bestandteil des guten

14 Rosa 1998, S. 72; Taylor 1994, S. 7.

15 Rosa 1998, S.73.

16 Ebd,S.113,128.

17 Rosa 2009a, S. 66, 76; Breuer 2000, S. 62f.
18  Taylor 1995, S. 46.

19  Rosa 1998, S. 141.

250



Lebens. Dem romantisch-expressiven Gegenentwurf zum naturalistischen Paradig-
ma folgend, miissen sich die Biirger eines Gemeinwesens nach Taylor in jenen sozi-
alen und politischen Institutionen wiederfinden konnen, in und unter denen sie le-
ben. Wire das nicht der Fall und wiirde die Demokratie lediglich abstrakt bejaht
werden, also beispielsweise einzig als vorteilhaft fiir die Erfiillung meiner je eigenen
Interessen, dann wire sie nicht iiberlebensfahig. Eine stabile und vitale Demokratie
bedarf vielmehr eines ,,Gefilihl[s] von Solidaritit [...], das die allgemeine Verpflich-
tung zur Demokratie {ibersteigt und mich [den Biirger], mit jenen anderen, meinen
Mitbiirgern, verbindet.**’

Diese Uberlegungen spielen im Rahmen von Taylors Kritik der gegenwirtigen
Ausgestaltung demokratischer Politik eine grundlegende Rolle. Fiir Taylor entwi-
ckelt sich die Demokratie in den westlichen Gesellschaften ndmlich in eine Rich-
tung, die es den Biirger immer weniger moglich macht, sich mit ,,ihrer politischen
Gesellschaft als Gemeinschaft zu identifizieren.*! In diesem Kontext sind die Diag-
nosen Taylors beziiglich der Gefdhrdungen moderner Demokratien zu lesen, denen
wir uns nun zuwenden werden.

Zuvorderst macht Taylor die zunehmende Zentralisierung und Biirokratisierung
fiir stirker werdende Entfremdungserfahrungen auf Seiten der Biirger verantwort-
lich.** Aufgrund einer gefiihlt groBer werdenden Distanz zu ,.einem Regierungsap-
parat, der seinen Weg geht, ohne den Interessen der einfachen Leute Rechnung zu
tragen®, herrscht auf Seiten der Regierten ,.ein Gefiihl der Ohnmacht*“.*®* Dieser
Effekt wird noch potenziert durch die vermehrt feststellbare Einmischung méchtiger
Lobbygruppen, die dem Normalbiirger nicht weniger fremd sind als der zentralisier-
te und biirokratisierte Regierungsapparat. Die Parallelen dieser Diagnose zu Crouchs
Rede von der ,,politisch-6konomische[n] Ellipse im Zentrum der Macht“ sind un-
verkennbar.** Dabei handelt es sich um eine Entwicklung, die auf den Kern unserer
staatsbiirgerliche[n] Wiirde* zielt, fiihrt sie nicht nur zu einer Verminderung der
gesellschaftlichen Freiheitsgrade®, sondern wiirde am Ende ,,bedeuten, daB3 sogar
die noch verbleibenden Entscheidungsmoglichkeiten nicht mehr von uns selbst als
Staatsbiirgern, sondern von einer ohne Verantwortung handelnden Vormundschafts-
gewalt wahrgenommen wiirden.**

20 Taylor 1992/93, S.22.
21 Taylor 1995, S. 131.
22 Taylor 1993b, S. 125.
23 Ebd.

24 Crouch 2008, S. 143.
25  Taylor 1995,S.17.

251



Dariiber hinaus ist die Demokratie fiir Taylor ,,durch Spaltungen innerhalb der poli-
tischen Gemeinschaft gefihrdet.”® Hierbei unterscheidet er zwischen soziookono-
mischen und kulturellen Fragmentierungen. Wahrend erstere sich als eine Form des
Klassenkampfes darstellen, duflern sich letztere in der Weigerung kultureller Min-
derheiten, ,,auf der Grundlage eines Einverstdndnisses mit der Mehrheit zu agieren®
und in letzter Konsequenz moglicherweise gar in ,,separatistische[n] Forderungen®.*’
Die primére Folge ist das Fehlen bzw. das Verschwinden demokratischer Gemein-
schaftsprojekte, da die politische Energie bei schwindenden Sympathien fiir die
gesamte Biirgerschaft vorzugsweise auf die lokale Gruppe zentriert wird. Doch die
partikularen Gruppen sind ihrerseits nicht dazu in der Lage, ihre Programme und
Projekte politisch durchzusetzen, weil sie keine demokratische Mehrheit fiir sich
gewinnen konnen. Auch hierdurch entsteht ein Gefiihl politischer Ohnmacht, was
sich allméhlich zum Eindruck verhértet, dass der bloe Versuch politisch titig zu
werden ,,Zeitvergeudung® sei,”™® was die demokratische Initiative natiirlich noch
weiter schwicht, wodurch ein Teufelskreis entsteht, dem zu entkommen immer
schwerer wird.

Wenngleich Taylors Warnung vor einem kulturellen Auseinanderbrechen demo-
kratischer Gesellschaften grofere Aufmerksamkeit zuteil geworden ist, so lassen
sich bei ihm auch Passagen finden, in denen er eine zunehmende soziale Spaltung
skizziert. So schreibt er, dass es insbesondere die ,,benachteiligten Biirger sind, die
,,das Gefiihl haben, dass ihre Interessen systematisch iibergangen oder nicht ernstge-
nommen werden.“*’ Taylor teilt also die Befiirchtung der Postdemokratie-Analysten,
dass der immer deutlicher feststellbare Riickzug der unteren Gesellschaftsschichten
aus den demokratischen Verfahren® in einer Erosion demokratischer Werte kulmi-
nieren konnte. Denn demokratische Beteiligungsformen stellen immer auch Rituale
dar, die ,,ebenso der Vergewisserung eines Zusammengehorigkeitsgefiihls wie der
Bestitigung fundamentaler politischer Ideale* dienen.”!

Des Weiteren findet sich auch bei Taylor bereits ein deutliches Unbehagen ange-
sichts zunehmender Verrechtlichungstendenzen im Bereich des Politischen, womit
sich seine Ausfiihrungen mit der Rede von einer ,wuchernden Verrechtlichung**
decken. Ebenso wie Michael Sandel (,,verfahrensrechtliche Republik®) und Benja-

26  Taylor 1993b, S. 128.
27  Ebd.

28  Taylor 1995, S. 126.
29  Taylor 1993b, S. 128.
30  Bohnke 2011, S. 20f.
31 Jorke 2006, S. 43.

32 Ranciere 2002, S. 122.

252



min Barber (,juridisches Demokratieverstindnis“)”> warnt Taylor davor, genuin
politische Fragen zu einer Sache der Gerichte zu machen, denn dies fithre zu einem
Zustand, in dem fiir die Gesellschaftsmitglieder aus dem Blick gerate, dass ,,Rechte
aus einem gemeinsamen Verstdndnis des Guten resultieren, welches der Pflege und
der stetigen Erneuerung bedarf, wenn die zur Durchsetzung der Rechte erforderli-
chen motivationalen Ressourcen nicht versiegen sollen.***

SchlieBlich 1dsst auch Taylor Bedenken hinsichtlich der Ausgestaltung und des
Funktionierens moderner Offentlichkeiten Parallelen zu Crouch anklingen. Wenn-
gleich seine Ausflihrungen hier weniger scharf sind, als es fiir die bisher aufgefiihr-
ten Teile der Postdemokratiediagnose der Fall ist, so scheint bei Taylor zumindest
die Befiirchtung einer zunehmenden Vermachtung und Manipulation der offentli-
chen Sphire durch, wenn er sich die Frage stellt, ,,ob hier [in der Offentlichkeit] die
Debatte nicht ebenfalls manipuliert und kontrolliert wird, und zwar weniger offen-
sichtlich als in Diktaturen, dafiir jedoch umso wirksamer — etwa durch Geld, durch
die Regierung oder durch ein stillschweigendes Biindnis zwischen beiden.*

Durch die Einbettung dieser Diagnose in seine Ausfithrungen zur philosophischen
Anthropologie und zum Zustand der Moderne geht Taylor iiber Crouchs Zustands-
beschreibung hinaus. Denn gegen Crouchs Buch lésst sich neben den eingangs ange-
fiihrten Kritiken der Einwand erheben, dass er zwar viele aus demokratietheoreti-
scher Sicht bedenkliche Entwicklungen der politischen Systeme des Westens skiz-
ziert, er aber keine Theorie der Postdemokratie formuliert hat. Seine Ausfiihrungen
bleiben vielmehr auf der phinomenalen Ebene stehen, wenngleich dies sicherlich
auch dem essayistischen Charakter seines so wirkméchtigen Buches geschuldet sein
diirfte. Im folgenden Abschnitt argumentieren wir, dass sich bei Taylor zumindest
Bausteine einer sozialwissenschaftlichen Theorie postdemokratischer Entwicklun-
gen finden lassen. Zugespitzt formuliert, laufen diese auf die These hinaus, dass die
Postdemokratie den Preis fiir das Vorherrschen eines naturalistisch-atomistischen
Paradigmas darstellt.

3. Bausteine einer Theorie der Postdemokratie

Einer der ersten Autoren, die den Postdemokratiebegriff verwendet haben, war
Sheldon Wolin. Am Ende von Tocqueville between Two Worlds aktualisiert Wolin
mit Blick auf die gegenwirtige politische Kultur der Vereinigten Staaten von Ame-

33 Vgl. zu Sandel iiberblicksartig Bohmann/Rosa 2012 und zu Barbers Ansatz Haus 2003, Kap. IV. 4.
34 Rosa 1998, S. 440; vgl. Haus 2003, S. 236.
35 Taylor 1993b, S. 97.

253



rika Tocquevilles Prophezeiung eines sanften Despotismus.’® Ein sanfter Despotis-
mus besteht nach der beriihmten Analyse von Tocqueville am Ende des zweiten
Bandes von Uber die Demokratie in Amerika dann, wenn in der Gesellschaft eine
privatistische Grundhaltung vorherrscht, die Biirger sich nur noch um ihr eigenes
Heil, jedoch nicht mehr um das der politischen Gemeinschaft sorgen. Uber die Biir-
ger ,.erhebt sich eine gewaltige, bevormundende Macht, die allein dafiir sorgt, ihre
Geniisse zu sichern und ihr Schicksal zu liberwachen. Sie ist unumschriankt, ins
Einzelne gehend, regelmiBig, vorsorglich und mild*“.*” Fiir Tocqueville war es 1840
nur eine mogliche Entwicklung, die das neue demokratische Zeitalter einschlagen
konnte, wenn die gegenldufigen Tendenzen, ndmlich ein religios fundierter Gemein-
sinn und eine starke lokale Verankerung demokratischer Praxis, den dem demokrati-
schen Zeitalter innewohnenden Trends zum Atomismus, Konsumismus und Priva-
tismus nicht mehr entgegenwirken. 160 Jahre spiter ist fiir Wolin genau dieser Fall
eingetreten, so dass er mit Blick auf den franzésischen Adligen kurz und biindig
schreibt: ,he is the theorist of the postpolitical and the postdemocratic®.*®

Auch wenn Taylor den Begriff der ,Postdemokratie® nicht verwendet, so stimmt
er doch mit Wolins Diagnose der gegenwartigen US-amerikanischen Gesellschaft
tiberein und bezieht sich in seiner Kritik ebenfalls auf Tocqueville, allerdings scheut
er sich, die Vereinigten Staaten als ,despotisch® zu bezeichnen. Denn fiir Taylor ist
eine Gesellschaft, in der es immer wieder zu ,,Protesten, freien Initiativen und res-
pektlosen Herausforderungen der Autoritdt kommt“*® weit von despotischen Ver-
héltnissen entfernt. Dass dieser Einwand mit Blick auf die USA auch heutzutage
Giiltigkeit besitzt, haben die jiingsten Proteste der Tea Party und der occupy-
Aktivisten gezeigt,” und auch hierzulande lassen sich die Proteste gegen den Neu-
bau des Stuttgarter Hauptbahnhofs als Beleg fiir eine lebendige Zivilgesellschaft
deuten. Gleichwohl vertritt Taylor die These, dass, wenn wir auch von despotischen
Verhiltnissen weit entfernt sind, Tocquevilles Gefahrendiagnose inzwischen zumin-
dest insofern Realitédt geworden ist, als ,,sich die Menschen in immer héherem Maf3e

36 Wolin 2001.

37  Tocqueville 1976, S. 814.

38  Wolin 2001, S. 567.

39  Taylor 1995, S. 125.

40  Zu den occupy-Aktivisten hat sich Taylor in einem jiingst erschienenen Interview geduflert (Boh-
mann/Montero 2014, S. 12f.). Wenngleich es in diesem Kontext nicht direkt um die Frage nach in-
takten demokratischen Strukturen geht, so begriifit er die Proteste wohl auch angesichts ihres Fokus
auf die fiir Demokratien schéddliche klaffende Wohlstandsliicke zwischen wenigen (Super-)Reichen
und dem numerisch dominanten Rest der Bevolkerung. Den ,,continuing spread between the rich
and poor* und die damit einhergehende rdumliche und mentale Separierung begreift Taylor allge-
mein als ,,incompatible with our democratic structure.” (ebd., S. 11). Vgl. auch Anm. 56.

254



atomistisch sehen und, anders formuliert, immer weniger spiiren, daf} sie durch ge-
meinsame Vorhaben und Loyalititen an ihre Mitbiirger gebunden sind*.*!

Wie wir im vorigen Abschnitt gezeigt haben, beschreibt Taylor viele Phénomene,
die auch von Verfechtern der Postdemokratie-Diagnose angefiihrt werden, nédmlich
Politikverdrossenheit und Ohnmachtsgefiihle auf Seiten der Biirger, Riickgang der
Wahlbeteiligung, Politainment, Einfluss starker Interessen, Verrechtlichungsprozes-
se und eine zunehmende Zentralisierung politischer Entscheidungen. Im Folgenden
wollen wir argumentieren, dass Taylor dariiber hinaus zumindest zwei zentrale Bau-
steine flir eine Theorie der Postdemokratie liefert: zum einen das Dominantwerden
atomistischer bzw. privatistischer Einstellungen in spitmodernen Gesellschaften und
zum anderen die zunechmende Fragmentierung der letzteren.

Die Kritik am Vorherrschen atomistischer Einstellungsmuster und Anreizstruktu-
ren steht bekanntlich im Zentrum des Kommunitarismus. Unter demokratietheoreti-
schen Aspekten wird von kommunitaristischer Seite — etwa von Michael Sandel,
aber immer wieder auch von Taylor — eingewendet, dass eine demokratische Ge-
meinschaft nur auf Grundlage einer geteilten Sittlichkeit auf Dauer Bestand haben
kann. Wobei Taylor weniger den substantialistischen als den prozeduralen Charakter
dieser Sittlichkeit betont. Die Mitglieder einer demokratischen Gemeinschaft miis-
sen sich ,,als Beteiligte am gemeinsamen Unternehmen der Wahrung ihrer Biirger-
rechte verstehen“.* Das beinhaltet insbesondere die Bereitschaft, fiir ihre jeweiligen
Mitbiirger Opfer zu erbringen, etwa in Form von Steuerzahlungen, eines uneigen-
niitzigen Engagements fiir die Gemeinschaft, dem Ableisten des Militirdienstes oder
nicht zuletzt in der Akzeptanz gesellschaftlich notwendiger Infrastrukturprojekte —
auch wenn diese in der eigenen Nachbarschaft realisiert werden sollen.” Taylor
formuliert dieses Erfordernis als seine ,,republikanische These*,** der zufolge freie
Regime in besonderer Weise auf Biirger angewiesen sind, die sich mit ihrem Ge-
meinwesen identifizieren. Insofern stellt ihm zufolge eine entsprechende Sittlichkeit
eine notwendige Voraussetzung flir eine lebendige Demokratie dar. Fiir Taylor be-
deutet dies nicht zuletzt, dass das politische Leben der Gemeinschaft ,,Vorrang* vor
den je individuellen Interessen besitzt. Dieser Vorrang und Selbstzweck des politi-
schen Lebens ergibt sich, wie oben dargelegt, aus dessen konstitutiver Rolle bei der
individuellen Identitdtsausbildung.

41  Ebd, S. 126.

42 Taylor 1992/93, S. 21.

43 Zu denken wire hier etwa an Autobahnen, Kernkraftwerke, Flughédfen, Millverbrennungsanlagen,
Asylbewerberheime, Kindergérten, Starkstromtrassen oder auch an Justizvollzugsanstalten.

44 Taylor 1993a, S. 118; vgl. Taylor 1994, S. 350.

255



Zugleich betont Taylor in seinen Schriften aber immer wieder die Erosion der ent-
sprechenden Sittlichkeit und das Vordringen atomistisch-utilitaristischer Einstel-
lungsmuster. Auch wenn er bisweilen unterstreicht, dass ,,der republikanische Patri-
otismus eine Kraft in der modernen Gesellschaft bleibt“*’ und seine Kritik entspre-
chend gegen eine falsche liberal-prozeduralistische Theorie richtet, die diese patrio-
tischen Komponenten nicht wahrhaben mochte bzw. zu untergraben droht, iiber-
wiegt in seinen Ausfiihrungen doch die Tendenz, den Atomismus als soziale Gege-
benheit westlicher Gesellschaften zu betrachten. Dieser Atomismus zeigt sich in
Phianomenen wie dem Riickzug ins Privatleben, einer politischen Zersplitterung
sowie der erwihnten Tendenz, politische Konflikte zunehmend als Rechtsstreitigkei-
ten auszutragen, worauf wir noch zuriickkommen werden. Das sind Phdnomene, die
sich in allen westlichen Demokratien beobachten lassen, wenn gewiss auch in unter-
schiedlicher Auspragung. Was sind nun die Ursachen dieses Vordringens atomisti-
scher Einstellungsmuster?

Taylor ist bekanntlich kein Soziologe oder Gesellschaftstheoretiker. Seine Diag-
nose der Moderne ist iiberwiegend auf einer philosophisch-ideengeschichtlichen
Ebene angesiedelt. Hier hat er in seiner umfassenden Studie tiber die Sources of the
Self von 1989 das Vordringen atomistischer Einstellungen seit dem 17. Jahrhundert
nachgezeichnet.*® Ein wesentlicher Schritt hin zur neuzeitlichen Individualitit be-
steht demnach in der Betonung der individuellen Zustimmung als Grundlage der
Legitimitit politischer Ordnungen in einem politiktheoretischen Denken — nament-
lich bei Hobbes und Locke —, das den Menschen isoliert betrachtet. Der einzelne
Mensch wird dabei nicht nur aus dem kosmischen sondern eben auch aus dem poli-
tischen Ordnungsgeflige herausgeldst und auf seine je individuellen Interessen redu-
ziert:

Als Grundlage dieser atomistischen Vertragstheorie konnen wir zwei Facetten des neuen
Individualismus erkennen. Desengagierte Loslosung von der kosmischen Ordnung heifit,
daf der menschliche Akteur nicht mehr als Bestandteil einer umfassenderen sinnvollen
Ordnung begriffen werden darf. Seine paradigmatischen Zwecke sind in seinem Inneren zu
entdecken. Er ist sich selbst iiberlassen. Was fiir die umfassendere kosmische Ordnung
gilt, wird schlieBlich auch auf die politische Gemeinschaft iibertragen.*’

Taylors Quellen des Selbst lassen sich nun so lesen, dass er das allméhliche Vor-
dringen dieser atomistisch-utilitaristischen Identitdtsauffassung bis zur Gegenwart
nachzeichnet. Dabei handelt es sich um eine Entwicklung, die zwar von einer ro-

45  Taylor 1993a, S. 121.
46  Taylor 1994.
47  Ebd, S. 344f.

256



mantischen Gegenreaktion begleitet war, an deren vorldufigem Ende sich dann aber
doch die atomistische Sozialtheorie und eine entsprechende soziale Praxis immer
mehr durchzusetzen scheint. So schreibt er mit einem resignativ-polemischen Unter-
ton auf den letzten Seiten seiner Studie:

Der Atomismus hat unser Bewufltsein des Zusammenhanges zwischen der Handlung und
ihren gesellschaftlichen Folgen derart vernebelt, dal3 sich dieselben Menschen, die durch
ihr mobiles und wachstumsorientiertes Leben stark zur Vermehrung der Aufgaben des 6f-
fentlichen Sektors beigetragen haben, am lautesten dagegen verwahren, ihren Anteil an
den Kosten der Erfiillung dieser Aufgabe zu bezahlen.*®

Doch welche Faktoren haben diese Entwicklung hervorgerufen oder zumindest
begiinstigt? Wenngleich Taylor, wie erwéhnt, kein Gesellschaftstheoretiker ist, so
lassen sich in seinen zeitdiagnostischen Schriften immer wieder Bestandteile einer
soziologischen Diagnose der modernen Gesellschaft ausmachen. In Taylors Werk
findet sich zwar keine Theorie systemischer Eigendynamiken, aber an vielen Stellen
iibernimmt er grundlegende Einsichten soziologischer Klassiker. Mit Marx und
Weber diagnostiziert er ein Dominantwerden instrumenteller Werte und einer biiro-
kratischen Rationalitit, die nicht nur zur Entfremdung des Einzelnen innerhalb eines
stahlharten Gehduses®, sondern auch zu gesellschaftlichen Dynamiken fiihrt, die
sich immer weniger demokratisch steuern lassen.*’ Eine besondere Rolle spielt dabei
die kapitalistische Dynamik, die die ,,Macht von den Institutionen der Partizipation”
abzieht, ,,um sie auf biirokratische Organisationen zu iibertragen, die sich dem Prin-
zip der Verantwortung entziehen”.”® Schon vor dem biirokratischen Management der
sogenannten Eurokrise gab es hierfiir zahlreiche Beispiele, die unter dem beschoni-
genden Begriff der ,governance® diskutiert wurden und werden. Allerdings deutet
Taylor die Rolle der kapitalistischen Moderne bei der Beforderung atomistischer
und damit demokratiezersetzender Einstellungsmuster in seinem Werk nur an. Wir
werden im néchsten Abschnitt darauf zuriickkommen.

Es ist nicht allein das Vordringen atomistischer und privatistischer Selbstverhalt-
nisse, welche die demokratische Sittlichkeit aushohlt. Verstarkt wird diese Tendenz
zudem durch die Fragmentierung moderner Gesellschaften. Zwar lassen sich im
Anschluss an kommunitaristische Einsichten gesellschaftliche Spaltungen auch als
Resultat des Wegfalls gemeinsamer Bindungen infolge atomistischer Selbstverhalt-
nisse verstehen, doch werden diese durch die zunehmende soziale Fragmentierung
moderner Demokratien zusétzlich beférdert.

48  Ebd, S.873.
49 Vgl ebd., S. 864; Taylor 1995, S. 14, 109.
50  Taylor 1992/93,8S.27.

257



Es ist inzwischen mehr als ein Gemeinplatz, dass infolge globaler Migrationsprozes-
se auch die westlichen Demokratien nicht mehr jenen Grad an ethnischer und kultu-
reller Homogenitit aufweisen, die sie noch bis zu den 60er und 70er Jahren des 20.
Jahrhunderts charakterisierten, also jener Epoche, die fiir Crouch die Bliitephase der
Demokratie gewesen ist. Dieser Befund einer recht umfangreichen Multikulturalisie-
rung gilt sicherlich fiir die Demokratien West- und Nordeuropas, doch auch in den
USA, die sich ja von Beginn an als eine Einwanderungsgesellschaft verstanden
haben, hat die Pluralitdt der Ethnien, Glaubensgemeinschaften und Lebensstile in
den vergangenen zwei bis drei Jahrzehnten deutlich zugenommen. Scheitert ein
solches multikulturelles Projek’[,51 so Taylor, fiihrt dies dazu, dass sich die Gesell-
schaftsmitglieder kaum noch verstehen, sich in ihren jeweiligen partikularen Ge-
meinschaften abkapseln und in der Folge nicht mehr jene Solidaritdt fiireinander
empfinden, ohne die ein demokratisches Gemeinwesen nicht existieren kann:

Es liegt auf der Hand, daf} jene Form der Solidaritdt, wie sie in den meisten westlichen
Demokratien in den unterschiedlichen MaBnahmen des ,Sozialstaats zum Ausdruck
kommt, neben ihrer inneren Berechtigung auch fiir die Aufrechterhaltung einer funktionie-
renden demokratischen Gesellschaft wesentlich ist.*>

Moderne Gesellschaften sind komplexe Gebilde, weshalb es wenig erfolgverspre-
chend ist, in den Sozialwissenschaften nach Kausalititen zu fragen.® Es herrschen
vielmehr Interdependenzen und Riickkopplungsschleifen vor, die sich wechselseitig
verstirken, aber auch hemmen koénnen. Die wachsende Dominanz atomistischer
Einstellungsmuster und die zunehmende Fragmentierung verstirken sich nun wech-
selseitig. Je heterogener eine Gesellschaft verfasst ist, umso weniger wechselseitiges
Vertrauen besteht zwischen den einzelnen Gruppen und umso mehr werden die
Menschen geneigt sein, sich auf atomistisch-private Ziele zu konzentrieren, was
dann zusitzlich die je individuellen Besonderheiten auf Kosten einer gemeinsamen
Biirgeridentitdt stirkt. Dies ist eine Entwicklung, die sich besonders in den USA

51  Ursdchlich fiir ein solches Scheitern sind Taylor zufolge nicht selten die heimischen Gesellschaften,
die es den Eingewanderten nicht erlaubten, sich zu integrieren. Verschlimmert wiirde dies noch
dadurch, dass dieses Resultat (keine Integration) oftmals als Ursache angesehen werde, was die
Hiirden fiir eine gelingende Integration noch hoher wachsen lasse. Tatséchlich sei ,,the major moti-
vation of immigrants into rich democracies [...] to find new opportunities, of work, education, or
self-expression, for themselves and especially for their children. If they manage to secure these,
they — and even more their children — are happy to integrate into the society. It is only if this hope is
frustrated, if the path to more rewarding work and education is blocked, that a sense of alienation
and hostility to the receiving society can grow, and may even generate a rejection of the main-
stream and its ethic.” (Taylor 2012, S. 414).

52 Taylor 1993b, S. 128.

53 Das hat Taylor 1975 in seiner Szientismuskritik gezeigt.

258



beobachten ldsst. Innerhalb der Familie der westlichen Demokratien seien die heuti-
gen USA am weitesten von einer lebendigen demokratischen Kultur entfernt, und
privatistische Konsummuster sind hier besonders ausgeprégt. Politische Konflikte
wiirden nicht innerhalb der Biirgergesellschaft sondern zwischen méchtigen Lobbys
ausgetragen, die hinter den Kulissen die politische Agenda bestimmen. Vor allem
aber habe sich ein rechtlicher Modus der Konfliktaustragung etabliert, der nur allzu
gut zu einer prozeduralen Gesellschaft passt:

Streitfragen, die in anderen Gesellschaften durch Schaffung von Gesetzen gelost werden,
nach offentlichen Debatten und manchmal aufgrund von Kompromissen zwischen unter-
schiedlichen Meinungen, gelten hier eher als Gegenstand richterlicher Entscheidungen im
Lichte der Verfassung.**

Auch wenn Taylor diesen Zusammenhang selbst nur andeutet, so stellt die seit eini-
ger Zeit auch in der deutschen Politikwissenschaft™ diskutierte zunehmende Ver-
rechtlichung politischen Handelns eine Folge des Umstands dar, dass immer weni-
ger mit der Opferbereitschaft der Biirger gerechnet werden kann, eben weil sie sich
nicht mehr als Partizipierende an einem gemeinsamen Projekt verstehen, nicht mehr
tiber eine kollektive Identitdt verfligen und auch ihren Mitmenschen immer weniger
trauen, da sie so wenig mit ihnen gemein haben. Vorherrschend ist vielmehr der
Trend zur Abschottung von jenen sozialen Gruppen, die iiber weniger Geld verfiigen
und auch sonst ,irgendwie anders* sind. Das ldsst sich in nahezu allen westlichen
Demokratien insbesondere mit Blick auf die stddtische Wohnsituation beobachten,
die durch eine zunechmende Abschottung sozialer Milieus geprigt ist.”® Die Austra-
gung politischer Konflikte mit juristischen Mitteln — etwa bei Infrastrukturprojekten
— aber auch die wachsende rechtliche Verriegelung des gesellschaftlichen Miteinan-
ders — etwa in Form der Antidiskriminierungsgesetzgebung — stellt somit die Kehr-
seite einer fragmentierten und atomistischen Gesellschaft dar, jener Gesellschaft, vor
der Tocqueville gewarnt hatte.”’

Nun folgt Taylor Tocqueville nicht nur hinsichtlich seiner Diagnose eines zu-
nehmenden Privatismus, sondern auch dahingehend, dass die Kur dieser Ubel der

54 Taylor 1993b, S. 132.

55 Brodocz 2008; Maus 2011.

56  Im bereits zitierten Interview hat sich Taylor auch zu diesem Aspekt geduBert. In Anlehnung an
Rosanvallon (2010) weist er im Zuge dessen nachdriicklich auf die potentiellen Gefahren fiir die
demokratische Grundordnung westlicher Gesellschaften hin, die mit einer zunehmenden Ghettoi-
sierung einhergehen. Die in Demokratien notwendige egalitdre Grundhaltung werde hierbei sowohl
durch die zunehmende Zahl sogenannter gated communities als auch durch die Vorstadt-banlieues
unterminiert (Bohmann/Montero 2014).

57  Eine affirmative Deutung dieser Tendenzen als Demokratisierung findet sich bei Rosanvallon 2010.

259



Demokratie insbesondere in einer Stirkung des Gemeinsinns und in einer Dezentra-
lisierung politischer Entscheidungen bestehen kann. Allerdings gelingt es Taylor
nicht, dieses Erneuerungsprogramm mit seiner Defizitanalyse in Ubereinstimmung
zu bringen, wie wir im abschliefenden Abschnitt zeigen werden. Zunichst werden
wir jedoch noch einmal Blithdorns Kritik am Konzept der Postdemokratie aufgrei-
fen, die, wie eingangs skizziert, fiir Taylors Beurteilung gegenwartiger Entwicklun-
gen demokratischen Regierens eine ernst zu nehmende Herausforderung darstellt.

4. Die Grenzen der kommunitaristischen Argumentation

Taylors Diagnose und Blithdorns ,,starker Begriff der Postdemokratie™® treffen sich
dort, wo letzterer in den postdemokratischen Strukturen genau den iiberindividuellen
Resonanzraum spatmoderner personaler Identitdten ausmacht, den ersterer aufgrund
der oben skizzierten Entwicklungslinien (Biirokratisierung, Zentralisierung, Ver-
rechtlichung etc.) verloren gegangen glaubt. Mit anderen Worten: Gerade aufgrund
des von Taylor skizzierten engen Zusammenhangs zwischen ,,6ffentlichen Struktu-
ren und Handlungsweisen* und der ,,Selbstinterpretation der Mitglieder eines Ge-
meinwesens®, besteht laut Blithdorn kein Grund, im Aufkommen der Postdemokra-
tie einen bedauernswerten Prozess zu erblicken; im Gegenteil: was von Biirgern
heute als ,,Belastung oder gar Bedrohung™ empfunden wiirde, seien allzu fordernde
Parolen im Geiste des Brandt’schen ,,mehr Demokratie wagen*.” Kurz: die postde-
mokratische Wende entspreche dem Wandel spidtmoderner Subjekte. Blithdorn ist
sich der Zweischneidigkeit derartiger Uberlegungen bewusst, konnten ,.sie ohnehin
schon weit vorangeschrittene Prozesse der Entpolitisierung noch weiter beschleuni-
gen und bereits deutlich sichtbare autoritire Tendenzen womdglich noch legitimie-
ren.®” Gleichwohl méchte er an der ,,Theorie der postdemokratischen Wende* fest-
halten, da sie exponiere, ,,dass in heutigen Konsum- und Wohlstandsgesellschaften
die Demokratie tatsdchlich ldngst viel von dem Glanz eines emanzipatorisch-
progressiven Fortschrittsprojekts verloren® habe.®’

Eine derartige Diagnose trifft Taylors Reform- und Revitalisierungsvorschlige
insofern ins Mark, als dass sie von einem Tatbestand ausgeht, den Taylor offensicht-
lich nicht in Erwégung zieht, ndmlich der bewussten Entscheidung fiir ein vom natu-
ralistisch-atomistischen Paradigma dominiertes Leben. Taylor ist darum bemiiht, die

58  Bliihdorn 2012.

59  Ebd., S.S81.
60  Ebd.
61  Ebd.

260



Quellen des Selbst aufzuspiiren, um hiermit eine Auseinandersetzung iiber die Aus-
gestaltung des 6ffentlichen Raums anzustofen, die, so Taylors Auffassung, solange
ausbleiben muss, wie sich die Politik aufgrund des dominant gewordenen naturalis-
tischen Paradigmas auf eine scheinbar neutrale Position zuriickzieht. Bliithdorns
Kritik an der Bewertung postdemokratischer Entwicklungen scheint jedoch gerade
davon auszugehen, dass eine Reartikulation der Quellen {iberhaupt nicht mehr ndtig
sei; vielmehr folgen spdtmoderne Subjekte bewusst einem Lebensentwurf, dessen
wesentlicher Bestandteil ,,die partielle Befreiung von der zuvor im Namen der spezi-
fisch modernistischen Subjektivititsnorm erstrittenen Selbstverantwortung® ist.*

Wenn dem so ist, dann miissen alle Versuche, die Demokratie {iber eine vermehr-
te Politisierung der Offentlichkeit, Dezentralisierung von Entscheidungsfindungs-
prozessen oder auch Entbiirokratisierungsstrategien zu revitalisieren, ins Leere lau-
fen. Eine lebendige Demokratie braucht aktive Biirger, und wenn diese es als Frei-
heitsgewinn betrachten, sich von jener zu emanzipieren, dann sind jedwede Refor-
men bestenfalls theoretisch {iberzeugend, jedoch praktisch wertlos.

Andererseits muss man auch Blithdorns Ausfiihrungen kritisch hinterfragen.
Wenn sich die Biirger westlicher Demokratien tatséchlich vorwiegend um eine po-
tentielle ,,Einschrinkung von Freiheiten und individuellen Handlungsoptionen“63
sorgen, die mit einem Mehr an Demokratie einhergehen wiirde, dann scheinen aktu-
ell feststellbare Entfremdungserfahrungen nicht mehr erklérbar zu sein. Sowohl die
Sozialwissenschaften als auch die politischen Feuilletons weisen seit einiger Zeit auf
ein ,,Unbehagen in der Gesellschaft“** hin, das sich aus eben jener stetigen Mehrung
individueller Handlungsoptionen® bzw. aus dem Streben hiernach speist. Vor dem
Hintergrund derartiger Befunde dréangt sich die Frage auf, ob der Mentalitdtswandel,
den Blithdorn diagnostiziert, tatsdchlich so umfassend stattgefunden hat oder ob es
sich hierbei nicht vielmehr um einen Prozess handelt, der hinter dem Riicken der
Subjekte ablduft, wobei sich diese am Ende in einer Welt wiederfinden, die bei freier
Wahlméglichkeit eigentlich niemand wirklich gewollt hitte. Wenn dem so wire,
dann lieBe sich freilich auch die Rede von der postdemokratischen Wende, die letzt-
lich den gewandelten Interessen der Biirger spitmoderner Gesellschaften geschuldet
sei, nicht mehr beibehalten — zumindest nicht in der vermeintlich ntichtern-
diagnostischen Form Blithdorns. Fiir diesen Fall wire die Frage, die Blithdorn fiir

62  Ebd, S.79.

63  Ebd, S. 82.

64 Ehrenberg 2011.

65  Bauerfeind 2013, Rosa 2009b.

261



beantwortet zu halten scheint, {iberhaupt noch nicht gestellt worden, ndmlich die
nach dem Leben, das wir fithren wollen.®

Hierdurch ist selbstredend nichts iiber das Wie der Beantwortung bzw. iiber die
Bedingungen gesagt, die gegeben sein miissten, um diese iibergeordnete Frage iiber-
haupt stellen zu kénnen. Taylors Reformvorschlage sind, bei aller Zustimmung zu
seiner theoretisch fundierten Diagnose gegenwirtiger Entwicklungstendenzen de-
mokratischer Politik, in diesem Zusammenhang nicht konsequent genug, wenn nicht
naiv.

Wenn es zutrifft, dass ein demokratisches Ethos einer gewissen Homogenitét be-
darf, dann gibt es momentan zumindest wenig Anzeichen, dass sich ein derartiges
erneuern konnte. Vielmehr deuten alle Entwicklungen auf eine weitere Fragmentie-
rung hin, sei es mit Blick auf die ethnischen Unterschiede, die Ausdifferenzierung
kultureller Milieus oder auch die sozialen Spaltungen. Jedenfalls ist gegenwirtig
kaum absehbar, dass es zu einer Anndherung zwischen, sagen wir, dem Hartz IV
Empfinger aus Frankfurt an der Oder und den Bankmanagern in Frankfurt am Main
kommen wird, so sehr wir uns das aus einer demokratietheoretischen Perspektive
auch wiinschen. Wie soll es dann aber zu einem ,.erfolgreiche[n] Gemeinschaftshan-
deln“ kommen, welches nach Taylor nicht nur ,.,einem Ohnmachtsgefiihl entgegen*
wirkt, sondern auch ,,die Identifikation mit der politischen Gemeinschaft* stirkt?®’

Auch Taylors Forderung nach einer stirkeren Dezentralisierung politischer Macht
wirkt antiquiert. Auf einer abstrakten Ebene ist ihm sicherlich zuzustimmen, wenn
er schreibt: ,,Und deshalb kann ganz allgemein eine Dezentralisierung oder Delegie-
rung der Macht wie in einem foderativen System, insbesondere wenn sie auf dem
Subsidiarititsprinzip beruht, die demokratischen Mitwirkungsmdglichkeiten der
Bevélkerung verbessern“.®® Doch auch hier geht die Entwicklung in die andere
Richtung, wie sich etwa in den Debatten iiber eine ,,Demokratisierung™ der supra-
oder transnationalen Ebene zeigt. Angesichts von Herausforderungen wie Klima-
wandel, Migrationsbewegungen und nicht zuletzt der wirtschaftlichen Globalisie-
rung scheint sich politische Macht, wenn sie denn iiberhaupt noch wirksam sein
mochte, eher zentralisieren zu miissen, als dass sie auf die lokale Ebene verlagert
werden koénnte. Dagegen hilft auch ein ,,Mehrebenensystem® solange wenig, wie
iiber die entscheidenden finanziellen Ressourcen zur demokratischen Gestaltung der

66  Dass wir uns diese Frage stellen sollten, forderte jiingst — und viel diskutiert — auch Michael Sandel
in seinem 2012 auf Deutsch erschienenen Was man fiir Geld nicht kaufen kann. Die moralischen
Grenzen des Marktes. Dass auch der nicht-akademische Raum von dieser Frage umgetrieben zu
sein scheint, zeigt beispielsweise ein Blick auf das kiirzlich erschienene Tocotronic-
Jubildumsalbum mit dem Titel Wie wir leben wollen.

67  Taylor 1993b, S. 136.

68  Ebd.

262



Lebenswelt auf der supranationalen Ebene entschieden wird, wie dies in der Europé-
ischen Union immer mehr der Fall ist und auch von politischen Eliten eingefordert
wird. Kurzum, in einer Welt, die von globalen Finanzmérkten bestimmt wird, be-
steht wenig Aussicht, durch eine Dezentralisierung der politischen Entscheidungs-
prozesse wieder mehr demokratische Autonomie zu erreichen. Das fithrt zu einem
letzten Gedanken.

Aus der Lektiire von Taylors Werk lésst sich, wie gezeigt, die Einsicht gewinnen,
dass in der Moderne ein ,,naturalistisch-atomistisches® Weltbild auf Kosten romanti-
scher Einstellungsmuster hegemonial geworden ist. Wesentlich beigetragen hierzu
hat ein weitgehend entfesselter Kapitalismus, der, um Marx und Engels zu zitieren,
,alles Stindische und Stehende verdampft, alles Heilige [...] entweiht“.®” Nach
einem kurzen sozialdemokratischen Jahrhundert, in dem diese Dynamik zumindest
eingehegt war, befinden wir uns momentan in einer Phase kapitalistischer Entwick-
lung, die daran zweifeln lésst, dass dieser sich mit demokratischen Werten und Ent-
scheidungsprozessen in Ubereinstimmung bringen lisst. Eine liberale Gesellschaft,
die die biirgerlichen Rechte der Einzelnen schiitzt, kann durchaus mit dieser kapita-
listischen Entwicklung konform gehen, doch das trifft nicht fiir jene republikanisch-
kommunitaristischen Modelle des Zusammenlebens zu, die eine anspruchsvollere
Vorstellung demokratischen Handelns befiirworten. Diese scheinen der Preis einer
kapitalistischen Moderne zu sein.

Bei Taylor finden sich zwar bisweilen kritische Bemerkungen iiber die Entwick-
lung des modernen Kapitalismus und dessen zerstorerische Wirkungen eingestreut,
doch werden diese nur im Ansatz systematisch ausgefiihrt.”’ So finden sich bei ihm
keine Forderungen, die kapitalistische Dynamik etwa durch eine Beschneidung des
Eigentumsrechtes zu bremsen. Die Angst vor einer allzu grof3en Néhe zum Marxis-
mus scheint dem entgegen zu stehen.”' Das ist insofern bedauerlich, als er in seiner
Diagnose der Moderne iiberzeugend zu zeigen vermag, dass die Vereinseitigung
utilitaristischen Denkens und Handelns den Menschen und seine Sozialbeziehungen
verarmt. Wenn Taylor also schreibt, ,.eine Politik der demokratischen Willensbil-
dung ist die Politik des Widerstandes“,”* dann miisste sich dieser Widerstand gegen
all jene Krifte richten, die von der Dominanz utilitaristisch-atomistischer Werte und
Praktiken profitieren.

69  Marx/Engels 1848, S. 465.

70 Vgl hierzu insb. Taylor 1988.

71  Siehe den Beitrag von Ti/man Reitz in diesem Band.
72 Taylor 1995, S. 132.

263



Literatur

Bauerfeind, Katrin, 2013: Welche Salami soll ich nun essen?, In: EMMA, H.1, S. 48.

Bliihdorn, Ingolfur, 2012: Die Postdemokratische Konstellation. Was meint ein soziologisch starker
Begriff der Postdemokratie? In: Nordmann, Jiirgen/Hirte, Katrin/Otsch, Walter Otto (Hrsg.): Demo-
kratie! Welche Demokratie? Postdemokratie kritisch hinterfragt, Marburg, S. 69-93.

Bohmann, Ulf/Rosa, Hartmut, 2012: Das Gute und das Rechte. Die kommunitaristischen Demokratiethe-
orien (Michael Sandel, Michael Walzer). In: Lembcke, Oliver W./Ritzi, Claudia/Schaal, Gary S.
(Hrsg.): Zeitgenossische Demokratietheorie. Band 1: Normative Demokratietheorien, Wiesbaden, S.
127-157.

Bohmann, Ulf/Montero, Dario, 2014: History, Critique, Social Change and Democracy. An Interview
with Charles Taylor. In: Constellations 21, H.1, S. 3—15.

Bdéhnke, Petra, 2011: Ungleiche Verteilung politischer und zivilgesellscha ftlicher Partizipation. In: Aus
Politik und Zeitgeschichte, H.1-2, S. 18-27.

Breuer, Ingeborg, 2000: Charles Taylor zur Einfiihrung, Hamburg.

Brodocz, André, 2008: Bedrohungen der Judikative. In: Brodocz, André/Llanque, Marcus/Schaal, Gary S.
(Hrsg.): Bedrohungen der Demokratie, Wiesbaden, S. 250—-269.

Buchstein, Hubertus/Nullmeier, Frank, 2006: Einleitung: Die Postdemokratie-Debatte. In: Forschungs-
journal Neue Soziale Bewegungen 19, H.4, S. 16-23.

Crouch, Colin, 2008: Postdemokratie, Frankfurt a.M.
Ehrenberg, Alain, 2011: Das Unbehagen in der Gesellschaft, Frankfurt a.M.
Haus, Michael, 2003: Kommunitarismus. Einfithrung und Analyse, Wiesbaden.

Hirsch, Michael/Voigt, Riidiger (Hrsg.), 2009: Der Staat in der Postdemokratie. Staat, Politik, Demokratie
und Recht im neueren franzosischen Denken, Stuttgart.

Jorke, Dirk, 2006: Warum ,Postdemokratie‘?. In: Forschungsjournal Neue Soziale Bewegungen 19, H.4,
S.38-47.

Marx, Karl/Engels, Friedrich, 1848: Manifest der kommunistischen Partei. In: Marx-Engels Werke, Band
4 (6. Aufl. 1972), Berlin, S. 459-493.

Maus, Ingeborg, 2011: Uber Volkssouverinitit. Element einer Demokratietheorie, Frankfurt a.M.

Nolte, Paul, 2011: Von der reprasentativen zur multiplen Demokratie. In: Aus Politik und Zeitgeschichte,
H.1-2, S. 5-13.

Ranciere, Jacques, 1995: La Mésentente. Politique et Philosophie, Paris (dt. 2002: Das Unvernehmen,
Frankfurt a.M.).

Richter, Emanuel, 2006: Das Analysemuster der ,Postdemokratie‘. Konzeptionelle Probleme und strategi-
sche Funktionen. In: Forschungsjournal Neue Soziale Bewegungen 19, H.4, S. 23-38.

Ritzi, Claudia, 2014: Die Postdemokratisierung politischer Offentlichkeit. Kritik zeitgendssischer Demo-
kratie. Theoretische Grundlagen und analytische Perspektiven, Wiesbaden.

Rosa, Hartmut, 1998: Identitét und kulturelle Praxis. Politische Philosophie nach Charles Taylor, Frank-
furt a.M./New York.

Rosa, Hartmut, 2009a: Die politische Theorie des Kommunitarismus: Charles Taylor. In: Brodocz,
André/Schaal, Gary S. (Hrsg.): Politische Theorien der Gegenwart II, Opladen/Farmington Hills, S.
65-99.

Rosa, Hartmut, 2009b: Kritik der Zeitverhdltnisse. Beschleunigung und Entfremdung als Schliisselbegrif-
fe der Sozialkritik. In: Jaeggi, Rahel/Wesche, Tilo (Hrsg.): Was ist Kritik? Frankfurt a.M., S. 23-55.

Rosanvallon, Pierre, 2010: Demokratische Legitimitédt. Unparteilichkeit — Reflexivitit — Ndhe, Hamburg.

264



Sandel, Michael J., 2012: Was man fiir Geld nicht kaufen kann. Die moralischen Grenzen des Marktes,
Berlin.

Taylor, Charles, 1975: Erklarung und Interpretation in den Wissenschaften vom Menschen, Frank furt
a.M.

Taylor, Charles, 1988: Legitimationskrise? In: Ders., Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen
Individualismus, Frankfurt a.M., S. 234-295.

Taylor, Charles, 1992/93: Wieviel Gemeinschaft braucht die Demokratie? In: Ders. 2002: Wieviel Ge-
meinschaft braucht die Demokratie? Aufsétze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 11-30.

Taylor, Charles, 1993a: Aneinander vorbei: Die Debatte zwischen Liberalismus und Kommunitarismus.
In: Honneth, Axel (Hrsg.): Kommunitarismus. Eine Debatte iiber die moralischen Grundlagen moder-
ner Gesellschaften, Frankfurt a.M., S. 103—130.

Taylor, Charles, 1993b: Liberale Politik und Offentlichkeit. In: Ders. 2002: Wieviel Gemeinschaft
braucht die Demokratie? Aufsétze zur politischen Philosophie, Frankfurt a.M., S. 93—140.

Taylor, Charles, 1994: Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeitlichen Identitdt, Frank furt a.M.
Taylor, Charles, 1995: Das Unbehagen an der Moderne, Frankfurt a.M.

Taylor, Charles, 2012: Interculturalism or Multiculturalism? In: Philosophy & Social Criticism 38, H.4-5,
S. 413-423.

Tocqueville, Alexis de, 1976: Uber die Demokratie in Amerika (frz. 1835 u. 1840), beide Teile in einem
Band, Miinchen.

Wolin, Sheldon S., 2001: Tocqueville between Two Worlds. The Making of a Political and Theoretical
Life, Princeton/Oxford.

265



Jorg Broschek/Bettina Petersohn

Der Verfassungskonflikt und die Anerkennung Quebecs im kanadischen
Foderalismus aus Charles Taylors Perspektive

1. Einleitung

Charles Taylors Beitrag zur Foderalismustheorie ist primér geleitet von einem poli-
tisch-praktischen Erkenntnisinteresse. Er findet sich gebiindelt in der 1993 erschie-
nenen Aufsatzsammlung Reconciling the Solitudes. Essays on Canadian Federalism
and Nationalism, editiert von Guy Laforest, einem Verfechter moglichst weitgehen-
der Autonomie Quebecs und Professor flir Politikwissenschaft an der Universitt
Laval. Die Zielgruppe ist entsprechend nicht in erster Linie die akademische Com-
munity der Foderalismusforschung, sondern, wie Laforest in seiner Einleitung deut-
lich macht, die ,,Citizens of Canada and Quebec®, und zwar insbesondere die ,,intel-
lectuals of Quebec and Canada‘“ sowie die ,,politicians, bureaucrats, and commenta-
tors who have been intimately or even peripherially involved in the recent constitu-
tional negotiations in Canada“.! Obwohl es somit kaum verwunderlich ist, dass
Taylor nicht zum einschligigen Kanon der (normativen) Foderalismustheorie zéhlt,
gehen von seinen Ideen zweifellos wichtige Impulse fiir den verfassungspolitischen
Umgang mit historisch tief verwurzelten Nationalititenkonflikten in foderativen
Systemen aus. Sie sind somit ebenso relevant fiir Lander mit dhnlich gelagerten
Herausforderungen wie etwa Spanien, Belgien oder GrofBbritannien. Verstanden
werden konnen sie aber zundchst nur vor dem Hintergrund der spezifisch kanadi-
schen Entwicklungen.

Der latente Konflikt zwischen dem frankophonen und anglophonen Kanada stellt
eine zentrale Herausforderung kanadischer Politik dar. Neben den in der zweiten
Hilfte des 20. Jahrhunderts erstarkten Forderungen der Westprovinzen sowie der
indigenen Bevolkerung nach mehr Autonomie und Beteiligung dominierten Forde-
rungen Quebecs nach Anerkennung und besonderem Schutz als Minderheit die Ver-
fassungsreformdebatten in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts. Diese primér
linguistisch, aber zumindest bis in die jingere Gegenwart hinein auch religios und
ethnisch-kulturell definierte Konfliktlinie bildet eine Konstante kanadischer Politik,
die bereits lange vor der offiziellen Staatsgriindung 1867 das Verhéltnis zwischen
den Siedlern in den Kolonien Britisch-Nordamerikas bestimmte. Unterschiedliche

1 Laforest 1993, S. IX-X.

266



Versuche, eine Akkommodierung dieses Konflikts durch konkordanzdemokratische
Mechanismen dauerhaft zu gewdhrleisten, blieben weitgehend erfolglos. Sofern eine
Akkommodierung im weitesten Sinne stattgefunden hat, bestand diese in einer Ter-
ritorialisierung des Konflikts.” Das frankophone Kanada ist heute im Wesentlichen
identisch mit der Provinz Quebec. Innerhalb dieser territorialen Grenzen versucht
die frankophone Minderheit, ihr kulturelles Erbe zu bewahren und aktiv zu fordern.
Bis in die 1950er Jahre war der frankophone Nationalismus® dabei eher passiver
Natur. Die Provinz wurde weitgehend als ,,Bollwerk™ verstanden, die tradierte und
mithin romantisch verklérte frankophone Lebensart aufrechtzuerhalten und vor als
illegitim erachteten Eingriffen des Bundes zu schiitzen. Mit der sogenannten ,,Stillen
Revolution® in den 1960er Jahren wurde aus dem passiven ein aktiver Nationalis-
mus. Inspiriert von einem im weitesten Sinne sozialdemokratischen Paradigma ver-
suchte der von einer neuen politischen Elite getragene Neo-Nationalismus, die ge-
sellschaftspolitisch riickstdndigste aller kanadischen Provinzen radikal zu moderni-
sieren. Es ging fortan nicht nur um die Abwehr von Eingriffen der Bundespolitik,
sondern auch um das Zuriickdrdngen der als reaktiondr empfundenen Beharrungs-
kréfte innerhalb der Provinz. Dazu zdhlten in erster Linie die katholische Kirche und
die eng mit ihr verflochtenen politisch-konservativen Eliten sowie die anglo-
schottischen Wirtschafiseliten Montreals. Aus diesem epochalen gesellschaftspoliti-
schen Umbruch der 1960er Jahre resultierte eine neue Konfliktdynamik, die bis in
die Gegenwart hinein die Beziehungen zwischen Quebec und dem sogenannten
»Rest of Canada‘ (ROC) bestimmt.

Seitens der anglophonen Mehrheitsgesellschaft gab es seit jeher unterschiedliche
Ansétze im Umgang mit diesem Konflikt. Seit der ,,Stillen Revolution lassen sich
die Versuche der kanadischen Politik, eine Losung fiir die latente Quebec-
Problematik zu finden, bei allen Unterschieden im Detail auf zwei grundlegende
Philosophien zuriickfiihren. Der eher liberal-individualistische Ansatz — reprasentiert
vor allem durch den langjahrigen Premierminister Pierre Elliott Trudeau — zielte auf
die Herstellung einer pan-kanadischen, in individuellen Grundrechten verankerten
Gemeinschaft. Eine Kombination aus symmetrischem Foderalismus mit einer star-
ken Stellung des Bundes, einer aktiven Multikulturalismuspolitik (allerdings ohne
Verfassungsrang) sowie der verfassungsrechtlichen Verankerung des Bilingualismus

2 McRoberts 1984.

3 Wir verwenden im Folgenden die Begrifflichkeit Nationalismus in einem strikt analytischen Sinn.
Der Begriff verweist damit — analog zu nationalism — auf die affektiven und emotionalen generier-
ten Uberzeugungen und Ideologien die als Konstrukte einer Nation zugrunde liegen bzw. diese erst
hervorrufen. Der Begriff impliziert dabei nicht notwendig eine iibersteigerte Form von Nationalis-
mus, wie dies im Deutschen oftmals der Fall ist.

267



sollten die Entfaltung des Individuums im gesamtkanadischen Kontext fordern und
regionale Loyalitdten transzendieren. Diese Position tritt fiir einen individuumsze-
ntrierten Verfassungspatriotismus ein. Demgegeniiber steht der kommunitaristische
Ansatz, der die Notwendigkeit einer Anerkennung der besonderen Stellung Quebecs
innerhalb Kanadas durch die verfassungsrechtliche Verankerung von kollektiven
Grundrechten und differenzierten Staatsbiirgerrechten propagiert. Charles Taylors
Beitrdge zur kanadischen Foderalismuspolitik versuchen, genau diese Position zu
untermauern. Seine Beitrdge zur Befriedung des Gemeinschaftskonflikts belegen
seine Uberzeugung, dass nur durch die Anerkennung der Gemeinschaft als Gruppe,
individuelle Selbstentfaltung fiir die Mitglieder einer Minderheit mdglich ist.
Gleichzeitig lehnte er die separatistische Variante des Quebecer Nationalismus
grundsitzlich ab.* Historisch manifestiert haben sich die widerspriichlichen Bemii-
hungen um eine Konfliktakkommodierung zunichst von den 1960er Jahren bis 1992
in einer langen Phase der ,,mega-constitutional rounds*. Seither verlaufen sie unter-
halb der in hohem MaBe aufgeladenen verfassungspolitischen Ebene durch einen
Prozess des ,,non-constitutional renewal“®. Zwar erscheinen diese Versuche ihrer
Tendenz nach eher dem kommunitaristisch inspirierten Foderalismuskonzept zu
entsprechen. Allerdings fehlt ihnen die notwendige Konsequenz ebenso wie die
explizite philosophische Untermauerung. Zudem haben sich die grundrechtsbasier-
ten Folgewirkungen der 1982 verabschiedeten Charter of Rights and Freedoms als
nachhaltig erwiesen. Sie haben nicht nur die nicht-territorialen Interessen in der
kanadischen Politik aufgewertet, sondern gewéhren im Konfliktfall oftmals der
Verwirklichung von individuell interpretierten Grundrechten Vorrang vor kommuni-
tiren. Seit Ende der 1990er Jahre folgt die kanadische Politik weniger einer politik-
philosophischen Grundrichtung, sondern kann eher als pragmatisch charakterisiert
werden.

Charles Taylors Beitrag zur Foderalismustheorie 14sst sich insgesamt nicht losge-
16st von diesem konkreten Entstehungskontext verstehen. Entsprechend steht im
Vordergrund dieses Kapitels eine Rekonstruktion der komplexen Konfliktdynamik
zwischen Quebec und dem ,,Rest of Canada“. Innerhalb dieser konkreten Entwick-
lungen werden Charles Taylors Positionen verortet und kritisch gewiirdigt.

4 Taylor 1979, S. 45.
5 Russell 2004.
6 Lazar 1998.

268



2. Der multinationale kanadische Staat: Konfliktdynamiken in historischer
Perspektive

2.1 Von der Staatsgriindung bis zur ,,Stillen Revolution®:
Territorialisierung des Konflikts

Im Jahr 1978, zwei Jahre nachdem die separatistische Parti Quebecois zum ersten
Mal die Regierung in der Provinz Quebec {ibernommen hatte, wurden die Auto-
nummernschilder in der Provinz mit einem neuen Motto versehen: Aus ,,La Belle
Province* wurde ,,Je me souviens®. ,JJe me souviens* —,,Ich erinnere mich®, avan-
cierte bereits im ausgehenden 19. Jahrhundert zum offiziellen Motto der Provinz.
Die genaue Bedeutung, das heifit der Referenzpunkt des Erinnerns, blieb seither
ambivalent und umstritten. Die Intention der neuen Provinzregierung, dem Motto
eine ganz bestimmte Deutung zu verleihen, war indessen relativ unstrittig: Der Be-
zug des Erinnerns ist die Eroberung Neufrankreichs durch die Briten im Jahr 1759.
Das Jahr 1759 sowie die kurze Zeit spiter erlassene Royal Proclamation (1763),
Kanadas erstes, im weitesten Sinne verfassungsrechtliche Dokument, markieren die
Zeitenwende zwischen dem unabhingigen Neufrankreich in Nordamerika und dem
Beginn der britischen Vorherrschaft. Diese kritische Weggabelung in der Geschichte
Nordamerikas markiert gleichzeitig den Ursprung des bis heute virulenten Konflikts
zwischen dem frankophonen und anglophonen Kanada.

Bereits vor der offiziellen Staatsgriindung im Jahr 1867 war dieser Konflikt durch
eine wechselhafte Dynamik gekennzeichnet. Diese war mafigeblich durch die unter-
schiedlichen Ansétze im Umgang des britischen Mutterlandes mit den nordamerika-
nischen Kolonien bestimmt, die im Grunde zwischen Assimilierung und der Gewih-
rung von Autonomie hin und her pendelte. Peter Russell hat entsprechend den Bri-
tish North America Act (im Folgenden wird die Abkiirzung BNA verwendet) von
1867 auch als die ,.flinfte Verfassung™ Kanadas bezeichnet — nach der Royal Pro-
clamation, dem Quebec Act (1774), dem Constitution Act (1791) und dem Act of
Union (1840).” Der Act of Union griindete weitgehend auf den Empfehlungen des
sogenannten Durham Reports aus dem Jahr 1839. Dieser war als Reaktion auf die
Rebellionen der Jahre 1837-38 verfasst worden, die in den damals getrennten Kolo-
nien Upper and Lower Canada stattgefunden hatten. Mit der Griindung der United
Province of Canada bewegte sich der Ansatz des Mutterlandes tendenziell wieder in
Richtung Assimilierung der frankophonen Bevdlkerung. Statt die Konflikte erfolg-

7 Russell 2004, 12; fiir die Pendelbewegungen siehe auch Adam 2007.

269



reich zu reduzieren, verschérften sich die internen Probleme in den spéten 1850er
Jahren. Durch das historische Zusammenspiel einer Reihe von situativen (u.a. der
US-amerikanische Biirgerkrieg und expansive Bestrebungen seitens der Nordstaa-
ten) und strukturellen Faktoren (Wandel der britischen Kolonialpolitik) erdffnete
sich schlieBlich die Moglichkeit der Staatsgriindung.

Mit der Staatsgriindung wurde versucht, den latenten Konflikt durch eine fodera-
tive Verfassung dauerhaft einzuddmmen. Die foderative Grundordnung war eine
unumgéngliche Konzession der in der Mehrheit zentralistisch gesinnten politischen
Elite Zentralkanadas, und zwar nicht nur um die Zustimmung der Représentanten
des frankophonen Kanadas sondern auch die der Atlantikkolonien und spéter British
Columbias zu gewinnen.

Foderalismus beinhaltet im Kern die Verbindung von self-rule und shared rule,
die Verbindung von autonomen Zustindigkeiten der Regierungsebenen mit Berei-
chen, in denen Reprisentanten beider Ebenen gemeinsam Entscheidungen treffen.®
Nicht zuletzt aufgrund der negativen Erfahrungen mit dem Zwangsverhandlungssys-
tem in der United Province of Canada, wo alle wichtigen Entscheidungen von der
Zustimmung einer doppelten Mehrheit — der frankophonen und der anglophonen
Représentanten — in der kolonialen legislativen Versammlung abhingig gewesen
waren, lag der Akzent in der neuen kanadischen Verfassung von Beginn an in stér-
kerem Male auf self-rule. Entsprechend wurde versucht, iiber eine zweifache Lis-
tung’ die Zustindigkeiten der beiden Entscheidungsebenen akribisch und méglichst
,»exklusiv* zuzuordnen. Die anglophone Elite versprach sich hiervon eine starke
Stellung des Bundes, die zusitzlich flankiert wurde durch verschiedene Reserve-
kompetenzen. Die Provinzen ihrerseits erhofften sich dadurch ausreichende Hand-
lungsautonomie und Schutz vor Eingriffen seitens des Bundes. Die Kompetenzver-
teilung ermoglichte den Provinzen autonome Handlungsspielrdume in den fiir die
kulturelle und regionale Entwicklung wichtigen Bereichen wie Bildung, Schule,
Familie oder Sozialwesen. Da in der Provinz Quebec die frankophone Bevolkerung
die Mehrheit stellte, konnte die Gesetzgebung speziell an den Bediirfhissen der fran-
z6sischsprachigen Kanadier ausgerichtet werden. Der Fortbestand des Zivilrechts in
Quebec wurde ebenso in der Verfassung verankert wie die Rechte konfessionsge-
bundener Schulen und damit implizit die freie Religionsausiibung."

Die Gleichsetzung von French Canada mit der Provinz Quebec fithrte zu dem
Zeitpunkt zu einem klaren geographischen Fokus auf die Provinz und zur Uberzeu-
gung, dass mit der foderalen Ordnung und der Gewihrung legislativer Kompetenzen

8 Elazar 1987, S. 12.
9 BNA Act 1867, sects. 91 und 92.
10 BNA Act 1867, sects. 122 und 93.

270



der Fortbestand der frankophonen Gemeinschaft gesichert werden konnte.'' Inner-
halb Quebecs wurden die Schulen sowie das Sozialwesen von der katholischen Kir-
che organisiert, wodurch die enge Verbindung von Staat und Kirche weiter gefestigt
wurde. Die Kirche wurde dadurch zu einem wichtigen Faktor im Kampf um den
Fortbestand der franzosischen Sprache und behielt bis weit ins 20. Jahrhundert hin-
ein eine einflussreiche Position in den Quebecer Institutionen. Sect. 94 — Uniformity
of Laws in Ontario, Nova Scotia, and New Brunswick — gewidhrte Quebec zudem
besondere Schutzmechanismen gegen eine mdogliche Zentralisierung von Kompe-
tenzen auf Bundesebene. Die Regelung sah vor, dass ein Beschluss der drei Provin-
zen Nova Scotia, New Brunswick und der Province of Canada zur Ubertragung von
Kompetenzen an die foderale Ebene in Quebec nur Giiltigkeit haben wiirde, wenn
die Provinz ausdriicklich dieser Ubertragung zugestimmt hatte.'> Neben der aus-
schlieBlichen Zustindigkeit der Provinzen flir den Bildungssektor war die Anerken-
nung beider Sprachen in sect. 133 des BNA Acts 1867 eine wichtige Vorkehrung fiir
das Uberleben der franzdsischen Sprache. Englisch und Franzésisch waren als offi-
zielle Sprachen in Parlamenten und Gerichtshofen auf Bundesebene und in Quebec
zugelassen.”” Die vergleichsweise schwachen, aber durchaus vorhandenen Mecha-
nismen des shared rule sollten zudem einen gewissen Einfluss der Provinzen auf die
Bundespolitik gewihrleisten, und zwar insbesondere durch den Senat und dem
(wenngleich informellen) territorialen Proporz im Kabinett.

Der kanadische Fall zeigt anschaulich, wie problematisch die in der Verfassungs-
theorie verbreiteten Annahmen iiber ,.institutionelle Gleichgewichte* sind. Bereits in
den 1880er Jahren setzte die erste groBe Dezentralisierungswelle ein.'* Diese war
aber nicht kulturell, sondern primir 6konomisch motiviert mit der Provinzregierung
Ontarios als treibender Kraft.'”” In ihrer Mehrheit vertraute die politische Elite
Quebecs zunichst noch auf die durch den BNA Act 1867 geschaffene Kombination
aus self-rule und shared rule. Dies dnderte sich allerdings vor allem aufgrund der
Erfahrung, dass sich die Mitwirkung in der Bundespolitik als ungeeigneter Mecha-
nismus erwies, um die Interessen der frankophonen Kanadier auBerhalb Quebecs

11 Silver 1982, S. 33f.

12 LaSelva 1996, S. 53.

13 BNA Act 1867, sect. 133: , Either the English or the French Language may be used by any Person in
the Debates of the Houses of the Parliament of Canada and of the Houses of the Legislature of
Quebec; and both those Languages shall be used in the respective Records and Journals of those
Houses; and either of those Languages may be used by any Person or in any Pleading or Process in
or issuing from any Court of Canada established under this Act, and in or from all or any of the
Courts of Quebec”.

14 Broschek 2009, S. 166-170.

15 Vipond 1991, S. 54-56; Stevenson 1989, S.48-76; fiir eine detaillierte Ausfiihrung siehe Armstrong
1981.

271



effektiv schiitzen zu konnen. Sicherte die foderale Ordnung den Fortbestand der
frankophonen Bevolkerung in Quebec, nahm die Existenzbedrohung frankophoner
Minderheiten in mehrheitlich anglophonen Provinzen zu. Nacheinander wurden in
verschiedenen Provinzen der Schulunterricht in Franzdsisch eingeschriankt wie
bspw. in Ontario mit Gesetz von 1912 oder die 6ffentlichen Zuschiisse fiir konfessi-
onsgebundene Schulen abgeschafft, wie 1871 in New Brunswick oder 1892 in den
Nordwest-Territorien. Manitoba hatte 1870 zum Zeitpunkt des Beitritts zur Konfo-
deration Franzosisch als zweite offizielle Sprache der Provinz anerkannt und nach-
folgend ein Schulsystem entlang der Konfessionen eingerichtet, das protestanti-
schen, englischsprachigen und katholischen, franzosischsprachigen Schulen gleiche
Rechte gewidhrte. Zwanzig Jahre spater wurde im Manitoba Schools Act Franzésisch
als offizielle Sprache der Provinz abgeschafft und die finanzielle Unterstiitzung fiir
katholische Schulen eingestellt.'®

Die Aktivitdten der Provinzen stellten durchaus eine Bedrohung der Franzdsi-
schen Sprache in Kanada dar, da bspw. in Ontario mehr als die Hilfte der auBerhalb
Quebecs lebenden franzosischsprachigen Kanadier siedelten und dort ca. 8% der
Provinzbevolkerung stellten.'” Proteste gegen diese Einschrankungen von Seiten der
Provinz Quebec, die darin eine Gefdhrdung der Partnerschaft zwischen den beiden
Gemeinschaften sah, blieben oft wirkungslos, da die Provinzen ihre autonome Zu-
standigkeit fur den Bereich Unterricht und Bildung verteidigten. Zu der realen Be-
drohung der Fortexistenz der Franzdsischen Sprache in anglophonen Provinzen
gesellte sich das Gefiihl der Machtlosigkeit auf foderaler Ebene. Auch hier blieb die
Bereitstellung von Dienstleistungen in beiden offiziellen Sprachen mangelhaft. Ap-
pelle von Seiten Quebecs an die foderale Regierung, die frankophonen Minderheiten
besser zu schiitzen, flihrten aufgrund der schwach institutionalisierten Kanile zur
Vertretung von Provinzinteressen in foderalen Institutionen zu keiner Verbesserung.
Diese historische Erfahrung, dass Sprachpolitik eng verbunden mit der Anstrengung
zur Sicherung des Uberlebens der Franzosischen Sprache ist, wirkte in die Trans-
formation Quebecs und in die Verfassungsreformdebatten hinein. Die Franzosische
Sprache blieb als wichtigster Identifikationsfaktor fiir Quebecer erhalten, bildete
gleichzeitig auch eine Barriere fiir den Aufstieg in einer in Englisch operierenden
Wirtschaftswelt. Fiir Taylor bilden diese Erfahrungen sowohl die Ursache fiir das
Empfinden, sich dhnlich wie Immigranten an den Mehrheitskodex der anglophonen
Bevolkerung anpassen zu miissen, als auch fiir die Forderung nach Anerkennung des

16  Silver 1982, S.206-215.
17  Silver 1982, S. 185; Stevenson 2006, S. 196.

272



besonderen Charakters Quebecs in der kanadischen Verfassung als Mittel, diese
permanente Bedrohungssituation zu iiberwinden.'®

2.2 Zwischen Autonomie und Unabhingigkeit:
Konfliktdynamik seit der ,,Stillen Revolution*

Zu Beginn der 1960er Jahre verdnderte sich die Konfliktdynamik ausgeldst durch
das Aufeinandertreffen von zwei Entwicklungstrends mafigeblich. Zum einen ver-
anderte sich der kanadische Staat im Gefolge von Weltwirtschaftskrise und Zweitem
Weltkrieg fundamental. Diese ,,exogenen Schocks™ stellten eine wichtige Voraus-
setzung fiir das Wiedererstarken der Bundesebene dar, die sich vor allem an der —
zumindest zeitweiligen — Vereinnahmung der Steuerpolitik durch Ottawa &duflerte.
Dies wiederum beforderte auch in Kanada die Herausbildung eines in hohem Malle
interventionistischen, an keynesianischen Prinzipien orientierten Wohlfahrtsstaates.
Obwohl die Kompetenz fiir sozialpolitische Belange zu einem Grofteil bei den Pro-
vinzen lag, konnte der Bund mittels der sogenannten spending power-Doktrin'’
diese verfassungspolitischen Restriktionen effektiv umgehen. Waren die Konflikte
zwischen dem Bund und Quebec thematisch und periodisch beschrankt auf Themen
wie Sprachenpolitik oder die Wehrpflicht, erwuchs aus dem Wandel der Staatsttig-
keit ein neues strukturelles und ungleich umfassenderes Konfliktpotenzial.

Zum anderen schuf der gesellschaftspolitische Modernisierungsprozess innerhalb
der bis dato vergleichsweise riickstdndigen Provinz Quebec die Rahmenbedingun-
gen fur einen tiefgreifenden politischen Transformationsprozess: die sogenannte
,.Stille Revolution“®’. Damit verbunden war der Riickgang des Einflusses der katho-
lischen Kirche insbesondere in den Bereichen Gesundheits- und Bildungspolitik. In
Quebec verlor der katholische Glaube dabei auch seinen Platz als Referenzpunkt fiir
die Quebecer Identitét. Die Selbstvergewisserung als Nation wurde Teil des politi-
schen Diskurses und Identitdt etwas, das neu ausgehandelt und mit Inhalt gefiillt
werden musste.”’  AngestoBen und implementiert wurde dieser ,neo-
nationalistische® Reformprozess durch die Liberale Partei der Provinz unter Jean
Lesage, der im Jahr 1960 nach einer langeren Phase konservativer Dominanz an die

18  Taylor 1965, S. 11.

19  Die spending power-Doktrin ist bis heute ausgesprochen umstritten, da sie nicht explizit in der
Verfassung verankert ist. Der Bund beruft sich stattdessen auf verschiedene Sektionen in der Ver-
fassung, die ihn implizit das Recht gewahren, weitgehend ohne Restriktionen Programme ins Leben
zu rufen, auch wenn diese in den exklusiven Kompetenzbereich der Provinzen fallen.

20 McRoberts 1993.

21 Balthazar 1980, S. 38-42.

273



Macht gekommen war. Im Rahmen der ,,Stillen Revolution® verschrinkte sich state-
und nation-building innerhalb der Provinz und kollidierte damit unweigerlich mit
dem sich parallel auf der gesamtkanadischen Ebene vollziehenden Wandel des Staa-
tes. Nach Taylor war die Politisierung dieser Neuausrichtung der Identitdt fiir
Quebec auch notwendig. In homogeneren Gesellschaften wére die Schaffung rein
auf Funktionserfiillung ausgerichteter Institutionen und die Privatisierung der Neu-
formulierung der Identitdt denkbar — ebenso fiir die foderalen Institutionen in Kana-
da. In Quebec blieb hingegen die Identitétsstiftende Komponente politischer Institu-
tionen erhalten. ,,It is clear, at least in our society, that one cannot conceive of a
Quebec state that would not be called on to defend and promote French language
and culture, whatever the diversity of our population.”*? Der fundamentale Unter-
schied zum konservativen Nationalismus der Vorkriegszeit, nach Taylor, war jedoch
die Offenheit dieses Diskurses. Durch Sékularisierung, Urbanisierung und Immigra-
tion war die Gleichsetzung der Kirchenzugehorigkeit mit der Quebecer Identitét
unmoglich geworden. Stattdessen wiirde sich — idealtypisch gedacht — die neue Iden-
titit erst im Zuge des politischen Diskurses herauskristallisieren.”

Wihrend sich durch die Transformation — Liberalisierung und Modernisierung —
die Unterschiede zwischen der Quebecer Gesellschaft und dem anglophonen Kanada
einerseits reduzierten, erzeugten die nation-building Projekte der Provinz Quebec
andererseits auch im restlichen Kanada die Notwendigkeit, die Gemeinsamkeiten
und Werte Kanadas neu zu formulieren.* Zudem spaltete sich ein Teil der Emanzi-
pationsbewegung von der Liberalen Partei ab, griindete 1968 die separatistische
Parti Québécois und artikulierte fortan die Unabhéingigkeit der Provinz als ultimati-
ves Ziel. Im Jahr 1976 gelang es ihr schlieBlich unter René Lévesque, einem ehema-
ligen Minister in der liberalen Provinzregierung, die Regierung zu stellen. Vier Jahre
spéter, im Jahr 1980, folgte das erste Unabhéingigkeitsreferendum, das allerdings mit
40 zu 60 Prozent scheiterte. Taylors Hoffnung, die Transformationen wiirden nicht
nur zu mehr Staatsinterventionen als Mittel der Identitétsstiftung fiihren, sondern
auch zu wirklich bi-kulturellen Institutionen und bilingual operierenden Behdrden
der foderalen Regierung fithren, wurden in den Verfassungsreformdebatten der
1960er und 1970er Jahre von den polarisierenden Positionen von René Lévesque
und Pierre Trudeau iiberlagert. Wihrend Lévesques Option die einer Frankophonen
Identitdt ohne Bezug zu Kanada war, hatte Trudeau die Starkung der Frankophonen
Minderheit durch individuelle Rechte vor Augen aber ohne Bezug zu einer eigenen

22 Taylor 1988, S. 126.
23 Taylor 1988, S. 128-130.
24 Taylor 1991, S. 157.

274



Nation.”® Durch die Transformation Quebecs und die Entstehung eines neuen natio-
nalen Selbstbewusstseins in Quebec war diese Option fiir die Provinzregierung nicht
mehr akzeptabel.

3. Reconciling the Solitudes:
Konfliktakkommodierung zwischen liberalen und kommunitaristischen Ansdtzen

3.1 Taylors Position im kanadischen Kontext

Charles Taylors philosophischer Standpunkt ist bekanntlich nicht immer einfach zu
bestimmen. Zwar versucht er, dhnlich wie Will Kymlicka, eine vermittelnde Positi-
on zwischen Liberalismus und Kommunitarismus zu entwickeln. Beide sehen die
Notwendigkeit fiir Vorkehrungen zum Schutz flir bestimmte Gruppen in multinatio-
nalen Staaten, unterscheiden sich allerdings im Hinblick auf deren Reichweite und
Begriindung.*® Ausgangspunkt fiir Taylors Position in der Frage nach der Moglich-
keit und Notwendigkeit der Akkommodierung des Konflikts zwischen Quebec und
Restkanada ist sein Konzept der Anerkennung. Fehlende Anerkennung individueller
und kollektiver Identitdten fiihrt demzufolge zu schwerwiegenden Verwerfungen.

Die These lautet, unsere Identitit werde teilweise von der Anerkennung oder Nicht-
Anerkennung, oft auch von der Verkennung durch die anderen geprégt, so dass ein
Mensch oder eine Gruppe von Menschen wirklichen Schaden nehmen, eine wirkliche De-
formation erleiden kann, wenn die Umgebung oder die Gesellschaft ein einschrinkendes,
herabwiirdigendes oder veréchtliches Bild ihrer selbst zuriickspiegelt. Nichtanerkennung
oder Verkennung kann Leiden verursachen, kann eine Form von Unterdriickung sein, kann
den anderen in ein falsches, deformiertes Dasein einschlieBen.?’

Das Problem in Kanada besteht entsprechend in der mangelnden Anerkennung der
besonderen Belange Quebecs durch die anglophone Mehrheitsgesellschaft. Dabei
geht es im Kern um die konflikthafte Auslegung der Staatsgriindung im Jahre 1867
durch mindestens zwei konkurrierende Interpretationsangebote, den sogenannten
Compact Theories.™ Die in der englischsprachigen Mehrheitsgesellschaft traditio-
nell vorherrschende Deutung sieht den Akt der Staatsgriindung, die Confederation,
als einen Zusammenschluss gleichberechtigter Provinzen. Auf dieser Grundlage

25 Taylor 1970, S. 33f.

26 Vgl Fossum 2001, S. 181.

27 Taylor 1997, S. 13f.

28  Cook 1969; La Selva 1996; Russell 2004.

275



steht auch die — aus Quebecer Sicht — prinzipiell ,,monistische Konzeption des
kanadischen Staates in der kontinentaleuropdischen Tradition. Diese beinhaltet de
facto eine Konzentration von Herrschaft (trotz foderativer Staatstruktur) mit dem
Ziel, alte Loyalitdten zu beseitigen und auf die gesamtstaatliche Ebene hin auszu-
richten.”” Die von Quebecer Eliten im ausgehenden 19. Jahrhundert kultivierte Les-
art hingegen betrachtet die Staatsgrindung als einen Zusammenschluss von zwei
Nationen, was weit reichende Implikationen flir die Stellung Quebecs innerhalb des
kanadischen Staatsverbandes nach sich ziehen wiirde. Ungeachtet mehrerer Ansitze
seitens einzelner Bundesregierungen wie etwa unter Lester B. Pearson oder jiingst
Stephen Harper, dieser Deutung zumindest implizit eine gewisse Anerkennung zu-
teil kommen zu lassen, wurde sie bis heute nie vollumfénglich akzeptiert. De facto,
so Taylor, war Quebec von der Erfahrung geprégt, in einem Land zu existieren,
»|.-.] which for many purposes was run much more as a nation with one hegemonic
culture, with more or less generous provision for minorities on a regional basis.”"
Diese Nichtanerkennung fiihrte Taylor zu Folge zu einer zunehmenden Margina-
lisierung der Quebecer Biirger im Einzelnen als auch als Kollektiv und gefdhrdet
dessen langfristiges Uberleben. Mehr noch: In der dauerhaften Negierung des An-
spruchs Quebecs, eine eigenstindige Nation innerhalb Kanadas darzustellen bzw. in
der Nicht-Anerkennung der Quebecer Identitdt als Nation liegt fiir Taylor die eigent-
liche Ursache fiir separatistische Bestrebungen.’' Nach Ansicht Taylors wire die
prekére Stellung Quebecs innerhalb des kanadischen Staates nicht zuletzt durch die
Erfahrung begriindet, dass das Bediirfnis nach Anerkennung in der modernen Ge-
sellschaft scheitern kann.** Diesem Grundproblem kénne letztlich nur eine genuin
differenzempfindliche Politik entgegenwirken, das heiflt eine Politik, die gruppen-
spezifische Unterschiede in ihrer jeweiligen Einzigartigkeit bzw. Authentizitdt aner-
kennt. Durch einen solchen Ansatz, der versucht, die wachsende ethno-kulturelle
Vielfalt (spit-)moderner Gesellschaften ebenso wie die besonderen Herausforderun-
gen multi-nationaler Staaten institutionenpolitisch widerzuspiegeln, anstatt sie durch
eine scheinbar neutrale, ,,differenzblinde* Politik zu absorbieren, lielen sich Integra-
tionsprobleme dauerhaft akkommodieren. Insbesondere der Mechanismus der deep
diversity spielt in Taylors Ansatz eine herausgehobene Rolle.* Allgemein hebt deep
diversity auf die Notwendigkeit ab, den variierenden Formen gesellschaftlicher Viel-
falt sowie den daraus ableitbaren Anspriichen nach Anerkennung durch entspre-

29  Caron/Laforest 2009, S. 30-32.

30  Taylor 1993, S. 169.

31 Taylor 1992, S.195.

32 Taylor 1997, S. 24; ferner Redhead 2002.
33 Taylor 1991, S. 181-184.

276



chend abgestufte Mechanismen der Akkommodierung zu begegnen. Diese Form der
Identitétspolitik soll es den unterschiedlichen Gruppen innerhalb eines politischen
Gemeinwesens ermdglichen, sich darin als authentische Mitglieder wiederzufinden.
Konkret manifestiert sich diese Forderung in einer formal-verfassungsrechtlichen
Anerkennung Quebecs innerhalb des kanadischen Bundesstaates als einer distinct
society, wodurch dem Bediirfnis dieser historischen Minoritdt identitdtspolitisch
Rechnung getragen wird. Ein generelles Veto-Recht Quebecs in Fragen der Verfas-
sungsinderung soll ferner einen effektiven Uberlebensschutz langfristig sicherstel-
len. Insgesamt tendiert Taylors Philosophie in diesen Fragen damit eindeutig starker
zum kommunitaristischen Pol.

Dies wird besonders deutlich im Kontrast mit der Position Pierre Trudeaus, libe-
raler Premierminister von 1968-1979 und von 1980-1984.>* Trudeaus Ansatz, den
sich in den 1960er Jahren verschérfenden Integrationsproblemen zu begegnen, war
inspiriert von einer dezidiert (sozial-)liberalen Philosophie. Nicht die Anerkennung
von Differenz stellt demgemal eine angemessene Antwort dar, im Gegenteil. In der
Logik Trudeaus verschérft die Politik der Differenz die Integrationsprobleme, wes-
halb politische Losungen auf eine Uberwindung derselben zielen miissen. Seine
zusehends ablehnende Haltung gegeniiber jeglichen Formen des asymmetrischen
Foderalismus — und somit einer verfassungsrechtlichen Verankerung eines Sonder-
status Quebecs — speiste sich aus seiner Uberzeugung, dass dem Individuum und
seinen unverduBerlichen Freiheitsrechten Vorrang gegeniiber jeglichen kommunita-
ren Anspriichen eingerdumt werden miisse. Dies gilt zumal dann, wenn solche An-
spriiche Ausdruck von Nationalismus darstellen. In seinem Essay Federalism, Nati-
onalism and Reason® disqualifiziert er Nationalismus als eine emotional geleitete
Erscheinungsform von Politik. In modernen Gesellschaften, so Trudeau, sollte hin-
gegen Vernunft und Ratio (,reason®) statt Emotionalitdt das politische Handeln
motivieren. Durch Recht, so seine Hoffnung, konnte sich historisch langfristig ratio-
nale Rechtfertigung und Vernunft gegeniiber Emotionalitit und Nationalismus als
oberstes Handlungsprinzip durchsetzen. Foderalismus bedeutet dabei fiir ihn, Ver-
nunft iber Emotionalitit zu stellen: Er ist Ausdruck der wechselseitigen Anerken-
nung, des Interessenausgleichs und des Kompromisses, sollte aber nicht der Begriin-
dung von Geltungsanspriichen ethnisch oder kulturell definierter, dem Politischen
vorgingigen Gemeinschaften dienen. Nur das Individuum und nicht ein gesellschaft-
liches Kollektiv bildet den Ausgangspunkt fiir die Begriindung einer foderativen
Ordnung. Auf dieser Philosophie, die nur individuelle Grundrechte fiir legitim er-

34 Der folgende Abschnitt basiert auf Broschek 2009, S. 229f.; vgl. ferner Broschek/Schultze 2004.
35  Trudeau 1968.

277



achtet, basierte beispielsweise sein Ansatz in der Sprachenpolitik. Die Mdglichkeit
fiir die frankophonen Bevolkerungsteile, sich landesweit in Franzosisch artikulieren
zu konnen, beinhaltet flir ihn ein individuelles Grundrecht, keinesfalls ein kollekti-
ves. Politisch-praktisch versuchte er, anders als seine Vorginger Lester B. Pearson
und sein Nachfolger Brian Mulroney, Gegengewichte zu schaffen, anstatt die lauter
werdenden Forderungen nach Anerkennung von Unterschieden und Vielfalt anzuer-
kennen:

My political action, or my theory — insomuch as I can be said to have one — can be ex-
pressed very simply: create counterweights. As I have explained, it was because of the
federal government’s weakness that I allowed myself to be catapulted into it.*®

Waihrend also Trudeaus Ansatz auf die Integrationsfahigkeit individueller Grund-
rechte setzte und darauf abzielte, gruppenspezifische Unterschiede zu iiberwinden,
sieht Taylor die Notwendigkeit der kontextsensiblen Anerkennung derselben. Die
Zugestindnisse an bestimmte Gruppen im Rahmen der Charter of Rights and Free-
doms von 1982 stellten fiir Trudeau ein notwendiges Ubel dar, fiir Taylor gehen sie
naturgemif nicht weit genug.’’ Nicht ein uniformes, auf Uberwindung von Unter-
schieden zielendes sondern ein Differenz anerkennendes Staatsbiirgerkonzept er-
scheint hier als die notwendige Konsequenz. Genau in diese Richtung entwickelten
sich die verfassungspolitischen Konzepte zwischen 1987 und 1992 im Rahmen des
Meech Lake Accord und des Charlottetown Accord.

3.2 Konfliktregulierung durch Verfassungspolitik

In einem parteiiibergreifenden Konsens wurde die Verfassungsreform von 1982 in
der Quebecer Nationalversammlung abgelehnt. Nicht nur die regierende Parti
Québécois waren der Uberzeugung, dass die Reform Quebecs Bediirfnisse zu wenig
beriicksichtigt und die Verankerung der auf individuellen Rechten beruhenden Char-
ter der geforderten Anerkennung als distinct society zawider lief. Sprachminderhei-
ten wurden durch die neue sect. 23 der Verfassung zwar besser geschiitzt, der Arti-
kel richtete sich aber insbesondere auf frankophone Minderheiten auBerhalb
Quebecs sowie auf die anglophone Minderheit in Quebec. Mit diesem Artikel der
Charter waren Bund und Provinzen gleichermaflen zum Schutz von Sprachminder-
heiten durch die Bereitstellung von Schulunterricht in beiden Sprachen verpflichtet,

36  Trudeau 1968a: S. XXIII.
37 Taylor 1992, S. 199ff.

278



sobald eine ausreichende Zahl an Schiilern vorhanden ist. Der Artikel garantierte
Mitgliedern von Sprachminderheiten individuelle Rechte geméal dem Personalitéts-
prinzip und unabhingig von ihrem Wohnort. Trudeau setzte ebenfalls durch, dass
dieser Artikel nicht unter die sogenannte notwithstanding clause (sect. 33) fallen
wiirde, mit der die Provinzen einzelne in der Charter garantierte Rechte durch legis-
lative Akte zeitweise auBBer Kraft setzen konnten.

Aus Quebecs Sicht verfehlte die Charter of Rights and Freedoms nicht nur die
Anerkennung der Dualitdt der zwei Griindungsnationen, sondern schriankte zusitz-
lich die Handlungsspielrdume der Provinzregierung ein. Die besondere Rolle der
Quebecer Regierung fiir den Schutz der frankophonen Bevdlkerungsteile in Kanada
wurde nicht verankert. Im Gegenteil, die Provinzregierung wurde verpflichtet, die
anglophone Minderheit innerhalb der Provinz besser zu beriicksichtigen.*® Nachdem
die Untersuchungen der Royal Commission on Bilingualism and Biculturalism in
den 1960er Jahren gezeigt hatten, dass selbst in der Provinz Quebec die Priasenz der
franzosischen Sprache zuriick gegangen und ihre Stellung im Wirtschaftsleben sogar
prekédr war, hatte die PQ-Regierung nach ihrer Machtergreifung besondere MaB-
nahmen zur Forderung der franzdsischen Sprache verabschiedet. Nach der Einfiih-
rung der Charter fielen derartige Maflnahmen unter den Verdacht mangelnder Ver-
fassungskonformitét und fiihrten zur Verschirfung der Konflikte zwischen dem
anglophonen und frankophonen Kanada.

Der Constitution Act 1982 entschied den Konflikt zugunsten des liberalen Para-
digmas gleicher, individueller Rechte als wichtigen Bestandteil der kanadischen
Verfassung. Durch die fehlende Zustimmung der Provinz Quebec blieb die Reform
dennoch unvollendet. Die Regierungswechsel von 1984 und 1985 auf Bundes- und
Provinzebene erdffneten ein neues Fenster fiir eine Reform der Beziehungen zwi-
schen den Gemeinschaften. Die konservative Regierung unter Brian Mulroney un-
ternahm die Initiative einer erneuten Verfassungsreform, um Quebec in die Verfas-
sung zu re-integrieren. Die Forderungen Quebecs, noch unter der ausgehenden PQ-
Regierung im Frithjahr 1985 formuliert, wurden von der liberalen Provinzregierung
unter Robert Bourassa als Minimalbedingungen fiir die Unterzeichnung der Verfas-
sung von 1982 aufgestellt. Ganz im Sinne der Anerkennung der Dualitdt der Ge-
meinschaften als Grundlage stand an erster Stelle die verfassungsrechtliche Veran-
kerung Quebecs als distinct society, gefolgt von dem Vetorecht bei Verfassungsén-
derungen fiir die Provinz und der Mdglichkeit zum opting-out bei Verfassungsre-
formen und neuen gemeinsam von Bund und Provinzen finanzierten Programmen.
Die Ernennung von drei Supreme Court Richtern aus Quebec (von insgesamt neun)

38  Adam 2007, S.265-267.

279



sollte zudem dazu beitragen, dass das in Quebec geltende Zivilrecht ausreichend
Beriicksichtigung finden wiirde. Hinzu kamen Forderungen, die sich auf die Kompe-
tenzverteilung und -ausiibung zwischen Bund und Provinzen bezogen, wie bei-
spielsweise mehr Mitspracherechte der Provinz bei der Einwanderungspolitik, der
Riickzug des Bundes aus der beruflichen Weiterbildung sowie Beschrinkungen
seiner Ausgabenpolitik (spending power).*’

Die Ergebnisse der Verhandlungen zwischen den Regierungsvertretern von Bund
und Provinzen enthielten eine Balance zwischen der grundsitzlichen Anerkennung
der Dualitdt der Gemeinschaften und der Gleichheit der Provinzen. Wéhrend die
autonomen Handlungsspielrdume der Provinzen sowie ihr Einfluss in foderalen
Institutionen gestarkt wurden, richtete sich die Anerkennung der Dualitdt in der
Interpretationsklausel an French Canada insgesamt und nicht nur an die Provinz
Quebec. Mehr Mitspracherecht erhielten die Provinzen bei der Ernennung der Sena-
toren und bei der Besetzung der Richter des Supreme Court, wobei drei der Richter
aus Quebec kommen sollten. Die Moglichkeit des opting-out bei neuen, gemeinsam
von Bund und Provinzen finanzierten Programmen in Bereichen exklusiver Pro-
vinzkompetenzen wurde allen Provinzen erdffnet mit angemessener Kostenkompen-
sation, wenn vergleichbare Programme von der jeweiligen Provinz aufgestellt wer-
den wiirden. Das von Quebec geforderte Vetorecht wurde hingegen nicht gewéhrt,
sondern der Geltungsbereich der Einstimmigkeitsregel ausgedehnt.** Nichtsdestot-
rotz wurde der Meech Lake Accord von Seiten der Quebecer Regierung unter Robert
Bourassa als erfolgreiche Bedienung der flinf wesentlichen Forderungen gewertet
und in der Quebecer Nationalversammlung im Juni 1987 ratifiziert.*' Im Sommer
1990 scheiterte jedoch die Ratifikation an der mangelnden Zustimmung der Pro-
vinzparlamente von Manitoba und Neufundland.

Das Besondere am Meech Lake Accord im Verhéltnis zur Reform von 1982 war
die Anerkennung des besonderen Charakters der Provinz Quebec als Teil der kana-
dischen Selbstbeschreibung bei gleichzeitiger Respektierung des Gleichheitsprin-
zips. Aufgrund der gefundenen Balance zwischen der Anerkennung der Gemein-
schaft und liberaler Prinzipien wire nach Ansicht Taylors die Verabschiedung der
Reform fiir die Beziechungen zwischen den Gemeinschaften wichtig gewesen.* Die
grundsitzliche Anerkennung der Dualitdt der Gemeinschaften in Kanada war im
Kompromiss enthalten, ohne dass daraus Asymmetrien fiir die Machtverteilung
hétten abgeleitet werden konnen. Die Gewdhrung des Rechts auf opting-out an alle

39  Government of Québec 1985; siehe auch Russell 2004, S. 133f.
40  Milne 1988, S. 110-115.

41 Rémillard 1989.

42 Taylor 1991, S. 170.

280



Provinzen wahrte de jure die Symmetrie in der Machtverteilung und damit die
Gleichstellung der Provinzen. Eine unterschiedliche Nutzung dieser Rechte hitte
zwar zu asymmetrischen Ergebnissen in den jeweiligen Politikfeldern gefiihrt, diese
politischen Asymmetrien stellten das Gleichheitsprinzip als Grundlage der foderalen
Ordnung aber nicht in Frage. Das Scheitern der Ratifizierung verdeutlichte gleich-
zeitig, dass selbst die abgeschwichte Form der Anerkennung Quebecs als distinct
society nicht fiir alle Provinzen akzeptabel war.

Der sofortige Beginn einer neuen Verhandlungsrunde mit offener Beratungsphase
und Inklusion der Ureinwohnervereinigungen milderte zundchst die Konsequenzen
der gescheiterten Ratifikation, dnderte letztlich aber nichts an dem seit 1982 beste-
henden Dilemma. Der im Sommer 1992 ausgehandelte Charlottetown Accord ent-
hielt die Anerkennung Quebecs zumindest noch in der einfiihrenden Canada Clause,
verfehlte aber letztlich die Zustimmung der Bevdlkerung im fakultativen Referen-
dum. Die zwischen 1990 und 1992 bestehende Offenheit des Beratungsprozesses
mit vielfachen Moglichkeiten zur Biirgerbeteiligung passt dennoch ins Bild des von
Taylor stets befiirworteten, neuen Austarierens der Beziehungen zwischen den Ge-
meinschaften. In seiner Einreichung an die Commission on the Political and Consti-
tutional Future of Quebec gewann Taylor dem Scheitern des Meech Lake Accord
auch etwas Positives ab, ndmlich die Moglichkeit zu einem Neustart, zu einer neuen
Verfassung. Taylors Hoffnhung war, dass sich mit dem Abtreten von Trudeau als
auch Lévesque die Polarisierung reduzieren wiirde und sich nun die Anerkennung
Quebecs als Nation mit den Interessen der foderalen Regierung und der anglopho-
nen Provinzen nach offenem, wirtschaftlichem Austausch und der Forderung der
frankophonen Minderheiten auflerhalb Quebecs ausgleichen liee. Beziiglich der
foderalen Kompetenzverteilung sprach sich Taylor dezidiert fiir eine stirkere De-
zentralisierung von Kompetenzen aus, damit Quebec volle Autonomie und Gestal-
tungsfreiheit innerhalb der Provinz genieen konne. Gleichzeitig betonte Taylor die
Notwendigkeit zu Kooperation und Koordination — als Teil von intergouvernemen-
talen Aushandlungen oder auch gemeinsam ausgefiihrter Kompetenzen —, worin er
sich erneut deutlich als ,Foderalist® qualifizierte und von Befiirwortern einer Separa-
tion abgrenzte. Die Anerkennung der Besonderheiten Quebecs blieb dabei aber
immer eine unhintergehbare Bedingung fiir eine Einigung.** Mit dem Scheitern des
Charlottetown Accord setzte eine gewisse Midigkeit beziiglich weiterer Verfas-
sungsreformen ein. Das von der Parti Québécois fiir 1995 angesetzte zweite Refe-
rendum iiber die Unabhéngigkeit Quebecs scheiterte nur knapp mit 49,6 zu 50,4%

43 Taylor 1990, S. 145-153.

281



der Stimmen und verdeutlichte damit gleichzeitig die Notwendigkeit, weiter nach
Losungen fiir den Gemeinschaftskonflikt zu suchen.

3.3 Ausbalancierung des Konflikts durch subkonstitutionellen Wandel

Im Vergleich mit vielen anderen Foderalstaaten eroffnet der kanadische Foderalis-
mus eine Bandbreite von Moglichkeiten des Wandels ohne formale Anderung der
verfassungsgeméfien Kompetenzverteilung zwischen Bund und Provinzen. Inter-
gouvernementale Vereinbarungen zwischen Vertretern der Bundesregierung und den
Provinzregierungen spielten bereits seit der Staatsgriindung eine wichtige Rolle,
bspw. bei der Aufnahme neuer Provinzen in die Foderation und lieferten einen ge-
wissen Ausgleich flir die mangelnde Reprisentation der Provinzen in der Bundesge-
setzgebung. Nach den gescheiterten Verfassungsreformversuchen griff man wieder
auf Formen des subkonstitutionellen Wandels zuriick, um die Konflikte zwischen
Quebec, dem Bund und den mehrheitlich anglophonen Provinzen zu befrieden.

Diese grundsitzliche prozedurale Offenheit der kanadischen Verfassung fiir sub-
konstitutionellen Wandel stellt dabei aus Taylors Perspektive eine wichtige Voraus-
setzung flir die inkrementelle Verwirklichung von deep diversity dar. Wéhrend die
Einfihrung der Charter of Rights and Freedoms eine — aus Taylors Sicht — unzu-
reichende Losung reprisentiert, da sie lediglich ,first-level diversity* sicherstellt,
beinhaltet der Prozess subkonstituionellen Wandels zumindest die Maoglichkeit,
dialogisch die Anerkennung abgestufter Staatsbiirgerschaftsrechte zu implementie-
ren.** Wenig iiberraschend war dieser Prozess in Kanada erneut durchdrungen vom
Konflikt um die Anerkennung individueller oder kollektiver Rechte. Allerdings
scheint sich die verfassungspolitische Dynamik nunmehr zumindest in der Tendenz
wieder starker in Richtung des kommunitéren Pols zu bewegen.

Die Anerkennung Quebecs als Provinz mit besonderem Charakter fand Eingang
in zwei Resolutionen des Unterhauses sowie in die von den anglophonen Provinzen
verabschiedete Calgary Declaration. Damit wurde eine wesentliche Forderung
Quebecs aus den Verfassungsreformdebatten aufgegriffen, wenn auch in jeweils
unterschiedlicher Form. Als Grundlage fiir Abweichungen von Bundesgesetzen oder
fiir die Ubertragung von weiteren Kompetenzen konnten die Resolutionen jedoch
nicht genutzt werden.*

44 Vgl. Smith 2002
45  McRoberts 2001, S. 696.

282



Die von den Premiers der anglophonen Provinzen und der Territorien 1997 unter-
zeichnete Calgary Declaration erkannte sowohl den ,unique character of Quebec
society, including its French speaking majority, its culture and its tradition of civil
law*** und die Rolle der Quebecer Regierung und Nationalversammlung beim
Schutz dieser Besonderheiten an. Gleichzeitig wurde die Gleichstellung der Provin-
zen betont und jegliche asymmetrische Verteilung von Kompetenzen in zukiinftigen
Verfassungsreformen abgelehnt. Solange die rechtliche und politische Gleichheit der
Provinzen politisch gewahrt blieb, war die Anerkennung der Besonderheiten
Quebecs moglich.

In dhnlicher Weise — durch Gesetzgebung des Unterhauses — wurde den Provin-
zen bzw. Regionen in Kanada mehr Gewicht bei der Ratifikation von Verfassungs-
dnderungen zugesprochen. Das 1996 verabschiedete Gesetz Bill C-110 sicht vor,
dass bei zukiinftigen, das Verhéltnis von Bund und Provinzen betreffenden, Verfas-
sungsidnderungen vor der Abstimmung im Bundesparlament die Zustimmung der
Provinzen eingeholt werden muss, und zwar konkret der Parlamente von British
Columbia, Ontario, Quebec, von zwei Atlantik-Provinzen, die zusammen 50% der
Atlantik-Bevolkerung représentieren sowie von zwei der Prérie-Provinzen, die zu-
sammen 50% der Prérie-Bevolkerung reprisentieren. Die Provinz Quebec erhielt
damit indirekt ein Veto bei Verfassungsédnderungen. Dieses Recht wurde aber auch
anderen Provinzen bzw. Regionen eingeriumt, so dass keine Sonderstellung
Quebecs entstand. Die unmittelbarste Folge griindet sich aber eher auf die deutliche
Anhebung der Hiirden fiir Verfassungséinderungen, so dass insbesondere foderale
Verfassungsreformen im Prinzip unmoglich gemacht wurden.*’

Insgesamt blieben diese subkonstitutionellen Formen der Anerkennung in ihrer
Reichweite hinter den Forderungen Quebecs im Zuge der Verfassungsreformdebat-
ten zuriick. Zum einen wurde immer wieder betont, dass keine weiteren Kompeten-
zen fiir die Provinz Quebec aus den Resolutionen ableitbar seien. Zum anderen kon-
nen Resolutionen und Gesetze von nachfolgenden Parlamenten auf Bundesebene
durch einfache Gesetzgebung wieder gedndert werden. Aus Taylors Sicht kénnen
diese Beispiele als Fortsetzung des Dialogs zwischen den Gemeinschaften sowie als
Realisierung der fehlenden Anerkennung interpretiert werden, hatte er doch wieder-
holt auf den prozeduralen Aspekt der Aushandlung von Gemeinschaftsbeziechungen
verwiesen. Auch die Tatsache, dass die Anerkennung symbolischer Art war und
nicht zur Ubertragung weiterer Kompetenzen fiihrte, war fiir Taylor insofern kein
Mangel, als er Formen symbolischer Anerkennung eine hohe Bedeutung beimaB.**

46  Premiers' Meeting 1997, S. 1.
47  Russell 2004, S. 239.
48  Taylor 1992, S. 194.

283



Politisch blieben die Resolutionen jedoch umstritten. Bei der 2006 unter der konser-
vativen Regierung von Stephen Harper mit Unterstiitzung aller Parteien aufler dem
Bloc Québécois verabschiedeten Initiative fand an Stelle der bis dato {iblichen For-
mulierung distinct society der Begriff der Nation Verwendung: ,, The Conservative
motion on Quebec declares: ‘“That this House recognizes that the Quebecois form a
nation within a united Canada’.”* Die Erklirung sprach erneut das tief sitzende
Bediirfnis der Quebecer nach Anerkennung und Gleichstellung mit der kanadischen
Nation an. Sie l6ste aber auch Diskussionen iiber die Verwendung des franzdsischen
an Stelle des englischen Begriffs aus und der moglichen Unterscheidung zwischen
der anglophonen und der frankophonen Bevélkerungsteile Quebecs.™

Deutlicher lassen sich die Effekte des subkonstitutionellen Wandels bei den inter-
gouvernementalen Abkommen zur Machtverteilung zwischen dem Bund und den
Provinzen ablesen. Die durch diese Vereinbarungen ermoglichte Flexibilitdt der
Aufgabenwahrnehmung in verschiedenen Politikbereichen erwies sich flir das Ver-
haltnis zwischen dem Bund und Quebec immer wieder als alternativer Mechanismus
der Konfliktregulierung. So hat Quebec iiber die letzten Jahre hinweg weitere sub-
stantielle Kompetenzen in einer Vielzahl von Politikfeldern erhalten und kann
dadurch relativ weitgehend die Lebensverhéltnisse innerhalb der Provinz bestim-
men. Diese umfassen Bereiche wie etwa Einwanderungspolitik, Arbeitsmarktpolitik
sowie unterschiedliche sozialpolitische Felder. Neben den Handlungskompetenzen
kam der Bund der Provinz Quebec zudem mit von generellen Standards abweichen-
den Regelungen entgegen, die den Nachweis iiber die Verwendung von Bundesmit-
teln betreffen, so etwa in der Gesundheitspolitik.”’ Wihrend die Spannungen
dadurch in der Tagespolitik entschérft worden sind und zudem oftmals iiberlagert
werden durch andere Integrationsprobleme — etwa zwischen den Ureinwohnern und
der Mehrheitsgesellschaft — blieb das Grundproblem der Anerkennung aus Sicht
Quebecs bestehen.”” Weder hat sich (noch wird sich aller Voraussicht nach) die
Quebecer Variante der Compact Theory als allgemeine Deutung im gesamtkanadi-
schen Kontext wirkungsméchtig durchsetzen kénnen, noch haben sich als notwendi-
ge Folge die Moglichkeiten der Selbstbestimmung fiir Quebec als Nation innerhalb
Kanadas vollumfénglich hergestellt. Es fehlt vor allem ein authentischer federal
spirit, der Einheit und Vielfalt in einer Weise auszutarieren vermag, die dem Quebe-

49  Québec nation motion 2006.

50  Noél 2006; siehe auch Galloway et al. 2006.

51 Vgl im Uberblick Bakvis et al. 2009 sowie die entsprechenden Beitrige in Bakvis/Skogstad 2012.

52 Vgl. hierzu auch die eher kritisch angelegten Beitrdge eines vor kurzem erschienenen Sammelban-
des zum kanadischen Foderalismus mit nahezu ausschlieBlich Quebecer Autoren: Gagnon 2009.

284



cer Bediirfnis nach Anerkennung entspricht.”® Der kanadische Foderalismus ist zwar
de facto deutlich asymmetrischer geworden, allerdings beruht diese Asymmetrie
nach wie vor auf einer Konzeption, welche die politische wie rechtliche Gleichheit
der Provinzen nicht tangiert. Entsprechend miissen alle bisherigen Bemiihungen,
Quebecs Bediirfnis nach Anerkennung entgegenzukommen, notwendig als von
symbolischer Natur qualifiziert werden.

4. Zusammenfassung

Charles Taylor zdhlt sicherlich nicht zu den einschldgigen Vertretern der Foderalis-
mustheorie. Weder hat er diesen Anspruch wohl erhoben, noch sind seine Ausfiih-
rungen notwendig auf territorial konzentrierte Minderheiten beschriankt. Obwohl
sein Fokus auch aufgrund seines personlichen Erfahrungshintergrundes auf Quebec
liegt, umfasst beispielsweise sein Konzept der deep diversity ebenso nicht-
territoriale Gruppen. Seine Uberlegungen zu den Integrations- bzw. Anerkennungs-
problemen im kanadischen Bundesstaat haben allerdings durchaus Relevanz fiir eine
normativ ausgerichtete Theorie des Foderalismus.

,In a way,” so Taylor in seinem Aufsatz Shared and Divergent Values, ,,accom-
modating difference is what Canada is all about”.”* Diese Feststellung trifft aber
auch auf eine wachsende Zahl von Léndern zu. Grofbritannien steht kurz vor dem
historischen Referendum iiber die Unabhéngigkeit Schottlands. Ebenso in Spanien,
wo ein Referendum {iiber die politische Zukunft Kataloniens fiir den Herbst 2014
diskutiert wird. Taylors Uberlegungen konnen insofern vor allem als Beitrag fiir eine
kommunitaristisch inspirierte, im weitesten Sinne gesellschaftstheoretisch orientierte
Foderalismustheorie verstanden werden. Eine solche Theorie befasst sich mit den
Moglichkeiten des Foderalismus® als Instrument des Konfliktmanagements in hete-
rogenen Gesellschaften, folglich als eine konkrete institutionelle Erscheinungsform
des Mechanismus der deep diversity.

Inwieweit es sich bei solchen Mechanismen allerdings um Erfolg versprechende
Formen handelt, ist eine andere Frage. Zumindest das kanadische Beispiel ldsst hier
gewisse Zweifel autkommen. Dass gewisse Abstufungen, Asymmetrien und ,,wei-
che* Formen von Gruppen-basierten Grundrechten sinnvoll sein kdnnen, oftmals gar
notwendig sind, ist weitgehend unstrittig. Sie sind zudem, wie Will Kymlickas Bei-

53 Vgl. Caron/Laforest 2009, S. 34.

54 Taylor 1991, S. 181.

55  Im Ubrigen auch in seiner nicht-territorialen Erscheinungsform, wie etwa dem treaty federalism,
vgl. Hueglin 2003.

285



trage zeigen, durchaus kompatibel mit einem liberalen Paradigma. Ob sie hingegen
in ihrer konsequenteren Form tatsdchlich in der Lage sind, im iibergreifenden Ge-
samtzusammenhang integrative Wirkungen zu entfalten, ist durchaus fraglich. Zu
weitgehende Forderungen nach der institutionellen Verankerung der Anerkennung
von Differenz konnen dauerhaft zu wechselseitiger Entfremdung fithren — Quebec
scheint vielen Beobachtern heute weiter entfernt von Restkanada als je zuvor. Auf
der anderen Seite haben die Erfahrungen mit der Charter of Rights and Freedoms
gezeigt, dass zuvor marginalisierte Gruppen — primdr, aber nicht ausschlieBlich auf
der Basis eines liberalen, Individuum-basierten Grundrechtskatalog — effektiv ein-
gebunden werden konnten. Vor diesem Hintergrund sollte man John Erik Fossums
treffende Formulierung ernst nehmen, dass Geschichte ,,both the ability to remember
and the ability to forget*>® bedeutet. ,,Je me souviens* kann daher, laut Thomas Bar-
nes, nicht so sehr auf das Erinnern angelegt sein, sondern auf das ,Nicht-Vergessen®
der Krinkungen und Diskriminierungen durch die anglophone Mehrheit.”” Die Ver-
dnderung der Quebecer Gesellschaft und die Zunahme an interner Diversitit 14sst
den Riickfall in die reine Opferrolle allerdings kaum zu. Neue Konflikte zwischen
verschiedenen Gruppen scheinen nichtsdestotrotz im Konzept mit angelegt, wenn
die Anerkennung der Besonderheiten Quebecs einerseits die Grundlage fiir eine
Integrationspolitik der Provinz bildet, welche auf die Annahme der Franzdsischen
Sprache und der Quebecer Lebensart gerichtet ist und damit stirker dem Interkultur-
alismus folgt als dem Multikulturalismus-Paradigma der foderalen Regierung.’®
Andererseits erfordert das Konzept, dass die Quebecer Identitit selbst offen bleibt
fiir Verdnderungen durch Impulse von anderen Gruppen, insbesondere Immigranten.
Dieses Kriterium der Offenheit bildete stets ein zentrales Charakteristikum in Tay-
lors Zugriff auf den kanadischen Verfassungskonflikt. Der Mechanismus der deep
diversity, so attraktiv er auf den ersten Blick auch sein mag, erscheint fiir die politi-
sche Praxis zu anspruchsvoll und setzt ein kaum realisierbares Mall an Toleranz
voraus, um seine postulierte integrative Wirkung entfalten zu kénnen.

Literatur

Adam, Marc-Antoine, 2007: The Constitution Act, 1982 and the Dilemma of Canadian Duality since
1760. In: Supreme Court Law Review 37, H.2, S. 261-284.

56  Fossum 2001, S. 200.
57  Barnes 1995, S. 30.
58  Taylor2012.

286



Armstrong, Christopher, 1981: The Politics of Federalism. Ontario's Relations with the Federal Govern-
ment 1867-1942, Toronto.

Bakvis, Herman/Baier, Gerald/Brown, Douglas,2009: Contested Federalism. Certainty and Ambiguity in
the Canadian Federation, Don Mills.

Bakvis, Herman/Skogstad, Grace (Hrsg.), 2002: Canadian Federalism, Don Mills.

Balthazar, Louis, 1980: La dynamique du nationalisme québécois. In: Gérard Bergeron/Réjean Pelletier
(Hrsg.), L'Etat du Québec en devenir. Montréal, S. 37-58.

Barnes, Thomas G., 1995: There'll Always Be a Canada and a Canadian Constitutional Crisis. In: Annals
of the American Academy of Political and Social Science 538, H.1, S. 27-39.

Broschek, Jorg, 2009: Der kanadische Foderalismus. Eine historisch-institutionalistische Analyse, Wies-
baden.

Broschek, Jorg/Schultze, Rainer-Olaf, 2004: Foderalismus und Integration: Konzeptionen, Reformen und
Reformwirkungen von Trudeau bis Chrétien. In: Zeitschrift fiir Kanada-Studien 24, H.1, S. 7-32.

Caron, Jean-Francois/Laforest, Guy, 2009: Canada and Multinational Federalism: From the Spirit of
1982 to Stephen Harper’s Open Federalism. In: Nationalism and Ethnic Politics 15, S. 27-55.

Cook, Ramsey, 1969: Provincial Autonomy, Minority Rights, and the Compact Theory, Ottawa.

Elazar, Daniel J., 1987: Exploring Federalism, Tuscaloosa.

Fossum, John Erik, 2001: Deep Diversity versus Constitutional Patriotism: Taylor, Habermas and the
Canadian Constitutional Crisis. In: Ethnicities 1, H.2, S. 179-206.

Gagnon, Alain-G. (Hrsg.), 2009: Contemporary Canadian Federalism, Toronto.

Galloway, Gloria/Curry, Bill/Dobrota, Alex, 2006: Nation' motion passes, but costs Harper, In: Globe and
Mail, 28. November 2006.

Government of Québec, 1985: Draft Agreement on the Constitution. Proposals by the Government of
Québec. Abgedruckt in: Government of Québec 2001: Québec’s Positions on Constitutional and In-
tergovernmental Issues. From 1936 to March 2001, S. 332—-358.

Hueglin, Thomas 2003: Federalism at the Crossroads: Old Meanings, New Significance. In: Canadian
Journal of Political Science 36, H.2, S. 275-294.

Laforest, Guy, 1993: Introduction. In: Charles Taylor: Reconciling the Solitudes. Essays on Canadian
Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston, S. IX-XV.

LaSelva, Samuel. L., 1996: The Moral Foundations of Canadian Federalism. Paradoxes, Achievements,
and Tragedies of Nationhood, Montreal/Kingston.

Lazar, Harvey (Hrsg.), 1998: Canada: The State of the Federation 1997. Non-Constitutional Renewal,
Kingston, Ontario.

McRoberts, Kenneth, 1984: The Sources of Neo-Nationalism in Quebec. In: Ethnic and Racial Studies 7,
H.1,S. 55-85.

McRoberts, Kenneth, 1993: Quebec: Social Change and Political Crisis, Toronto.

McRoberts, Kenneth,2001: Canada and the Multinational State. In: Canadian Journal of Political Science
34,H4,S. 683-713.

Milne, David A., 1988: Much Ado About Meech. In: Peter Leslie/Ronald L. Watts (Hrsg.): Canada: The
State of the Federation 1987-1988, Kingston, Ontario, S. 97-115.

Noél, Alain, 2006: 11 suffisait de presque rien: Promises and Pitfalls of Open Federalism. In: Institute of
Intergovernmental Relations (Hrsg.): Open Federalism. Interpretations, Significance, Kingston, Ontar-
io, S. 25-37.

Premiers’ Meeting, 1997: The Calgary Declaration, Calgary, Alberta, September 14, 1997, abrufbar unter
http://www.exec.gov.nl.ca/currentevents/unity/unityrl.htm (letzter Zugriff am 15. Juli 2014).

287



Québec nation motion, 2006: House of Commons Canada, 39th Parliament, 1st Session. Journals No. 87,
Monday, November 27, 2006, abrufbar unter
http://www.parl.gc.ca/HousePublications/Publication.aspx?Language=E&Mode=1&Parl=39&Ses=1&
Docld=2539924&File=0 (letzter Zugriff am 15. Juli 2014).

Redhead, Mark, 2002: Charles Taylor: Thinking and Living Deep Diversity, Lanham.

Rémillard, Gil, 1989: Quebec's Quest for Survival and Equality via the Meech Lake Accord. In: Michael
D. Behiels (Hrsg.), The Meech Lake Primer: Conflicting Views on the 1987 Constitutional Accord,
Ottawa, S. 28-42.

Russell, Peter H., 2004: Constitutional Odyssey. Can Canadians Become a Sovereign People? Toronto.
Silver, Arthur I., 1982: The French-Canadian Idea of Confederation, 1864-1900, Toronto.
Smith, Nicholas, 2002: Charles Taylor: Meaning, Morals, and Modernity, Cambridge.

Stevenson, Garth, 1989: Ex Uno Plures. Federal Provincial Relations in Canada, 1867-1896, Montre-
al/Kingston.

Stevenson, Garth, 2006: Parallel Paths. The Development of Nationalism in Ireland and Quebec, Montre-
al/Kingston.

Taylor, Charles, 1970: A Canadian Future? In: Ders., 1993: Reconciling the Solitudes. Essays on Canadi-
an Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston, S. 23-39.

Taylor, Charles, 1979: Why Do Nations Have to Become States? In: Ders., 1993: Reconciling the Soli-
tudes. Essays on Canadian Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston, S. 40—58.

Taylor, Charles, 1988: Institutions in National Life. In: Ders., 1993: Reconciling the Solitudes. Essays on
Canadian Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston, S. 120—134.

Taylor, Charles, 1990: The Stakes of Constitutional Reform. In: Ders., 1993: Reconciling the Solitudes.
Essays on Canadian Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston, S. 140—154.

Taylor, Charles, 1991: Shared and Divergent Values. In: Ders., 1993: Reconciling the Solitudes. Essays
on Canadian Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston, S. 155-186.

Taylor, Charles, 1992: Impediments to a Canadian Future. In: Ders., 1993: Reconciling the Solitudes.
Essays on Canadian Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston, S. 187-201.

Taylor, Charles, 1997: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung. Frankfurt a.M. (engl. zuerst:
1992).

Taylor, Charles, 2012: Interculturalism or Multiculturalism?, In: Philosophy & Social Criticism 38, H.4-
5,S. 413-423.

Trudeau, Pierre E., 1968: Federalism, Nationalism, and Reason. In: Ders., Federalism and the French
Canadians, Toronto, S. 182-203.

Trudeau, Pierre E., 1968a: Foreword. In: Pierre E. Trudeau: Federalism and the French Canadians,
Toronto, S. XIX-XXVI.

Vipond, Robert C., 1991: Liberty and Community. Canadian Federalism and the Failure of the Constitu-
tion, Albany, NY.

288



Ruth Abbey

Der Weg des Biirgers. Charles Taylor iiber die Integration von kulturellen
Minderheiten in Quebec

1. Einleitung

Eine Besonderheit, die Charles Taylor von anderen fiihrenden politischen Denkern
unserer Zeit unterscheidet, ist die Art und Weise, in der er seine theoretische Arbeit
bestdndig mit praktischem politischem Engagement verbunden hat. Dieser Artikel
untersucht einen seiner VorstdBe in die praktische Politik: seinen Co-Vorsitz in der
Quebecer Consultation Commission on Accommodation Practices Related to Cultu-
ral Differences (CCAPRCD). Der Abschlussbericht der Kommission, Building the
Future: A Time for Reconciliation, wurde im Juli 2008 auf Franzosisch veroffent-
licht und ins Englische iibersetzt." Dieser Artikel fithrt durch die zentralen Themen-
bereiche des Berichts und identifiziert Uberschneidungen mit Taylors politischen
Ideen. Nach einigen allgemeinen Anmerkungen {iber die Beziehung zwischen Theo-
rie und Praxis in Taylors Werk beschreibt der Artikel kurz Ziel und Arbeitsprozess
der Kommission. AnschlieBend werden die Ergebnisse und Empfehlungen zusam-
mengefasst sowie erklért, was dessen Betonung gemeinsam geteilter Werte im Kon-
text Quebecs bedeutet. Zu diesem Zweck wird genaueres Augenmerk auf Aspekte
der Gleichstellung gelegt, darunter Geschlechtergleichstellung, Sdkularismus, In-
tegration und Interkulturalismus.

2. Taylor: Theorie und Praxis

Die enge Verbindung von Taylors politischem Engagement und seiner Arbeit als
politischer Theoretiker wird von Mark Redhead hervorgehoben, wenn er davor
warnt, dass ,,[s]imply to study Taylor’s academic writings is to miss much of what is
important about the unique perspective that Taylor brings to bear on the problem of
political fragmentation”.?> Auch Nicholas Smith betont, dass eine umfassende Ein-
schitzung von Taylors politischen Gedanken zugleich eine Beriicksichtigung seiner

politischen Praxis erfordere.” Zwei Griinde scheinen fiir Smiths Forderung zu spre-

1 Der Bericht ist mehr als 300 Seiten stark. Ich zitiere aus der englischen Ubersetzung.
2 Redhead 2002, S. 17.
3 Smith 2002, S. 172.

289



chen. Der erste Grund ist, dass Taylors philosophischer Ansatz problemgetrieben ist:
Er reagiert auf wahrnehmbare Probleme,* und die Probleme, mit denen er sich theo-
retisch auseinandersetzt, entspringen politischer Praxis.’ Der zweite von Smith vor-
gebrachte Grund ist die Tatsache, dass Taylors politisches Denken vornehmlich von
dem Wunsch nach Verdnderung motiviert ist. ,,In Taylor’s view, the worth of politi-
cal theory is inseparable from the quality of social criticism it informs and, beyond
that, its capacity to transform social life for the better”.’

Eine der Verdnderungen, die Taylor erreichen mdchte, ist ein Wandel der Selbst-
Interpretationen. Sie sind fiir Taylor essenzielle Komponenten der menschlichen
Identitdt und daher auch der sozialen Realitidt. Der Mensch ist ,,a self-interpreting
animal [...], he is always partly constituted by self-interpretation”.” Dies fiigt den
Humanwissenschaften unentrinnbar eine hermeneutische Dimension hinzu, insofern
wir ein Grundverstindnis der entsprechenden Selbst-Deutungen bendtigen, um
menschliches Verhalten verstehen zu kdnnen. Interpreten menschlichen Verhaltens
sind jedoch nicht dazu verdammt, die existierenden Selbst-Verstindnisse einfach nur
festzustellen, da Selbst-Interpretationen nicht unverénderlich sind; einige Interpreta-
tionen von Handlungen und Verhalten sind anderen iiberlegen, und die Selbst-
Deutungen der Akteure sind empfianglich fiir Verdnderungen, wenn sie mit einer
besseren Interpretation konfrontiert werden. Taylor legt dar, dass ,,if the explanation
is really clearer than the lived interpretation then it will be such that it would alter in
some way the behaviour if it came to be internalized by the agent as his self-
interpretation”.®

Taylors Arbeit kann daher iliber weite Teile als Versuch gelesen werden, einige
der Selbst-Deutungen seiner Leser zu veréndern. Sources of the Self, zum Beispiel,
zielt darauf ab, ,the modern identity as we live it today*“’ zu beleuchten. Taylor
hofft, dass die Aufdeckung der Vielschichtigkeit und Komplexitit des modernen

4 Ebd,, S.9.

5 Ich stimme mit Smith {iberein, dass Taylor kein systematisches Theoriegebdude entworfen hat, aber
dies sollte uns nicht dazu verleiten, die vielen Parallelen und Uberschneidungen zu iibersehen, die
seine Ansétze zu verschiedenen Themen untereinander aufweisen, siche Abbey 2000, S. 4f. Tat-
siachlich findet auch Smith ,,a unified philosophical project® in Taylors Schriften, das sich um den
Schwerpunkt des Sinns und der Bedeutung im Leben der Menschen dreht (Smith 2002, S. 1). Zur
Kontinuitét in Taylors Schriften tiber Kanada siehe Redhead 2002, S. 21, 46. Sich selbst als ,Igel
(im Sinne Isaiah Berlins) sehend, sagt Taylor, dass fiir ihn ,,everything connects™ (undatiertes Inter-
view bei der Templeton Foundation, siehe Taylor 0.J.).

6 Smith 2002, S. 172; siehe Beiner 1997 fiir eine anderslautende Einschidtzung der Art von sozialer
Kritik, die Taylors Arbeiten ermdglichen.

7 Taylor 1985a, S. 72; vgl. 1985b, S. 54.

8 Taylor 1985b, S. 27. Fiir eine ausflihrlichere Diskussion von Taylors Ansichten zu diesen Themen
siehe Abbey 2000, S. 58-62 und Smith 2002, S. 120-128.

9 Taylor 1989, S. 319.

290



Selbst die Menschen von der Tendenz befreit, die Vielzahl an Werten und Giitern,
die das moderne Selbst faktisch — wenn auch nicht immer wissentlich — anstrebt, zu
negieren und zu unterdriicken (ebd., S. 106f., 503, 511, 514, 520). A Secular Age
scheint teilweise darauf ausgelegt zu sein, die Selbst-Deutung religiéser wie nichtre-
ligidser Leser zu verdndern, indem Taylor zeigt, dass ein Riickgang religiosen Glau-
bens keine Conditio sine qua non der Moderne ist. Somit kdnnen selbst Taylors
Arbeiten, die nicht offenkundig oder vornehmlich politisch angelegt sind, dennoch
einen Beitrag zum sozialen Wandel leisten, indem sie ihre Leser ermutigen, sich
selbst anders zu verstehen.

3. Die Quebec-Kommission

Die CCAPRCD der Regierung wurde im Februar 2007 von Quebecs Premierminis-
ter ins Leben gerufen. Er reagierte damit auf die mediale und 6ffentliche Kontrover-
se um das AusmaB, in welchem kulturelle Minderheiten — aus religidsen oder ethni-
schen Griinden — Ausnahmen von allgemeingiiltigen Regeln und Praktiken Quebecs
zugestanden bekommen hatten (,,Reasonable-Accommodation-Debatte*). Die Debat-
te drehte sich um verschiedene Themen, unter anderem darum: ob muslimische
Schiiler und Angestellte Kopftiicher in Schule und Arbeit tragen kdnnen; ob Sikhs
ihren Kirpan (ein Zeremoniendolch) in Schule und Universitét tragen kdnnen; ob
Sikhs, deren Arbeit das Tragen von Uniformen erfordert, Turbane wihrend der Ar-
beit tragen konnen; ob muslimische Schiiler und Studenten von ihrer Schule bzw.
Universitdt verlangen konnen, einen Gebetsraum zur Verfiigung zu stellen; ob 6f-
fentliche Schwimmbider Zeiten reinen Frauenschwimmens anbieten sollten; ob
Schiiler und Angestellte eine Neugestaltung des Stunden- oder Arbeitsplans bzw.
eine Freistellung aufgrund religidser Feiertage verlangen konnen usw. Der Auftrag
der Kommission bestand darin,'’ die Situation zu analysieren und ,[to make]
recommendations to the government to ensure that accommodation practices con-
form to Québec’s values as a pluralistic, democratic, egalitarian society* (S. 17)."
Die Kommission konsultierte Experten ebenso wie ,Laien‘ der breiten Offent-
lichkeit aus der gesamten Provinz Quebec. Thr Beirat umfasste 15 Spezialisten ver-
schiedenster Disziplinen, 13 Forschungsprojekte wurden an Quebecer Universititen

10  Das vollstindige Mandat findet sich in Anhang A, S. 275.
11 Nicht ndher gekennzeichnete Seitenzahlen beziehen sich auf den Abschlussbericht der Kommissi-
on: Bouchard/Taylor 2008.

291



in diesem Zusammenhang durchgefiihrt.'> Fast 60 Meetings mit Experten und Re-
prasentanten soziokultureller Organisationen wurden abgehalten. Beitrége aus der
Offentlichkeit konnten in {iber 30 Fokusgruppen und vielen &ffentlichen Foren ein-
gebracht werden."” Dariiber hinaus sandten Biirger mehr als 900 Eingaben an die
Kommission oder teilten ihre Ansichten iiber deren Website mit.

Die Kommission kam zu dem Schluss, dass die Accommodation-Debatte iiber-
tricben war und dass die beantragten Ausnahmeregelungen, die Medienaufmerk-
samkeit erhalten und die Kontroverse angeheizt hatten, weder zahlreich noch unan-
gemessen waren (S. 79, 81, 87). Ein Ziel des Berichts war es daher, einige der My-
then und Fehlinformationen aufzukléren, die die Debatte ausgelost hatten. Kapitel 3
des Berichts, Perceptions and the Reality of Accommodation, kontrastiert

the stereotyped version of accommodation-related events (perceptions that are widespread
among Quebecers) with the version documented by the Commission’s researchers [...]
[TThere was indeed a crisis but not really as regards actual accommodation practices, but
above all in Quebecers’ minds and perceptions (S. 25).

Zudem stellt der Bericht fest, dass ,,the negative reactions observed among members
of the public are clearly not commensurate with the events that sparked them. This
disproportion becomes obvious when we methodically compare with the facts cer-
tain widespread perceptions” (S. 66)."*

Wie die Autoren selbst eingestehen, stellen die von der Kommission vorgebrach-
ten Ergebnisse zur medialen Aufbldhung der Accommodation-Debatte deren eigenen
raison d’étre infrage. Sie spekulieren, dass die Kontroverse sich nicht solcherart
entziindet hitte, wiren die Fakten zur Praxis solcher Ausnahmeregelungen allge-
mein bekannt gewesen (S. 75f.). Résonieren im Konjunktiv hat jedoch wenig Nutzen
fiir praktische Politik: Die Debatte war real und eine Antwort der Quebecer Fithrung
ratsam. Die Autoren stellen fest, dass bereits die Einberufung sowie das Auftreten
der Kommission offensichtlich einige der Uberreaktionen entschirft haben. Mit ihrer
Griindung hatten jene, die dieses Thema beschiftigte, einen Kanal, um ihre Beden-

12 Anhang E (S. 299) listet die Autoren und Titel dieser Berichte, deren Umfang zwischen 20 und 534
Seiten variiert (wobei liber die Hélfte weniger als 100 Seiten Lange aufweist). Thre Themen sind
hauptséchlich soziologischer Natur, sie befassen sich mit der Integration von Immigranten, Inter-
kulturalismus und Bildung in Quebec und analysieren Daten zur 6ffentlichen Meinung.

13 Ausziige dieser Anhorungen konnen auf YouTube gefunden werden.

14  Die Kommission ,,mandated two researchers who devoted over four months to reconstituting the
facts as rigorously as possible, based on a sampling of 21 cases among those that received the most
extensive media coverage and contributed the most to the controversy. The researchers relied on the
documentation available but, above all, they questioned the interveners and witnesses. In 6 of the
21 cases reconstituted, we did not note any obvious imbalance between the facts and perceptions. In
the other 15 cases, there were significant distortions” (S. 69).

292



ken zu adressieren. Die Kommission ermoglichte dariiber hinaus eine Bekanntma-
chung der Fakten zum Umgang mit Ausnahmeregelungen, was die allgemeine Auf-
regung ebenfalls etwas dimpfte. Insofern stellte sie eine Ubung in jenem demokrati-
schen Engagement dar, das der Bericht verfechtet: Beteiligte aller Seiten diirfen
ihren Standpunkt und ihre Sicht darstellen und kénnen voneinander lernen (S. 37).
,,With the exception of two or three forums, we had the impression of witnessing,
overall, a democratic exercise of great value and of sound quality, where respectful,
articulate comments by far outweighed offensive remarks” (S. 36; vgl. S. 233).

In Anbetracht der iibergreifenden Botschaft des Berichts, dass es keine Krise ge-
be, liegt die Frage nahe, warum die Kommission mehr als 300 Seiten bendtigt, um
ihre Resultate und ihre (meist) moderaten Empfehlungen fiir die Zukunft zu vermit-
teln. Die Antwort ist, dass der Bericht viel Zeit auf die Analyse der grundlegenden
Situation in Quebec verwendet, um zu erkldren, warum die iibertricbene mediale
Darstellung auf solch fruchtbaren Boden fiel. Kapitel 9 ist im Speziellen der Ethno-
cultural Diversity and Anxiety Over Identity (S. 185-195) gewidmet, aber Reflexio-
nen iber dieses tieferliegende Thema durchziehen den gesamten Bericht. Zugrunde
liegt die Besorgnis vieler franzosisch-kanadischer Quebecer um die Zukunft ihrer
Gesellschaft (S. 124, 129). Viele fiirchten, dass die Werte, die seit der Stillen Revo-
lution in den 1960er Jahren'® als zentral fiir den Zusammenhalt der Gesellschaft
angesehen werden, nun durch Minderheitengruppen geféhrdet sind (S. 186). Einige
befiirchten, dass Zuwanderer sich nicht integrieren und dadurch die Gefahr herauf-
beschworen, dass die Gesellschaft in ein Nebeneinander in sich geschlossener ethni-
scher Enklaven zerfillt.'® Viele Abschnitte des Berichts widmen sich daher diesem
grundlegenden Thema des sozialen Zusammenhalts in Quebec und seiner Fahigkeit
zur Inklusion von Zuwanderern, auf die Quebec angesichts einer schrumpfenden
Bevolkerung angewiesen ist (S. 222). Der Bericht verwendet viel Zeit darauf, zu
erkldren, warum bestimmte Ausnahmeregelungen in einer liberalen Demokratie
angemessen sind und ihren Beitrag zur Integration von Immigranten leisten.

Die meisten der 37 Empfehlungen des Berichts sind relativ moderat: Darunter
findet sich ein White Paper zum S#kularismus (S. 260); eine Regierungserkliarung
zur Bedeutung der — und zur Steigerung der Aufmerksamkeit fiir die — Quebecer
Politik des Interkulturalismus [interculturalisme] (S. 257, 269); und ein Zusatz zur

15  Als Stille Revolution [la Révolution tranquille] wird der Zeitraum der Modernisierung in Quebec
bezeichnet. Der Staat iibernahm viele Bildungs-, Gesundheits- und Sozialaufgaben, die zuvor von
der katholischen Kirche getragen wurden (S. 139). Zu dieser Zeit setzte auch ein Riickgang der Ge-
burtenrate unter Frankokanadiern ein.

16  Anhang B gibt einige der Befiirchtungen wider, die wihrend des Konsultationszeitraums geduf3ert
wurden (S. 277-284).

293



Quebec Charter in Form einer interpretativen Klausel, mit der die Gleichstellung der
Geschlechter als einer der zentralen Werte der Gesellschaft etabliert wird (S. 252,
267). Ein halbstaatliches Office of Intercultural Harmonization solle etabliert wer-
den, um den Informationsfluss zwischen den verschiedenen Verwaltungsorganen zu
koordinieren. Dieses wiirde als Sammelstelle fiir Daten zur Praxis der Ausnahmere-
gelungen fungieren, dieses Wissen entsprechend distribuieren und damit eine Rolle
in der o6ffentlichen Bildung spielen. Ein solches Office kdnnte Schulungen anbieten
fiir Personen, die in Entscheidungsprozesse zu Ausnahmeregelungen involviert sind,
sowie Mediation und Vermittlung, wenn diese Prozesse zusammenbrechen (S. 253,
267). Der Bericht identifiziert iiberdies Fille, in denen Antrdge auf Sonderregelun-
gen genehmigt werden sollten: So sollte es etwa Angestellten moglich sein, religio-
sen Urlaub im Rahmen ihres Anspruchs auf bezahlten Urlaub zu nehmen (jedoch
nicht zusétzlich dazu) (S. 253, 267). Er identifiziert aber auch Félle, in denen solche
Anfragen abgelehnt werden sollten. Er ermutigt die Regierung, zu versuchen, ,,to
better understand and combat the different forms of racism, especially ethnism,
found in our society”. Im Grolen und Ganzen beflirwortet der Bericht Kompromiss,
Moderation, Ausgleich und Verhandlung (S. 39, 116, 242)."” Allerdings enthilt er
auch einige schwerwiegendere Empfehlungen, die in Widerspruch zu seiner allge-
mein beruhigenden ,,Weiter so!“-Grundaussage stehen. Dies beinhaltet etwa, 6ffent-
liche Aufforderung zur Diskriminierung zu einem VerstoB gegen die Quebec Char-
ter zu erkldren; nicht naher spezifizierte ,aulergewdhnliche MaBnahmen zu ergrei-
fen, ,to combat Islamophobia, anti-Semitism and the discrimination to which all
racialized groups, especially Blacks, are subject”; und ,besondere Aufmerksamkeit
dem ,.fight against hate crimes and the protection of all individuals subject to mul-
tiple discrimination, e.g. homosexuals and the disabled* zu widmen (S. 270).

Zweil miteinander zusammenhéngende Griinde scheinen diese (iiberwiegend) mi-
nimalistische Antwort zu erklaren. Der erste Grund ist die Wahrnehmung der Auto-
ren, dass die Kontroverse iibertrieben war; der zweite Grund ist ihre Uberzeugung,
dass Quebec auf dem richtigen Weg ist, was den Umgang mit solchen Ausnahmere-
gelungen und -antrigen betrifft. Sie sind zuversichtlich, dass Quebecs politische
Kultur die normativen Ressourcen dafiir bereithélt und dass neue Denkweisen, Pro-
zesse oder Gesetze nicht notwendig sind. Taylors und Bouchards Einschitzung
lautet, dass ,,an examination of the situation does not support the thesis of a crisis in
respect of our society’s foundations or institutions from the standpoint of the inte-
gration model or harmonization practices” (S. 185; vgl. S. 115). Sie betonen, dass

17  Die Empfehlungen werden auf S. 249-261 dargelegt und auf S. 265-272 in Aufzéhlungsform
zusammengefasst.

294



die , first responders” auf solche Antrige gute Arbeit leisten und dass dies einer der
Griinde fiir ihre Empfehlung ist, die Verantwortung fiir die Entscheidung solcher
Antridge bei den Institutionen wie Schulen oder Krankenhdusern zu belassen. Es
bedarf keiner Einrichtung neuer gesetzlicher Instrumente oder Instanzen. Insbeson-
dere rét der Bericht von einer Verrechtlichung dieser Prozesse ab und argumentiert
stattdessen dafiir, die primére Autoritét in den Hénden jener zu belassen, die mit den
Konsequenzen der Entscheidung fiir oder gegen eine Sonderregelung leben miissen
(S. 167, 173). Damit privilegiert die Kommission in Hinblick auf die Ausnahmere-
gelungen den von ihr sogenannten ,,Weg des Biirgers™ [la voie citoyenne] vor dem
,,Weg des Gesetzes™ [la voie judiciaire] (S. 64). Bislang wurden die meisten Anfra-
gen auf dem Weg des Biirgers bearbeitet (S. 64), der mit groBerer Wahrscheinlich-
keit zu einer Entscheidung fiihrt, die auf Kompromiss und Verhandlung basiert, und
zugleich eine wertvolle edukative Komponente enthilt, indem er verschiedensten
Personen gestattet, miteinander zu interagieren und ibereinander zu lernen. Eine
gesetzliche Losung hingegen wire rigider, kodifizierter und ,von oben‘ aufgezwun-
gen und hitte tiberdies eine entzweiende Wirkung aufgrund ihrer Tendenz, eine
Seite zum Verlierer einer Auseinandersetzung zu erkléren (S. 64).

Diese Privilegierung des Wegs des Biirgers vor dem Weg des Gesetzes stellt eine
wichtige Uberschneidung der Empfehlungen des Berichts mit Taylors politischer
Philosophie dar. Allgemein ausgedriickt ist Taylor ein Verteidiger der Rechte, und
zwar sowohl der negativen Rechte, die typischerweise mit der liberalen Tradition
verbunden werden, als auch der ,zweiten Generation‘ der Menschenrechte, genauer:
sozialer und 6konomischer Rechte. Gleichwohl teilt er die Bedenken von Mary Ann
Glendon dariiber, was mit einer politischen Kultur passiert, wenn Debatten iiber
Rechte im Mittelpunkt stehen und alle sozialen und politischen Belange in Termini
konfligierender Rechte gerahmt werden.'® Debatten iiber Rechte sind hiufig Null-
summenspiele und verstirken dadurch eine ,winner takes all‘-Einstellung gegeniiber
sozialem Konflikt, die bestehende soziale Spaltungen weiter vertieft sowie Verhand-
lung, Kompromiss und Ausgleich erschwert. Die Zuriickerlangung von Rechten
erfolgt meist auf gerichtlichem Weg, was Richtern grolere Macht zuteilwerden lasst
und den Einfluss parlamentarischer Représentanten und demokratischer Prozesse im
Allgemeinen verringert.'” Die im Bericht deutlich werdende Bevorzugung des Wegs
des Biirgers vor dem Weg des Gesetzes fiir die Bearbeitung von Sonderregelungsan-
trdgen entspricht somit Taylors allgemeinen Befiirchtungen vor einer Verrechtli-
chung [la judiciarisation] der Politik.

18  Glendon 1991.
19  Einige dieser Bedenken finden sich in Taylor 1995, S. 283-286. Fiir eine ausfiihrlichere Diskussion
von Taylors Verstiandnis von Rechten siche Abbey 2000, S. 127-133.

295



4. Jedem das Seine

Quebec ist nicht die einzige westliche Gesellschaft, die mit der Frage der Aufnahme
von Immigranten zu kdmpfen hat — diese Herausforderung stellt sich etwa auch in
Frankreich, Deutschland, den Niederlanden, GroBbritannien, Australien oder im
englischsprachigen Teil Kanadas (S. 26, 42, 116, 118, 189-191, 241). Aber die Au-
toren betonen, dass jede Gesellschaft ihren eigenen Weg des Umgangs mit dieser
Herausforderung finden miisse. Modelle einer Nation konnten nicht automatisch auf
eine andere iibertragen werden. Vielmehr

it is a question of revising or adapting deeply rooted codes of collective life in order to
adapt ethnocultural differences in a spirit of democracy. Each nation is doing so in its own
way by endeavouring to implement a solution that is in keeping with its history, institu-
tions and values (S. 42; vgl. S. 195).

Diese Ansicht spiegelt, in Teilen, den anhaltenden Einfluss Johann Gottfried Her-
ders (1744-1803) auf Taylors Denken, insofern einer der vielen Aspekte, die er von
Herder iibernimmt, der Glaube ist, dass jede Gesellschaft ihre eigene, unverwech-
selbare Seinsweise hat, ihre eigene kollektive Identitit, die anerkannt und gelebt
werden sollte. Die Botschaft Herders lautet: ,,Volk should be true to itself, that is, its
own culture. Germans shouldn’t try to be derivative and (inevitably) second-rate
Frenchmen [...]. The Slavic peoples had to find their own path [...]. European colo-
nialism ought to be rolled back to give the peoples [...] their chance to be them-
selves unimpeded.”™ Das Neue, das Herder vorgingigen Ansichten biirgerlicher
Freiheit hinzugefiigt hat, fasst Smith folgendermaflen zusammen: ,,An expressively
free people [...] [is] able to pursue its own common purposes as expressed in its
own distinctive language and culture. It cannot be authentic, or enjoy expressive
freedom, if it has an alien language, culture or set of strong values imposed on it.”?'
In ihrem Bericht skizziert und befiirwortet die Kommission einen speziellen
Rahmen fiir das Nachdenken iiber die Integration in Quebec.*” Einerseits soll der
Bericht als Artikulationsarbeit verstanden werden, als Explizitmachen des Beste-
henden. Dieses Konzept des Artikulierens spielt eine wichtige Rolle in Taylors Mo-
ralphilosophie;* einige der Funktionen, die Taylor dem Explizieren in Hinblick auf

20 Taylor 1994, S.31.

21 Smith 2002, S. 154. Fiir eine hilfreiche Diskussion einiger dieser Themen in Herders eigenen
Arbeiten siehe Spencer 1997.

22 Es gibt eine relativ lange Diskussion liber die Bedeutung dieses Terms, die die Kombination von
Volkssouverdnitdt, Mehrheitsprinzip und Schutz individueller Rechte verdeutlicht (S. 105-
107, 134).

23 Fiir eine ausfiihrlichere Diskussion hierzu siehe 4bbey 2000, S. 41-47 und Smith 2002, S. 118f.

296



die Moral zuspricht, kénnen jedoch auch auf diesen Kontext angewandt werden,
insofern die Artikulation der Werte und Uberzeugungen einer Gesellschaft das Ver-
standnis ihrer Biirger davon vertiefen kann.** Der Bericht ist daher auch offentliche
Bildungsarbeit, da das Explizitmachen dessen, was gemeinhin als geteilte Werte und
Uberzeugungen unterstellt wird, den Gesellschaftsmitgliedern dabei helfen kann,
sich selbst besser zu verstehen sowie woflir diese Werte stehen. Eine andere Funkti-
on der Artikulation ist flir Taylor eine Stirkung der Bindung an Werte; und es ist
offensichtlich, dass er hofft, der Bericht werde ebenfalls diese Wirkung haben — fiir
Mitglieder der Aufnahmegesellschaft ebenso wie fiir Immigrantengruppen.

Allerdings gesteht Taylor zu, dass Artikulationen anfechtbar sind: Im ethischen
wie im politischen Feld ist das Aussprechen des Selbstverstindlichen eine Selten-
heit. Insofern er seine positivste Auslegung der gemeinsamen Kultur Quebecs vor-
bringt, wird der Bericht wahrscheinlich, zumindest in Teilen, Widerstand und Wi-
derspruch bei jenen hervorrufen, die diese Werte anders interpretieren oder zusam-
menstellen bzw. ganz andere Werte in den Vordergrund stellen wiirden. Selbst die-
jenigen, die mit Taylor und Bouchard hinsichtlich der zentralen Werte, die die Im-
migranteninklusion anleiten sollten, iibereinstimmen, konnten andere Umsetzungs-
strategien vorschlagen. Der Bericht ist daher, notwendigerweise, auch Fiirsprachear-
beit, insofern er eine bestimmte Ansicht iiber den geeigneten Weg starkmacht und
dabei zugleich, wenngleich weitgehend stillschweigend, andere zuriickweist. Er
zeichnet seinen bevorzugten Weg als Fortfilhrung der besten Aspekte bisheriger
Praxis und bisherigen Denkens, wie die folgende Passage aus Kapitel 1 zeigt:

We will not propose either breaks or radical shifts. Our reflections and proposals concern-
ing each of the key themes broached will pursue what we are calling the path that Québec
has followed, i.e. the development in Québec in recent decades of intercultural relations
and the pluralist philosophy that has inspired it. Indeed, a high degree of coherence has
marked many of the collective choices made over the years in the realms of education, the
protection of rights, secularism, integration and intercultural relations. Broadly speaking,
we hope to extend this path and advance it in several directions by adapting it to contem-
porary requirements and priorities. (S. 39)

Allerdings verdeckt der im Bericht gewéhlte Stil seinen eigenen Status als Fiirspra-
che, indem seine Empfehlungen als offenkundiger Kurs fiir die Zukunft dargestellt
werden, insofern sie auf weithin geteilten Uberzeugungen basieren, die sich bis
heute aufgebaut haben. Dies macht den Bericht zu einem stark konservativen Do-
kument im theoretischen — weniger im umgangssprachlichen — Sinne. (SchlieBlich

24 Fir eine ausflihrlichere Diskussion der Rolle, die Artikulation in diesem Kontext spielt, siche Steele
2005, S. 82-86.

297



ist die Anerkennung der zentralen Bedeutung der Geschlechtergleichheit fiir Quebec
kaum eine konservative Position in ebenjenem Sinn.) Sein rhetorischer Stil ist kon-
servativ, da er nahelegt, dass es keine Krise gibt; dass keine grolen Verdnderungen
geboten sind; dass das, was notwendig ist, ,mehr desselben ist. Er ldsst wiederholt
durchscheinen, dass alle die Weisheit seiner Einschitzung und Vorschlige
(an)erkennen kdnnen sollten und generiert dadurch mehr Konsens, als tatsdchlich zu
existieren scheint. Damit blendet er Dissens ebenso aus wie die Politik, fiir die be-
fiirworteten Optionen genauso wie fiir die zuriickgewiesenen.

5. Quebecs gemeinsame Kultur

Angesichts ihres Insistierens, jede Nation miisse ihre eigene Antwort auf die Frage
der Zuwandererinklusion finden, miissen die Autoren einige der Schliisselcharakte-
ristika der unverwechselbaren politischen Kultur Quebecs darstellen. Das erste ist
die zentrale Bedeutung der Sprache. Die Bewahrung des Franzdsischen als Sprache
des offentlichen Raumes (Unternehmen und Handel eingeschlossen) ist eine Condi-
tio sine qua non dieser Debatte (S. 19f,, 36f., 108, 116f, 119, 121, 125). Nichtsdes-
totrotz ist es Immigranten freigestellt, im héuslichen Bereich und in freiwilligen
Vereinigungen ihre Muttersprache zu verwenden. Interessanterweise hatte keines der
im Bericht geschilderten Beispiele zu Ausnahmeregelungen Sprache zum Gegen-
stand. Es ist ein Zeugnis des Einflusses der Loi 101,” dass wir an keiner Stelle des
Berichts das Gefiihl bekommen, dass Immigranten als Gefahr fiir diesen Aspekt der
Quebecer Kultur gesehen werden (S. 116, 125, 206f.). Die Debatte wird gerahmt als
eine Debatte um geteilte Werte, nicht um Sprache,”® und Franzésisch wird als einer
dieser Werte prisentiert.

25  Taylor diskutiert und verteidigt diese Gesetzgebung in Taylor 1994, S. 54-61. 1977 erlassen, erklért
die Loi 101 Franzosisch zur Amtssprache Quebecs. Eine ihrer Bestimmungen lautet, dass Kinder
von Immigranten auf Franzosisch statt Englisch unterrichtet werden sollen, um sie in die Quebecer
Kultur einzufiihren (S. 213). Der Bericht zitiert Daten, wonach der Anteil der Schiiler, die auf Fran-
zosisch unterrichtet werden und deren Muttersprache weder Franzosisch noch Englisch ist, sich von
1976/1977 bis 2003/2004 vervierfacht hat: von 20,3 % auf 79,5 % (S. 202).

26  Viele Quebecer sorgen sich noch immer um die Zukunft der franzosischen Sprache, wobei die
Bedrohung weniger von Immigranten als von der Globalisierung auszugehen scheint. Der Bericht
analysiert den Zustand des Franzosischen in Quebec nicht vor S. 209 im Detail; und die Autoren
empfehlen, diesbeziiglich wachsam, aber nicht alarmistisch zu sein (S. 211). Unter frankokanadi-
schen Quebecern besteht die Sorge, dass das Unterrichten von Englisch als Zweit- oder Drittspra-
che junge Quebecer vom Franzosischen weglocken konnte; die Autoren weisen jedoch darauf hin,
dass die Globalisierung Englischkenntnisse zur Notwendigkeit mache (S. 217).

298



Das Thema der anglophonen Minderheit in Quebec wird im Bericht weitgehend
ausgeklammert.”” Fiir seine Zwecke werden sie als Teil der Aufnahmegesellschaft
betrachtet.”™ Der Status der indigenen Minderheit bleibt ebenfalls unberiicksichtigt,
unter anderem deshalb, weil sie keine kulturelle Minderheit darstellen, sondern zu
Kanadas First Nations zéhlen (S. 34, 122, 221). Der Fokus des Berichts liegt auf
jenen ethnischen und kulturellen Minderheiten, die (grofitenteils) durch die jiingsten
Immigrationen nach Quebec entstanden sind und deren Herkunftsorte unter anderem
der Maghreb, Lateinamerika, Afrika und Asien sind (S. 126).%’

5.1 Egalitét

Im Lichte dieses Fokus auf geteilte Werte prasentieren die Autoren viele beantragte
Ausnahmeregelungen als legitim, vor allem in Hinblick auf Quebecs Selbstver-
standnis als liberaldemokratische Gesellschaft und das daraus resultierende Be-
kenntnis zu Egalitét, Pluralitit und demokratischer Partizipation. Wéhrend Sonder-
regelungen auch als nichtegalitér verstanden werden kénnten, insofern Individuen
oder Gruppen eine von der Mehrheitskultur abweichende Behandlung anstreben,
beschreiben die Autoren sie als Versuche, vorsitzliche oder unwissentliche Diskri-
minierung abzuschaffen bzw. abzumildern. Da allgemeine Regeln in ihren Effekten
nicht immer neutral sind, kann ihre Anwendung bestimmte Gruppen benachteiligen.
Etwa die Forderung, wihrend der Ausbildung oder Arbeit eine bestimmte Uniform —
und nur diese Uniform — zu tragen, kann fiir Trager von Kopftiichern oder Turbanen
aus religiosen bzw. kulturellen Griinden eine Ungleichbehandlung bedeuten. In
diesen Fillen steht die Gleichheit auf dem Spiel (S. 148). So gesehen befoérdern
Sonderregelungen die Gleichheit aller Biirger, anstatt sie zu gefahrden (S. 63).
Biirger im Namen der Gleichheit bisweilen auch unterschiedlich behandeln zu
konnen, ist eine Konstante in Taylors politischem Denken. Es ist die Grundlage
seiner Vorstellung einer deep diversity als Rahmung der Teilhabe an der Gesell-

27 ,[...] there is no need to call into question the special status of this [Englishspeaking; Anm.
d. Verf.] minority in Québec. Their protected rights and prerogatives must be respected. Besides,
the National Assembly has already recognized that ,there exists a Quebec English-speaking com-
munity that enjoys long-established rights’” (S. 34).

28  Im Bericht wird jedoch festgestellt, dass englischsprachige Quebecer, insgesamt besehen, offener
fiir ,,reasonable accommodation seien als franzosischsprachige Quebecer (S. 66). Eine kurze Dis-
kussion zur anglophonen Minderheit findet sich auf S. 213.

29  Bei einigen der im Bericht angefiihrten Beispiele handelt es sich um Antrdge der orthodox- und
chassidisch-jiidischen Bevolkerung in Montreal, die nicht zu den erst kiirzlich zugewanderten
Gruppen gehort. Das Thema Antisemitismus wird in einem eigenen Abschnitt des Berichts verhan-
delt (S. 233).

299



schaft. Zudem untermauert es seine Konzeption eines asymmetrischen Foderalis-
mus. Wéhrend sich diese beiden Konzepte direkt auf Quebecs Position in Kanada
bezichen lassen, ist fiir die im Bericht untersuchten Quebec-internen Themen die
Ausformulierung dieser Idee in The Politics of Recognition™ am wichtigsten.
Traditionellerweise fordern liberale Gerechtigkeitsauffassungen, dass politische
Institutionen ,blind‘ gegeniiber individuellen Besonderheiten sind und alle Men-
schen undifferenziert gleich behandeln. Alle Individuen werden als Trdger von
Rechten gesehen, die alle denselben Respekt verdienen und denen allein aufgrund
ihres Menschseins bereits eine bestimmte Wiirde geschuldet ist. Taylor beschreibt,
dass die moderne ,Politik gleicher Wiirde’ begleitet war von ,,a politics of universal-
ism, emphasizing the equal dignity of all citizens, and the content of politics has
been the equalization of rights and entitlements”.’' Der private Bereich ist in dieser
Konzeption der Ort zum freien Ausleben von Unterschieden und Besonderheiten. In
den letzten Jahrzehnten ist diese Interpretation biirgerlicher Gleichheit jedoch durch
eine ,Politik der Unterschiede‘ unter Druck geraten.’” Diese stellt die Idee infrage,
der beste Weg, die Gleichheit aller Biirger zu respektieren, bestehe darin, alle gleich
zu behandeln und zu verlangen, dass ein jeder mit Betreten 6ffentlicher Gefilde
seine besonderen Aspekte ablege. Beflirworter einer Politik der Unterschiede weisen
darauf hin, dass dieses Modell Menschen voraussetzt, die problemlos ihre private
von ihrer offentlichen Rolle trennen konnen, ihr Empfinden des Guten von ihrer
Pflicht zum Richtigen, ihre religivsen Uberzeugungen von ihrem politischen Han-
deln. Alle Menschen in ein einziges Modell zu assimilieren, kommt einer aktiven
Verweigerung ihrer Gleichheit, Individualitit und Wiirde gleich. Die grundlegende
Annahme dahinter lautet, dass wir nicht alle gleich sein kénnen, wenn wir uns alle in
ein einziges Modell der 6ffentlichen Personlichkeit einfiigen miissen, da dieses Mo-
dell, selbst wenn nur implizit, bestimmte Identititen und Seinsweisen privilegiert.”
Ich verstehe Taylor so, dass die Politik der Anerkennung die liberale Tradition so-
wohl fortsetzt als auch herausfordert. Sie fordert sie insofern heraus, als sie die Préa-
misse zuriickweist, die Gleichbehandlung aller Biirger erfordere Blindheit gegen-
iber deren Unterschieden. Zugleich setzt sie die liberale Tradition durch ihr Ver-
sprechen fort, alle Biirger als freie und gleiche Individuen zu behandeln. Sie macht
sich diese Ideale zu eigen, wihrend sie zugleich bekriftigt, dass unterschiedsblinde

30  Taylor 1994. Fiir eine ausfiihrlichere Diskussion der Themen des Essays siehe Abbey 2000, S. 135-
141 und Smith 2002, S. 153-165.

31  Taylor 1994, S.37.

32 Ebd, S.38.

33 Ebd, S.43.

300



Politik dies nicht fiir alle erreichen kann und dass eine Politik der Unterschiede
diesen Idealen der Freiheit, Gleichheit und Individualitit wahrhaftiger entspricht.**

Die im Bericht zutage tretende Uberzeugung, dass manche Ausnahmeregelungen
Gleichheit — die ein zentraler Wert von Quebecs politischer Kultur ist — eher befor-
dern als behindern, hat ihren Hintergrund somit in fritheren Gedanken Taylors zur
Politik der Anerkennung. Wenngleich einige der Herausforderungen, die sich
Quebec im Zusammenhang mit der Ungleichbehandlung seiner Biirger im Dienste
ihrer Gleichheit stellen, von Taylor auch in seinem Essay theoretisiert werden, so
sind doch die Termini der Anerkennung groBtenteils nicht im Bericht vertreten.’
Dies konnte daran liegen, dass die Politik der Anerkennung mit dem Konzept des
Multikulturalismus verbunden wird und Multikulturalismus, wie ich weiter unten
ausfiihren werde, in Quebec ein belasteter Begriff ist.

5.2 Gleichstellung der Geschlechter

Quebecer betrachten die Gleichstellung der Geschlechter heutzutage als einen uner-
lasslichen Bestandteil gesellschaftlicher Gleichheit, und eine der im Bericht aufge-
griffenen Sorgen lautet, dass manche der geforderten Sonderregelungen diese unter-
graben wiirden (S. 106f., 126, 144, 186). Zum Beispiel bemiihen sich Mitglieder
bestimmter religioser Gruppen darum, dass Fahrpriifungen von einer Person abge-
nommen werden, die dasselbe Geschlecht wie der Priifling hat (S. 71). Die Autoren
empfehlen, solche Antrage abzulehnen, da sie einen fundamentalen Wert der politi-
schen Kultur Quebecs kompromittieren und de facto das Recht anderer, nicht auf-
grund ihres Geschlechts diskriminiert zu werden, verletzen (S. 164). ,,Adjustment
requests that infringe gender equality would normally have little chance of being
accepted because such equality is a core value in our society” (S. 178; vgl. S. 20).%
Gleichwohl halten sich Taylor und Bouchard nur kurz mit dem von kritischen
Stimmen vorgebrachten Argument auf, dass auch kopftuchtragende Frauen eine
Bedrohung der Geschlechtergleichheit darstellen, da sie ein Zeichen der Subordina-

34  Ebd, S. 39.

35 Die einzige Referenz auf Anerkennung im von Taylor in seinem Essay ausgefiihrten Sinne, die ich
finden konnte, zeigt sich, wenn die Autoren den offenen Sdkularismus mit dem vergleichen, was
Micheline Milot ,,the secularism of recognition [/a laicité de reconnaissance]* nennt (S. 141, Anm.
18).

36  Allerdings merken die Autoren an, dass dies keine allgemeingiiltige Regel sein sollte, insofern es
Fille geben konne, in denen eine Person legitimerweise die Dienste einer Person eines bestimmten
Geschlechts bevorzugt: ein weibliches Vergewaltigungsopfer, das von einer Polizistin befragt wer-
den mochte; ein Patient in einem Pflegeheim, der von einem Angestellten eines bestimmten Ge-
schlechts gewaschen werden mochte; und so weiter (S. 178).

301



tion unter Ménner sind. Die Autoren halten dagegen, dass dies eine reduktionistische
und externalistische Interpretation sei: Fiir die Tragerinnen wiirden Kopftiicher eher
religiose Frommigkeit ausdriicken als Unterwerfung aufgrund des Geschlechts
(S. 145). Dies erscheint mir als ein Fall, in dem die Autoren vorschnell eine Position
verwerfen, die sie nicht teilen. Selbstverstidndlich kénnen beide Deutungen plausibel
sein — dass flir manche Frauen das Tragen eines Kopftuches ein Akt der Frommig-
keit ist, wohingegen andere dies als Unterwerfung unter den Mann empfinden. Ob-
gleich Taylor den Selbst-Interpretationen grole Bedeutung fiir die Erkldrung
menschlichen Verhaltens beimisst, halt er sie doch nicht fiir unveranderlich; daher
bedeutet die Aussage, dass Individuen ihre Handlungen als mit einer bestimmten
Bedeutung verkniipft wahrnehmen, nicht, dass alternative Deutungen damit ungiiltig
sind. Wéren Selbst-Interpretationen tatsdchlich unverianderlich, so wére es sinnlos,
iiber mehr oder weniger verstandliche bzw. nachvollziehbare Selbst-Interpretationen
zu reden, und der Versuch, diese zu verdndern oder zu verbessern, wére vergeblich.
Taylor schreibt: ,,There is a getting it right and getting it wrong in this domain. Ar-
ticulations are like interpretations in that they are attempts to make clearer the im-
ports things have for us”.*” Dariiber hinaus, selbst wenn das Tragen eines Kopftu-
ches ein Zeichen der Subordination der Frau ist, so folgt daraus keineswegs, dass
dies im Interesse der Geschlechtergleichheit verboten werden sollte. Es kann argu-
mentiert werden, dass das Verbot solcher Aktivitdten der falsche Schritt in einer
derart heiklen Angelegenheit ist und wahrscheinlich kontraproduktive Konsequen-
zen hitte. Daher kénnte man der Empfehlung des Berichts beipflichten, dass das
Tragen von Kopftiichern (normalerweise) gestattet werden sollte, ohne zugleich
dessen Interpretation zuzustimmen, dass dies lediglich ein Ausdruck religidser
Frommigkeit ohne Auswirkungen fiir die Geschlechtergleichheit sei.

Dieses Thema wird gegen Ende des Berichts noch einmal nuancierter aufgegrif-
fen. Die Autoren berichten, dass ihre Konsultationen ergeben hitten, dass Frauen
Kopftiicher aus vielen Beweggriinden tragen, und sie rdumen ein, dass diese
manchmal unvereinbar mit dem Wert der Geschlechtergleichheit sind. In anderen
Fillen jedoch bekriftigen die Motive der Frauen diese Gleichheit, insofern ,.there is
a strong feminist current among Muslim women [...] that follows a path or original
model that differs from the feminism prevailing in Québec and that can be com-
bined, in particular, with the wearing of the headscarf” (S. 234).*® Angesichts der
Vielfalt der (Be-)Deutungen kommen sie zu dem Schluss, dass es falsch wire, das
Tragen eines Kopftuches in offentlichen Institutionen zu verbieten, da dies jene

37  Taylor 1985a, S. 65.
38  Fiir eine hilfreiche und scharfsichtige Darstellung der vielfiltigen Bedeutungen der Verschleierung
siehe Hirschmann 1993, Kap. 6: Eastern Veiling, Western Freedom?,S. 170-198.

302



bestrafen wiirde, die es aus Griinden tragen, die nicht mit der Geschlechtergleichheit
konfligieren. Ein solches Verbot wiirde zugleich die Gewissensfreiheit verletzen
(siche unten). An dieser Stelle erkennen Taylor und Bouchard an, dass sie einer
bestimmten Position den Vorzug vor anderen geben, und antizipieren entsprechende
Kritik. Sie schlieBen nichtsdestotrotz damit, dass ihre Position alles in allem ,,the
only suitable one at present™ sei (S. 235).

5.3 Sikularismus™

Das Tragen von Gegenstdnden als Zeichen religiosen Glaubens fiihrt direkt zur
Diskussion um den Sdkularismus, ein weiterer zentraler Wert, den manche Quebecer
durch die Duldung bestimmter Praktiken einiger kultureller Minderheiten gefihrdet
sehen (S. 18, 36, 133, 142). Diese Frage wird in einem eigenen Kapitel des Berichts
abgehandelt — Kapitel 7: The Quebec System of Secularism (S. 133-154) — sowie
dariiber hinaus iiber den gesamten Bericht immer wieder aufgegriffen. Die Autoren
machen deutlich, dass dies ein besonders sensibles Thema ist angesichts der noch
frischen Erinnerung an die Macht, die von der katholischen Kirche vor der Stillen
Revolution ausgeiibt wurde (S. 21, 217). Wéhrend jedoch groBe Einigkeit dariiber
besteht, dass der Sékularismus einer der konstitutiven Werte Quebecs ist, schrumpft
der Konsens, wenn es um seine konkrete Bedeutung und Umsetzung geht (S. 25, 39,
142f.). Zwar haben sich einige der von der Kommission konsultierten Personen auf
das franzosische Sakularismusmodell berufen (S. 149, 193f,, 277), die Autoren des
Berichts wenden jedoch ein, dass Frankreichs republikanische Idee, wonach Religi-
on privatisiert werden miisse, zu restriktiv sei. Stattdessen vertreten sie die Idee
eines offenen Sdkularismus [la laicité ouverte], der Quebecs spezifischer Situation
besser entspreche (S. 20, 134, 142, 148f,, 159, 241).*

Ein offener Sékularismus beinhaltet vier zusammenhéngende Prinzipien: ,,1. the
moral equality of persons; 2. freedom of conscience and religion; 3. the separation
of Church and State; and 4. State neutrality in respect of religious and deep-seated
secular convictions® (S. 20; vgl. S. 1, 35f., 241). Die beiden letztgenannten Prin-
zipien stehen dabei im Dienste der ersten beiden: ,,The neutrality and separation of
the State and the Church are not perceived as ends in themselves but as means to

39  Viele der in diesem Abschnitt diskutierten Ideen werden in Maclure/Taylor 2011 untersucht. Joce-
lyn Maclure, Philosophieprofessor an der Laval University in Quebec, war einer der Fachberater
der Kommission.

40  Der Begriff stammt aus dem Proulx Task Force Report on the Place of Religion in the Schools of
Québec aus dem Jahre 1999 (S. 140).

303



attain the fundamental twofold objective of respect for moral equality and freedom
of conscience” (S. 141). Diese Variante des Sdkularismus fokussiert darauf, die
Grundiiberzeugungen und die Gewissensfreiheit jedes Einzelnen zu schiitzen. Durch
die Anerkennung der Gleichheit in Bezug auf die Gewissensfreiheit stellt der Be-
richt Religion auf dieselbe Stufe wie andere tiefempfundene Bindungen, die Men-
schen unter anderem als konstitutiv fiir ihre Identitit ansehen (S. 134, 144).*' Ange-
sichts der Vielzahl religioser und nichtreligidser Uberzeugungen in Quebec besteht
die angemessene Rolle des Staates darin, die Freiheit und Gleichheit der Individuen
zu respektieren und deren Recht zu schiitzen, ihre eigenen Anschauungen zu besit-
zen und zum Ausdruck zu bringen, solange sie die Freiheit und Gleichheit anderer
nicht verletzen (S. 141). Ein neutraler Staat unterdriickt diese Unterschiede oder
diese Freiheit nicht, sondern demonstriert Neutralitdt durch unparteiische Behand-
lung seiner Biirger. Er préferiert weder religidse vor nichtreligidsen Positionen noch
eine bestimmte religiose Position vor einer anderen (S. 134, 144). Er ist, idealer-
weise, in der Lage, seine Entscheidungen und Gesetze vor allen Biirgern unabhéngig
von deren Weltbild zu legitimieren, was ein Zeichen seines gleichwertigen Respekts
fiir sie als Biirger ist (S. 136).*

Einer der wenigen politischen Theoretiker, die im Bericht zitiert werden, ist John
Rawls.* Die Autoren berufen sich auf dessen Idee eines iibergreifenden Konsenses,
um zu erkldren, wie die Prinzipien des offenen Sékularismus von einer Vielzahl
unterschiedlichster religioser und moralischer Positionen bejaht werden kénnen (S.
134f.). Dieses Konzept beriicksichtigt, dass groe Teile der Bevolkerung religios
sein konnten, wihrend zugleich die Neutralitit des Staates gewahrt wird. An dieser
Stelle konvergiert der Bericht auch mit Taylors jiingster Arbeit zum Sékularismus.
Ein Aspekt von Sékularitit ist die Trennung von Kirche und Staat oder, allgemeiner,
die Entfernung von Religion aus der &ffentlichen Sphire.** Dennoch ist, wie Taylor
ausfiihrt, ,,this emptying of religion from autonomous social spheres [...], of course,
compatible with the vast majority of people still believing in God, and practicing

their religion vigorously”.*’

41  In diesem Zusammenhang ist Taylors Idee einer ,,strong evaluation” relevant: sieche Taylor 1985a,
S. 15f, 65-67, 102. Fiir eine ausflihrlichere Diskussion siehe Abbey 2000, S. 17-26 und Smith
2002, S. 89-97.

42 Taylors fritheste Erorterung dieses Problems datiert in 1990. Die Vorteile, die sich fiir Religion aus
der Trennung von Kirche und Staat ergeben, werden in Taylor 1999, S. 18f. angeschnitten; Taylor
schreibt: ,,The gospel was always meant to stand out, unencumbered by arms* (ebd., S. 18).

43  Die anderen sind Alexis de Tocqueville zur Bedeutung geteilter nationaler Werte in Kapitel 6
(S. 123) und Jiirgen Habermas in Kapitel 7 zu ,,moral ideas stemming from the Christian tradition
being translated into secular terms® (S. 145f.).

44 Taylor 2007, S. 1f.

45  Ebd.

304



Der Bericht fangt diesen Unterschied zwischen der Existenz eines neutralen Staates
und dem Zustand des religidsen Glaubens in einer Gesellschaft ein, indem er zwi-
schen der Laizisierung staatlicher Institutionen und der Sékularisierung der Gesell-
schaft unterscheidet. Laizisierung [/a laicization] bezieht sich auf einen politischen
Prozess, in dem der Staat sich von allen Religionen und Religion im Allgemeinen
distanziert, wiahrend Sékularisierung [la secularization] ein sozialer Prozess ist, in
welchem der Einfluss der Religion ,,in social mores and the conduct of individual
life schwindet (S. 135). Die beiden Prozesse miissen nicht zwingend im Gleich-
schritt verlaufen, und wéhrend ein liberaldemokratischer Staat seine Laizisierung
anstreben sollte, sollte er die Sakularisierung nicht vorantreiben (S. 135). Fiir beides
gilt derselbe Grund: Respekt vor der Freiheit, Gleichheit und Autonomie seiner
Biirger (S. 135). Interessanterweise deuten die Autoren an, dass die Laizisierung des
Quebecer Staates noch nicht abgeschlossen ist, und verweisen hierfiir auf das Kruzi-
fix an der Wand der Nationalversammlung sowie auf die Er6ffnung einiger kommu-
naler und Ratssitzungen mit einem Gebet (S. 20, 178f.). Wenn der Staat wirklich
neutral gegeniiber Religionen (und nichtreligiosen Weltanschauungen) sein soll,
miissten diese Praktiken eingestellt werden (S. 260). Wie dies deutlich macht, hat
das Prinzip staatlicher Neutralitdt Auswirkungen nicht nur auf die Behandlung von
Immigranten und kulturellen Minderheiten, sondern auch auf Praktiken der Mehr-
heit, die zuvor vielleicht nicht als Verletzung der staatlichen Neutralitét sichtbar
waren, weil sie von den meisten Menschen angewendet wurden oder diesen zumin-
dest vertraut waren.*¢

Dieses Prinzip der Neutralitit des Staates als Grundprinzip des offenen Sékula-
rismus verbietet das Tragen religioser Symbole weder Schiilern in der Schule noch
Beamten wihrend der Ausiibung ihrer Tétigkeit. Im Kontext des Bildungswesens
empfehlen die Autoren, dass ,,[i]f we are to accord students equal respect and ensure
the institution’s neutrality, the main thing is not to completely remove religion from
the school but ensure that the school does not embrace or favour any religion”
(S. 142). In Hinblick auf Beamte argumentieren sie, dass nicht deren Erscheinung,
sondern deren Handlungen anhand des Neutralititskriteriums beurteilt werden soll-
ten (S. 149f)). Wenn sie allen Biirgern gleichermaBen unparteiisch dienen, handeln
sie als Agenten eines neutralen Staates, ungeachtet ihrer Kleidung. Dies gilt jedoch
nur unter zwei Vorbehalten. Erstens, das Tragen eines religiosen Symbols darf die
Ausiibung der Téatigkeit nicht behindern. Aus diesem Grunde ist es Lehrern nicht

46  Quebecs Nationalversammlung stimmte unisono gegen diese Empfehlung. Premier Charest wurde
dahingehend zitiert, dass ,,the religious icon reflects Quebec’s cultural and institutional heritage and
should stay where it is”. Nichtsdestotrotz soll er den Grundtenor des Berichts begriiit haben (CBC
News vom 22.05.2008).

305



gestattet, Burkas zu tragen, da das Verdecken eines GroBteil des Gesichts in Kon-
flikt steht mit ihrem naturgemdf3 interaktiven Beruf, der maximale Kommunikation
zwischen Unterrichtenden und Lernenden erfordert (S. 150, 179). Zweitens kommen
Bouchard und Taylor zu dem Schluss — und beanspruchen hierbei, flir den GroBteil
der Quebecer zu sprechen —, dass eine Regel, die fiir alle Staatsangestellten unab-
héngig von deren konkreter Tétigkeit gleichermalen gilt, ,exzessiv‘ sei. Das Verbot,
religiose Symbole zu tragen, sollte nur flir diejenigen Positionen gelten, ,,that stri-
kingly exemplify State neutrality and whose incumbents exercise a power of coerci-
on” (S. 151). Das heilit, denjenigen, die an der Spitze der staatlichen Institutionen
der offentlichen Ordnung stehen und diese am stérksten reprisentieren — Richter,
Staatsanwilte, Polizeibeamte, Gefangniswarter sowie Préasident und Vizeprésident
der Nationalversammlung —, sollte es nicht erlaubt sein, religiose Symbole wihrend
der Ausiibung ihrer Tatigkeit zu tragen (S. 150f., 260).

5.4 Integration

Neben der Respektierung individueller Gleichheit und Gewissensfreiheit glauben
Taylor und Bouchard, dass es heilsame Auswirkungen habe, alle Biirger an politi-
schen Institutionen teilhaben zu lassen, ohne deren religiése oder kulturelle Identita-
ten zu unterdriicken. Dies fordere das hohere Gut der sozialen Integration, indem es
the risk of conflict and social fragmentation‘ reduziere (S. 148, 241). Angehdrige
kultureller Minorititen fiihlen sich eher heimisch in und verbunden mit Quebec,
wenn es keine Restriktionen gibt, in welcher Art und Weise sie an den &ffentlichen
Institutionen partizipieren koénnen (S. 165). Statt der Unterdriickung von Unter-
schieden ermdglicht gerade deren Ausleben allen Gesellschaftsmitgliedern, iiber und
durch kulturelle Vielfalt zu lernen. Wie die Autoren feststellen, ,,it is healthier to
display one’s differences and become familiar with those of the Other than to gloss
over and marginalize them, which can lead to fragmentation favourable to the for-
mation of stereotypes and fundamentalisms” (S. 120).

Die reibungslose Integration von Zuwanderern ist eine Aufgabe, der sich viele
westliche Gesellschaften gegeniibersehen, aber der Bericht legt nahe, dass dieses
Thema in Quebec, das stets eine starke kollektive Identitét hatte, besonders akut ist.
Diese Identitdt wurde gestirkt durch ein Geflihl der Bedriangung und Bedrohung
sowie die Tatsache, dass heutzutage Frankokanadier nur in den engen Grenzen
Quebecs eine sprachliche Mehrheit sind. Auflerhalb der Provinzgrenzen sind sie eine
Minderheit, in Kanada ebenso wie in ganz Nordamerika (S. 187f., 242). Das Ringen
um kulturelle Eigenstindigkeit kann wie ein nicht enden wollender Kampf wirken
und macht sie auf der einen Seite besonders empfindlich fiir wahrgenommene Be-
drohungen, verbunden auf der anderen Seite mit der Bewahrung einer starken kol-
lektiven Identitét (S. 208, 212). Die Autoren beschreiben, dass

306



for a small nation such as Québec, constantly concerned about its future as a cultural mi-
nority, integration also represents a condition for its development and survival and, indeed,
a necessity. Besides, it is a theme that has for a very long time in one form or another im-
bued French-Canadian thinking, constantly in search of homogeneity, consensus, solidarity
and the marshalling of national strengths (S. 113; vgl. S. 41).

Integration bedeutet auch Interaktion; und die Autoren glauben, dass Interaktion mit
unterschiedlichsten Mitbiirgern und das damit verbundene gegenseitige Kennenler-
nen alle Beteiligten bereichert. Wie oben dargelegt, vertreten sie ein Modell, bei
dem die verschiedenen Gruppen nicht einfach nur denselben physischen Raum tei-
len, sondern miteinander in Interaktion und dadurch auch in Lernprozesse treten, in
der Hoffnung, dass dieser Dialog gegenseitiges Verstindnis und wechselseitigen
Respekt befordert (S. 120, 150). Solche Interaktion sollte auch die Gefahren von
Stereotypen, Fremdenfeindlichkeit und Rassismus abschwichen (S. 114). Dies un-
terstreicht, dass Integration nicht Assimilation bedeutet; sie ist kein einseitiger Pro-
zess. Genauso, wie Zuwanderer mehr {iber das Aufnahmeland lernen und sich dort
zunehmend heimisch fiihlen, so wird sich auch das Aufhahmeland durch die Integra-
tion von Immigranten wandeln (S. 114, 121, 129). Integration ist ,,a continuous
dynamic® (S. 114f)).

Das im Bericht deutlich werdende Integrationsversténdnis ist eng verzahnt mit ei-
nem Argument, das Taylor in The Dynamics of Democratic Exclusion vorgebracht
hat.*” Danach sieht Taylor in modernen Demokratien eine doppelte Logik am Wer-
ke: Auf der einen Seite gibt es einen Impuls in Richtung noch stérkerer Inklusion,
insofern Demokratie die ,Herrschaft des Volkes* verspricht und willkiirliche Exklu-
sionen aus der Biirgerschaft aufgrund Rasse, Geschlecht oder Herkunfisland nicht
langer akzeptabel sind. Auf der anderen Seite bendtigen Demokratien aber nichts-
destotrotz eine starke kollektive Identitdt. Damit das demokratische Prinzip der
Volkssouverinitdt umgesetzt oder iiberhaupt gedacht werden kann, bedarf es einer
Ganzheit, eines Volkes, das sich selbst regieren kann. Es muss zu gemeinsamer
Beratung und zur Herausbildung eines gemeinsamen Willens in der Lage sein. Ein-
stimmigkeit ist nicht erforderlich, aber es muss einen identifizierbaren Willen bzw.
eine identifizierbare Meinung geben, die von der Mehrheit der Menschen geteilt
wird und die die Entscheidungsfindung anleitet. Die demokratische Konzeption der
Volkssouverinitit erfordert damit einen hohen Grad an Kohésion und gegenseitigem
Vertrauen unter jenen, die sich selbst als ,das Volk® definieren. Jene, die der kol-
lektiven demokratischen Ganzheit angehdren, miissen sich bis zu einem gewissen
Grad damit identifizieren und eine gegenseitige Verbundenheit empfinden. Sie miis-

47  Taylor 1998.

307



sen willens sein, ihren Mitbiirgern zuzuhdren, und umgekehrt selbst davon ausge-
hen, dass diese sie ebenfalls anhoren.

Dennoch ist es gerade das demokratische Erfordernis einer starken gemeinsamen
Identitit, das jene Impulse generiert, die Taylor ,innere Exklusion nennt.** Gleich-
wohl sie iiber die formalen Biirgerrechte verfiigen, nehmen sich manche Gruppen
nicht als genuinen Bestandteil der kollektiven Identitét bzw. als sich nicht wirklich
in diese einfligend wahr und/oder werden so von anderen wahrgenommen. Auch
wenn ihnen formale Rechte und Gleichheit zugestanden werden, kdnnen Gruppen,
die traditionell nur marginal an der Ausiibung politischer Macht teilhatten — Frauen,
Immigranten, ethnische Minderheiten —, anzweifeln, ob sie wirklich als vollwertige
Mitglieder der Gesellschaft angesehen werden. Demokratien miissen stets wachsam
sein gegeniiber ihrer unvermeidlichen Tendenz, ein internes ,wir‘ und ,sie‘ zu kon-
struieren.

Laut Taylors Diagnose besteht die Herausforderung liberaldemokratischer Ge-
sellschaften darin, inkludierendere Konzepte von ,Volk® zu entwickeln, die dennoch
jene Kohérenz und jenen Fokus flir die gemeinsame Identifikation sicherstellen
konnen, die demokratische Entscheidungsfindung benétigt:

[D]emocratic societies are going to have to engage in a constant process of self-reinvention
in the coming century, redefining their common understandings to include new groups of
people, and revising their traditional political cultures to accommodate varied identities,
both home-grown and newly arrived.*’

Schliisselelement einer Stirkung der Inklusion ist die Herstellung des Gefiihls bei
allen Gesellschaftsmitgliedern, dass ihre Standpunkte gehdrt und respektiert werden.
Umgekehrt verlieren die Prozeduren und Resultate demokratischer Entscheidungs-
findung ihre Legitimitét flir jene gesellschaftlichen Gruppen, die sich in 6ffentlichen
Debatten nicht als vollwertige und gleichwertige Teilnehmer anerkannt fithlen.*

Ferner beschreibt Taylor, dass jene Gruppen, die nicht traditionellerweise politi-
sche Macht ausgeiibt haben, zunehmend fordern, dass sie zu ihren eigenen Bedin-
gungen teilhaben konnen, auf eine Art und Weise, die ihre Identitidten und Selbst-
Verstindnisse beriicksichtigt, anstatt sich an ein Standardmodell politischer Partizi-
pation anpassen zu miissen:

The idea that one ought to suppress one’s difference for the sake of fitting in to the domi-
nant mold has been considerably eroded. Feminists, cultural minorities, homosexuals and

48  Ebd, S. 149.
49  Taylor 1998, S. 149.
50  Siehe auch Taylor 1995, S. 276, 278.

308



religious groups all demand that the reigning formula be modified to accommodate them,
rather than the other way around.”’

Inspiriert von den Arbeiten Herders und Wilhelm von Humboldts (1767—-1835) skiz-
ziert er ein Ethos demokratischer Inklusion, das die Unterschiede zwischen den
verschiedenen Gruppen hochschétzt und die Biirger dazu auffordert, sich nicht ein-
fach nur zu tolerieren, sondern in wechselseitige Beziehungen und Lernprozesse
miteinander zu treten, in dem Verstindnis, dass ihre Unterschiede sowohl sie selbst
als auch die Politik als Ganzes bereichern werden.*

Since each life can only accomplish some small part of the human potential [...] we can
benefit from the full range of human achievement and capacity only if we live in close as-
sociation with people who have taken other paths. To attempt to impose uniformity is to
condemn ourselves to a narrower and poorer life.>*

Viele der Themen aus The Dynamics of Democratic Exclusion schwingen im gesam-
ten Bericht der Kommission mit. Eines der Hauptanliegen des Berichts dreht sich
um die Frage, wie sich Immigranten involviert und verbunden fiihlen mit der kol-
lektiven Identitdt Quebecs. Der Bericht empfiehlt, Unterschiede auszudriicken, nicht
zu unterdriicken, um so sowohl Inklusion zu férdern, indem Zuwanderer zu ihren
eigenen Bedingungen partizipieren kdnnen, als auch allen Biirgern die Mdglichkeit
des gegenseitigen Lernens zu geben.

Letztlich stellen die Autoren die Integration von Immigranten jedoch nur als ei-
nen Aspekt sozialer Integration dar. Alle benachteiligten Gruppen, darunter Frauen,
Behinderte, Indigene und Arme, sollten in den Integrationsprozess einbezogen wer-
den (S. 115). Demokratie braucht Integration, damit alle Biirger partizipieren und
sich als Teil des Volkssouveridns filhlen kénnen; aber auch die redistributive Politik
des Wohlfahrtsstaates erfordert ein starkes Wir-Geflihl. Wie Taylor an anderer Stelle
argumentiert hat,>* miissen Menschen gegeniiber ihren Mitbiirgern ein Gefiihl der
Verbundenheit und Verantwortung fiihlen, um Besteuerung fiir redistributive MaB-
nahmen wie 6ffentliche Bildung, allgemeine Gesundheitsversorgung und Arbeitslo-
senunterstiitzung zu tragen (S. 114). Integration bedeutet auch die Mdoglichkeit sozi-
aler Mobilitit fiir zuvor Marginalisierte, indem sie ihnen ermdglicht, ihren geografi-
schen Ort, ihre soziotkonomische Stellung oder ihren Beruf zu wechseln. Dies

51 Taylor 1998, S. 149.

52 Ebd, S.153f.

53 Ebd., S. 153. Fiir eine hilfreiche Darstellung von Taylors Themen in diesem Essay siehe Smith
2002, S. 165-169.

54 Siehe Taylor 1996; ebenso 1990; 2008. Smith 2002, S. 191 macht darauf aufmerksam, dass dies ein
fortwihrendes Interesse Taylors ist.

309



kommt ihnen als Individuen zugute, aber auch der Gesellschaft insgesamt durch die
Vergroflerung des Reservoirs an Talenten und Fahigkeiten, aus dem sie schopfen
kann. Dies verdeutlicht, dass die im Bericht vertretene Konzeption von Integration
eine ausgeprigte soziodkonomische Dimension besitzt: Integration ist nicht einfach
ein sprachliches, kulturelles oder ethisches Phinomen. Stattdessen erfordert ein
umfassender Ansatz die Bekdmpfung von Armut und Arbeitslosigkeit (S. 21, 41,
118, 130, 224). Aufmerksamkeit auch auf diese Aspekte des Integrationsprojektes
zu richten, entspricht zudem der 6ffentlichen Kultur Quebecs, insofern die Quebec
Charter soziodkonomische Rechte anerkennt, die kanadische Verfassung hingegen
nicht (S. 106). Der Bericht empfiehlt, dass diese Rechte gestarkt werden und densel-
ben Vorrang vor jeglicher Gesetzgebung in Quebec erhalten, wie ihn Menschen- und
politische Rechte bereits haben (S. 259, 270).°® Ein Teil des Berichts beschiftigt sich
auch mit den spezifischen Problemen weiblicher Immigranten, bspw. Diskriminie-
rung im Erwerbsleben und héusliche Gewalt (S. 228f.). Er dridngt auf eine stirkere
staatliche Forderung von Organisationen, die weibliche Immigranten unterstiitzen
(S. 269).

5.5 Inter- versus Multikulturalismus

Der fiir Quebecs spezifische Situation addquate Ansatz hinsichtlich der Integration
von Immigranten kann eher mit Referenz auf Interkulturalismus anstatt Multikultur-
alismus charakterisiert werden (S. 19, 117, 121, 214, 216, 257). Die Autoren merken
jedoch an, dass Interkulturalismus nie umfassend oder formal definiert worden ist,
und sie appellieren an die Nationalversammlung, eine Stellungnahme abzugeben,
die jene Orientierung bieten kann, die viele suchen, die an vorderster Front mit be-
antragten Ausnahmeregelungen zu tun haben (S. 84, 86, 91, 99, 129). Das im Be-
richt dargestellte Konzept des Interkulturalismus ist entsprechend eine Rekonstruk-
tion anhand diverser politischer Programme und Praktiken.

Interkulturalismus erkennt an, dass die Mehrheit selbst eine ethnokulturelle
Gruppe ist. Dieses Bewusstsein wird befordert durch Quebecs Geschichte des
Kampfes um Anerkennung als eigenstindige kulturelle Gemeinschaft, und als Nati-
on, innerhalb Kanadas. Im Vergleich zu Mehrheiten in anderen liberaldemokrati-

55  Taylors Verstindnis von Anerkennung wurde gelegentlich dafiir kritisiert, die soziodkonomische
Dimension nicht mit einzubeziehen, siche Redhead 2002, S. 125. Wie diese Ausfiihrungen jedoch
zeigen, ist er nicht unaufmerksam gegeniiber diesem Aspekt dessen, was er an anderer Stelle Aner-
kennung nennt. Thren Zusammenhang thematisiert er in Taylor 2002.

56  Dies wurde bereits 2003 von einer Kommission zu Personlichkeitsrechten und Rechten von Ju-
gendlichen empfohlen (S. 259).

310



schen Gesellschaften sollte es fiir Frankokanadier in Quebec daher schwieriger sein,
ihren Sonderstatus aus den Augen zu verlieren, und damit entsprechend leichter,
sich selbst als ethnokulturelle Gruppe zu begreifen, die mit anderen ethnokulturellen
Gruppen interagiert. Dennoch wird nicht der Anschein erweckt, dass diese verschie-
denen Gruppen sich auf Augenhohe begegnen wiirden; neben ihrer historischen
ortlichen Verwurzelung und ihrer zahlenmaBigen Majoritét genieit die frankokana-
dische Mehrheit, wie oben bereits angemerkt, den Vorteil, dass ihre Muttersprache
das Medium interkulturellen Austausches ist.’’ Die Autoren beobachten, dass

the demographic weight of the majority ethnocultural group combined with its sociological
and political weight suffice to ensure the survival of a large part of its traditional heritage
in everyday life [...]. In addition [...] the language of the majority group is subject to leg-
islative protection (S. 214).

Daher sind die Frankokanadier in ihren Beziehungen zu kulturellen Minderheiten
eindeutig in der dominanten Position. Dennoch impliziert der Bericht, dass sie ihre
Vormachtstellung leicht aus dem Blick verlieren, da sie selbst hiiufig eine ums Uber-
leben kimpfende Minderheit waren und in manchen Kontexten noch sind. Die Auto-
ren betonen, dass dieses Geflihl der Schwiche die Sicht auf Integration und Inklusi-
on nicht iiber Gebiihr beeinflussen sollte. An zwei Stellen im Bericht raten sie An-
gehorigen der Mehrheit in Hinblick auf Beziehungen zu Immigrantengruppen expli-
zit davon ab, ,,[to] don the mantle of a victim* (S. 21; vgl. S. 216). An dieser Stelle
stimmt die im Bericht geduBerte Ansicht wieder mit Taylors fritherem Denken iiber-
ein, insofern er bei der Diskussion der doppelten Logik von Demokratien jene Art
der Viktimisierung kritisiert, die Identitétspolitik haufig ,sterile and unproductive:®
werden ldsst. Wie wir bereits gesehen haben, ist er davon iiberzeugt, dass Demokra-
tie des Glaubens daran bedarf, dass Gesprachspartner in einem gewissen Sinne
gleichgestellt sind und sich gemeinsam iiber allgemeine Anliegen verstindigen kon-
nen. Starres Verharren in der Opferposition steht dem im Weg.

Fiir Quebecs spezifische Bediirfnisse wird der interkulturelle Rahmen als passen-
der wahrgenommen, da der Eindruck besteht, das im anglophonen Kanada sowie in
anderen Landern vorherrschende multikulturelle Modell kénne Quebecs Bekenntnis
zu Franzosisch als Amtssprache nicht angemessen beriicksichtigen (S. 121). Multi-
kulturalismus degeneriere angeblich zu einer Form des kulturellen Relativismus, der
Quebecs Bekenntnis zur Reproduktion seiner gemeinsam geteilten Werte wider-

57  Wie oben bereits erwéhnt, hindert dies jedoch niemanden daran, zwei- oder mehrsprachig zu leben
(S.121).
58  Taylor 1998, S. 156.

311



spricht (S. 123). Mit dem multikulturellen Modell wird {iberdies die Gefahr sozialer
Fragmentierung und Spaltung verbunden, wenn die verschiedenen kulturellen Grup-
pen in voneinander und von der Mehrheitskultur separierten Enklaven leben. Thm
fehlt damit jene Betonung von Integration und Interaktion, die den Interkulturalis-
mus charakterisiert (S. 21, 39, 193f., 205, 217, 257). Eine von Taylors fritheren
Schriften konnte das Misstrauen gegeniiber dem Multikulturalismus, das unter der
Mehrheit der Quebecer vorzuherrschen scheint, ndher beleuchten. Taylor beschreibt
die Befiirchtung vieler Quebecer, die kanadische Politik des Multikulturalismus
konnte sie von einer Griindernation mit einem Anspruch auf kulturelles Uberleben
zu nur einer kulturellen Minderheit unter vielen im kanadischen ,Mosaik‘ herabstu-
fen.”

Wie die Autoren des Berichts herausstellen, ist diese Wahrnehmung des Multi-
kulturalismus falsch und {iberzogen (S. 192); anstatt jedoch zu versuchen, die
Quebecer umzuerziechen und mit dem Multikulturalismus auszuséhnen, greifen sie
(bereitwillig) das interkulturelle Modell auf.

6. Fazit

In den Jahrzehnten nach der Stillen Revolution war die politische Debatte in Quebec
beherrscht von der Frage, wie sich die Beziehung der Provinz zum Rest von Kanada
gestalten wiirde. Sollte Quebec ein unabhéngiger Staat werden? Koénnte es seine
Ziele innerhalb der kanadischen Fdderation erreichen? Wenn Quebec in Kanada
verbliebe, hitte es Anspruch auf Sonderbefugnisse, die die anderen Provinzen nicht
wollen oder brauchen? Wie wire der Status der anglophonen Gemeinschaft? Und
wie wire der Status der verschiedenen indigenen Gruppen? Waihrenddessen verén-
derte sich das Antlitz Quebecs mit der Zuwanderung von mehr und mehr Immigran-
ten aus nicht-westlichen Lindern.®” Diese Immigranten mogen ausgewihlt worden
sein, weil sie Franzosisch sprechen; aber neben ihren Sprachfertigkeiten brachten sie
zugleich eine zunehmende ethnische, religiose und kulturelle Vielfalt nach Quebec.
Wie die Krise bzw. Nicht-Krise, durch die die Kommission ins Leben gerufen wur-
de, verdeutlicht, kann die Quebecer Gesellschaft diese sich wandelnde Realitét nicht
langer ignorieren.

59 Taylor 1993, S. 162.

60  Fiir eine Anthologie jener Perspektiven auf kulturellen und ethnischen Pluralismus in Quebec, die
durch die Dominanz der Englisch-Franzosisch-Dichotomie in der 6ffentlichen Debatte marginali-
siert wurden, siehe Dodge 1992.

312



Taylor schrieb in einer Eingabe an die Bélanger-Campeau-Kommission im Jahre
1990: ,,Our conception of Francophone society in Quebec must move towards a
more multi-ethnic model if it wants to adjust to the changing reality and to accord it
the place it deserves”.®' Er verfolgte das Thema damals nicht weiter, aber gut zwei
Jahrzehnte spéter ist die Formulierung eines solchen Modells das Herzstiick des
Berichts. Taylor und Bouchard hoffen, dass die frankophonen Quebecer mit einigen
der Praktiken in Hinblick auf Ausnahmeregelungen verséhnt werden konnen, die in
den letzten Jahren als Reaktion auf die zunehmende Prasenz von Immigrantengrup-
pen in ihrer Gesellschaft implementiert wurden. Mit ihrem Bericht hoffen die Auto-
ren, zu demonstrieren, dass diese Praktiken:

(a) nicht dazu gedacht sind, Privilegien auszuweiten, sondern Gleichheit und Respekt indi-
vidueller Rechte zu vergroBern; (b) mit den Grundwerten der Quebecer Gesellschaft iiber-
einstimmen, insbesondere mit der Geschlechtergleichheit; (c) die Errungenschaften der
Stillen Revolution nicht geféhrden und (d) Integration statt Marginalisierung fordern.
(S.189)

Sie versuchen, ihre Leser davon zu iiberzeugen, dass es keines tiefgreifenden Wan-
dels der Selbst-Interpretation der ,Mehrheits‘-Quebecer bedarf und dass, paradoxer-
weise, der beste Weg, sich an diesen Wandel anzupassen, ,mehr desselben‘ ist. Den-
noch, wie dieser Uberblick iiber den Bericht deutlich gemacht hat, ist ,dasselbe’,
von dem die Autoren mehr empfehlen, recht speziell und recht selektiv — nicht alle
Aspekte von Quebecs Vergangenheit sollen in die Zukunft fortgefiihrt werden. Ein
Ziel des Berichts besteht daher darin, die ,Mehrheits‘-Quebecer dazu zu veranlassen,
diese spezifische Interpretation dessen, wer sie sind, zu ibernehmen.

Ubersetzung von Susann Dettmann®

Literatur

Abbey, Ruth, 2000: Charles Taylor, Princeton.
Beiner, Ronald, 1997: Hermeneutical Generosity and Social Criticism. In: Ders., Philosophy in a Time of
Lost Spirit: Essays on Contemporary Theory, Toronto.

Bouchard, Gérard/Taylor, Charles, 2008: Fonder L’ Avenir: Le temps de la conciliation [Building the
Future: A Time for Reconciliation]. Rapport de la Commission de Consultation sur Les Practiques

61  Taylor 1993, S. 153f.

62 Mit freundlicher Genehmigung von SAGE Publications. Zuerst erschienen als: Abbey, Ruth, 2009:
Plus ¢a Change. Charles Taylor on Accommodating Quebec's Minority Cultures. In: Thesis Eleven
99 (November), S. 71-92.

313



d’ Acommodement Reliées aux Différences Culturelles. Gouvernement du Quebec. Abrufbar unter:
http://www.accommodements-quebec.ca/index.html, letzter Zugriff am 18. Juli 2014.

CBC News, 2008: Let’s Move On, Says Quebec Accommodation Commission. Abrufbar unter:
http://www.cbc.ca/news/canada/montreal/let-s-move-on-says-quebec-accommodation-commission-
1.709976, letzter Zugriff am 18. Juli 2014.

Dodge, William (Hrsg.), 1992: Boundaries of Identity: A Quebec Reader, Toronto.

Glendon, Mary Ann, 1991: Rights Talk: The Impoverishment of Political Discourse, New Y ork.
Hirschmann, Nancy J., 2003: The Subject of Liberty: Toward a Feminist Theory of Freedom, Princeton.
Maclure, Jocelyn/Taylor, Charles, 2011: Laizitit und Gewissensfreiheit, Berlin.

Redhead, Mark, 2002: Charles Taylor: Living and Thinking Deep Diversity, Lanham.

Smith, Nicholas H.,2002: Charles Taylor: Meaning, Morals and Modernity, Cambridge.

Spencer, Vicki, 1997: Herder and Nationalism: Reclaiming the Principle of Cultural Respect. In: The
Australian Journal of Politics and History 43, S. 1-13.

Steele, Meili, 2005: Hiding from History: Politics and Public Imagination, Ithaca.

Taylor, Charles, 1985a: Human Agency and Language: Philosophical Papers 1, Cambridge.
Taylor, Charles, 1985b: Philosophy and the Human Sciences: Philosophical Papers 2, Cambridge.
Taylor, Charles, 1989: Sources of the Self: The Making of the Modern Identity, Cambridge, Mass.

Taylor, Charles, 1990: Religion in a Free Society. In: Hunter, James Davison/Guinness, Os (Hrsg.):
Articles of Faith, Articles of Peace, Washington, DC, S. 93—113.

Taylor, Charles, 1992: Rapprocher les solitudes: écrits sur le fédéralisme et le nationalisme au Canada
(hrsg. v. Guy Laforest), Sainte-Foy [Englische Ausgabe: 1993: Reconciling the Solitudes: Essays in
Canadian Federalism and Nationalism, Montreal/Kingston].

Taylor, Charles, 1994: Multiculturalism: Examining the Politics of Recognition (hrsg. v. Amy Gutmann),
Princeton, NJ.

Taylor, Charles, 1995: Liberal Politics and the Public Sphere. In: Ders., Philosophical Arguments, Cam-
bridge, Mass., S. 257-288.

Taylor, Charles, 1996: Why Democracy Needs Patriotism. In: Nussbaum, Martha C. et al. (hrsg. v.
Joshua Cohen): For Love of Country. Debating the Limits of Patriotism, Boston, S. 119-121.

Taylor, Charles, 1998: The Dynamics of Democratic Exclusion. In: Journal of Democracy 9, H.4, S. 143—
156.

Taylor, Charles, 1999: A Catholic Modernity? Charles Taylor’s Marianist Award Lecture, with Respons-
es by William M. Shea, Rosemary Luling Haughton, George Marsden, and Jean Bethke Elshtain
(hrsg. v. James L. Heft), Oxford.

Taylor, Charles, 2002: On Identity, Alienation and the Consequences of September 11th: Interview with
Rosa Hartmut and Arto Laitinen. In: Laitinen, Arto/Smith, Nicholas H. (Hrsg.): Perspectives on the
Philosophy of Charles Taylor (=Acta Philosophica Fennica 71), Helsinki, S. 165-195.

Taylor, Charles, 2007: A Secular Age, Cambridge, Mass.

Taylor, Charles, 2008: Constitutional Patriotism. Beitrag im ,,The Immanent Frame”-Blog. Abrufbar
unter: http://blogs.ssrc.org/tif’2008/01/12/constitutional-patriotism/, letzter Zugriff am 18. Juli 2014.

Taylor, Charles, o. J.: What Role does Spiritual Thinking have in the 21st Century? Undatiertes Interview
bei der Templeton Foundation, dort jedoch nicht mehr verfiigbar. Noch abrufbar u.a. unter:
http://payingattentiontothesky.com/2009/11/04/dr-charles-taylor, letzter Zugriff am 18.Juli 2014.

Tully, James (Hrsg.), 1994: Philosophy in an Age of Pluralism. The Philosophy of Charles Taylor in
Question, Cambridge.

314



Autorenverzeichnis

Ruth Abbey ist Professor of Political Theory an der University of Notre Dame, Indi-
ana, und die Autorin von ,,Charles Taylor” (Philosophy Now Series), Princeton 2000
und ,,Charles Taylor” (Contemporary Philosophy in Focus, Hrsg.), Cambridge 2004,
sowie zahlreichen weiteren Verdffentlichungen iiber Taylor. Zuletzt erschienen:
,,Feminist Interpretations of John Rawls” (Hrsg.), Philadelphia 2013.

Ulf Bohmann ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl fiir allgemeine und
theoretische Soziologie der Friedrich-Schiller-Universitit Jena, wo er 2013 mit der
Arbeit ,,,Schwarze® und ,weille* Genealogie. Die kritische Funktion von Historisie-
rungen nach Michel Foucault und Charles Taylor* promovierte. Zuletzt erschienen:
,»Das Versprechen der Rationalitit. Visionen und Revisionen der Aufkldrung®,
(Hrsg., zus. mit B.Bunk/E.J.Koehn/S.Wegner/P.Wojcik), Miinchen 2012.

Andreas Braune ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl fiir Politische Theo-
rie und Ideengeschichte der Friedrich-Schiller-Universitit Jena, wo er 2014 mit der
Arbeit ,,Zwang und Heteronomie in der politischen Theorie der Moderne® promo-
vierte. Zuletzt erschienen: ,Freiheit und Bildung bei Hegel“ (Hrsg., zus. mit
J.Chotas/K.Vieweg/F.Zander), Wiirzburg 2013.

Jorg Broschek ist Associate Professor und Canada Research Chair in Comparative
Federalism and Multilevel Governance am Department of Political Science der Wil-
frid Laurier’s University of Waterloo, Ontario. Zuletzt erschienen: ,,Federal Dynam-
ics: Continuity, Change and the Varieties of Federalism” (Hrsg., zus. mit A.Benz),
Oxford 2013, sowie ,,Pathways of Federal Reform: Australia, Canada, Germany, and
Switzerland”. In: Publius. The Journal of Federalism 44, H.3, 2014.

John Dunn ist Professor emeritus of Political Theory am Department of Politics and
International Studies der University of Cambridge und Fellow am dortigen King’s
College. Er gilt als einer der drei wesentlichen Figuren der Cambridge School der
politischen Ideengeschichte. Zuletzt erschienen: ,Breaking Democracy's Spell,
New Haven/London 2014.

Michael Haus ist Professor fiir Moderne Politische Theorie an der Ruprecht-Karls-
Universitdt Heidelberg. Zuletzt erschienen: ,,Transformation des Regierens und
Herausforderungen der Institutionenpolitik®, Baden-Baden 2010, sowie ,,Zuviel des
Guten? Joas‘ Darstellung der Menschenrechte im Lichte kommunitaristischer

315



Ideen®. In: GroBe Kracht, Hermann-Josef (Hrsg.): Der moderne Glaube an die
Menschenwiirde. Philosophie, Soziologie und Theologie im Gespriach mit Hans
Joas, Bielefeld 2014.

Dirk Jorke ist Professor am Arbeitsbereich Politische Theorie und Ideengeschichte
der Technischen Universitdt Darmstadt. Zuletzt erschienen: ,,Kritik demokratischer
Praxis. Eine ideengeschichtliche Studie”, Baden-Baden 2011, sowie ,Re-
Demokratisierung der Postdemokratie durch alternative Beteiligungsverfahren? In:
Politische Vierteljahresschrift 54, 2013.

Bernd Ladwig ist Professor fiir politische Theorie am Otto-Suhr-Institut der Freien
Universitdt Berlin. Zuletzt erschienen: ,,Moderne politische Theorie* (2 Bénde),
Schwalbach/Ts., 2009 und 2013, sowie ,,Global justice, cosmopolitanism and moral
path dependency*. In: Philosophy&Social Criticism 39, H.1, 2013.

Nikolai W. Miinch arbeitet und lehrt am Ethikzentrum der Friedrich-Schiller-
Universitit Jena und promoviert dort {iber Biopolitik und die Debatte zu Human
Enhancement. Zuletzt erschienen: ,,Politische Theorie und das Denken Heideggers*
(Hrsg., zus. mit P.So6rensen), Bielefeld 2013, sowie ,,Transhumanism‘s Anthropolo-
gical Assumptions: A Critique™. In: M.Eilers/K.Griiber/C.Rehmann-Sutter (Hrsg.):
The Human Enhancement Debate and Disability, Basingstoke 2014.

Tobias Miiller ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl fiir Politische Theorie
und Ideengeschichte der Ernst-Moritz-Arndt-Universitit Greifswald und promoviert
dort iiber das politische und konomische Denken der ,populist movements® in den
USA. Zuletzt erschienen: ,Keine Beerdingung gesellschaftlicher Transformation®
(Rezension zu André Gorz: Solitdr. Schwerpunktheft Berliner Debatte Initial 24,
H.4, 2013), abrufbar unter www.streifzuege.org, sowie ,,Drauflen, vor dem Institut*
(20. August 2014, zus. mit H.Buchstein), abrufbar unter www.theorieblog.de.

Martin Oppelt ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl Politikwissenschaft/
Politische Theorie der Universitdt Augsburg und promovierte dort 2014 iber ,,Ge-
fahrliche Freiheit. Rousseau, Lefort und die geleugneten Urspriinge der radikalen
Demokratie®. Zuletzt erschienen: ,,Der Kampf gegen Hegemonien vermag ein Men-
schenherz auszufiillen. Einfithrung in das Werk Chantal Mouffes*. In: Zeitschrift fiir
Politische Theorie 5, H.2, 2014.

Bettina Petersohn ist Research Fellow am Department of Politics and International
Relations/School of Social and Political Science, University of Edinburgh. Zuletzt
erschienen: ,, Konfliktregulierung in multinationalen Demokratien. Foderalismus und
Verfassungsreformprozesse in Kanada und Belgien im Vergleich®, Baden-Baden

316



2013, sowie ,,Constitutional Reform and Federal Dynamics: Causes and Effects. In:
A.Benz/J.Broschek (Hrsg.): Federal Dynamics. Continuity, Change, and Varieties of
Federalism, Oxford 2013.

Tilman Reitz ist Professor fiir Wissenssoziologie an der Friedrich-Schiller-
Universitit Jena. Er habilitierte sich 2013 mit der Arbeit ,,Das zerstreute Gemeinwe-
sen. Politische Semantik im Zeitalter der Gesellschaft”. Zuletzt erschienen: ,,Marx
fiir Sozialwissenschaftlerlnnen* (zus. mit I.Artus/A.Krause/O.Nachtwey/G.Notz/
C.Vellay/J.Weyand), Wiesbaden 2014.

Hartmut Rosa ist Professor flir allgemeine und theoretische Soziologie an der Fried-
rich-Schiller-Universitét Jena. Er ist Autor von ,,Identitdt und kulturelle Praxis. Poli-
tische Philosophie nach Charles Taylor®, Frankfurt a.M./New York 1998, und zahl-
reichen weiteren Verdffentlichungen iiber Taylor. Zuletzt erschienen: ,,Beschleuni-
gung und Entfremdung*, Berlin 2013.

Hans-Jorg Sigwart ist Akademischer Oberrat am Institut flir Politische Wissenschaft
der Friedrich-Alexander-Universitdt Erlangen-Niirberg und vertrat zuletzt politik-
wissenschaftliche Professuren in Darmstadt und Niirnberg. Zuletzt erschienen: ,,Po-
litische Hermeneutik. Verstehen, Politik und Kritik bei John Dewey und Hannah
Arendt®, Wiirzburg 2012.

Nicholas H. Smith ist Professor of Philosophy an der Macquarie University Sydney.
Er ist Autor von ,,Charles Taylor: Meaning, Morals and Modernity”, Cambridge
2002, und zahlreichen weiteren Veréffentlichungen iiber Taylor. Zuletzt erschienen:
,Recognition Theory as Social Research: Investigating the Dynamics of Social Con-
flict” (Hrsg., zus. mit S.O'Neill), Basingstoke 2012.

Paul Sorensen ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Lehrstuhl Politikwissenschaft/
Politische Theorie der Universitdt Augsburg. Promotion 2014 iiber ,,Entfremdung
als Schlisselbegriff einer kritischen Theorie der Politik. Ein Systematisierungsver-
such im Ausgang von Hannah Arendt und Cornelius Castoriadis®. Zuletzt erschie-
nen: ,,Politische Theorie und das Denken Heideggers“ (Hrsg., zus. mit N.Miinch),
Bielefeld 2013.

Maike Weifipflug ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Arbeitsbereich Politische
Theorie und Ideengeschichte der RWTH Aachen, wo sie iiber das politische Denken
Hannah Arendts promoviert. Zuletzt erschienen: , Tigersprung ins Vergangene.
Aktualisierung und Kritik als Problem der politischen Ideengeschichte®. In:
A.Busen/A.Weil} (Hrsg.): Ansitze und Methoden zur Erforschung politischen Den-
kens, Baden-Baden 2013.

317



	Einleitung: Charles Taylor als politischer Denker
	Zwischen Authentizität und totalitärem Terror. Charles Taylor liest Rousseau.
	Die Wiederentdeckung der Sittlichkeit: Taylor und Hegel
	Die katholische Ethik und der Geist des Sozialismus Charles Taylors frühe Marx-Rezeption
	Zwei Wege der Versöhnung mit der Welt. Charles Taylor und Hannah Arendt
	Die flüchtige Gemeinschaft. Zur politischen Theorie Charles Taylors
	„Wenn die Kommandobrücken verstummen“. Politiktheoretische und sozialphilosophische Perspektiven auf Entfremdung im Werk Charles Taylors
	Wir, die Gesellschaft: Politik und Hermeneutik bei Charles Taylor
	Der Solidaritätsbegriff von Charles Taylor
	Rechte ohne Atomismus. Charles Taylors hermeneutische Konzeption subjektiver Ansprüche
	Zwischen Bewährung und Abwärtsspirale. Taylor über Demokratie, Bürgerbeteiligung und Zivilgesellschaft
	Charles Taylors Theorie der Postdemokratie avant la lettre
	Der Verfassungskonflikt und die Anerkennung Quebecs im kanadischen Föderalismus aus Charles Taylors Perspektive
	Der Weg des Bürgers. Charles Taylor über die Integration von kulturellen Minderheiten in Quebec
	Autorenverzeichnis

